
U članku se proučavaju potvrde etnonima Hrvat i glotonima hrvatski u 
vrelima od XIV. do XIX. stoljeća, poglavito one koje se odnose na pučan-
stvo koje se tijekom vremena većinski nije integriralo u hrvatsku narod-
nosno-etničku zajednicu. Usporedba s uporabom srpskoga etnonima 
pokazuje da se je on za razliku od hrvatskoga učestalo rabio kao vjero-
ispovijedna odrednica. Dolazi se do zaključka da hrvatsko narodnosno 
ime, iako u hrvatskoj etnogenezi ima važnu ulogu, nije jedina, pa čak 
ni ključna ili pouzdana razdvojnica pri određivanju i hijerarhiziranju 
hrvatskih povijesnih etnogenetskih sastavnica.

Ključne riječi: Hrvati, katolici, muslimani, pravoslavci, etnogeneza

Uvod

Uporaba etnonima Hrvat i glotonima hrvatski u hrvatskoj općoj i književno-
jezičnoj povijesti poprilično je dobro istražena i opisana (npr. Katičić 1989, 
Zelić-Bučan 2000, Ostojić 2000). Međutim, nedovoljno je istražena njihova 
uporaba u onim slučajevima u kojima se odnose na pučanstvo koje se nije 
integriralo ili se većinski nije integriralo u hrvatsku narodnosno-etničku 
zajednicu. Ovaj je članak posvećen popunjavanju te istraživačke praznine. 

Nazivi hrvatski, dalmatinski i ilirski na Istoku i Zapadu 

Marco Antonio Pigaffeta iz Vicenze bio je članom drugoga diplomat-
skoga poslanstva Antuna Vrančića u Carigrad 1567. godine. Svoj tada na-
pisani putopis objavio je u Londonu 1585. (u transliteraciji ga je nanovo 
izdao Matković 1890b, usp. također Matković 1890a i 1884). Govoreći o 
Carigradu, Pigaffeta bilježi da ondje gotovo svi Turci znadu hrvatski (“cro-
vata lingua”), posebice vojnici (Matković 1890b: 89). U drugom surječju 
Pigaffeta tvrdi da i stanovnici Bugarske govore hrvatski (“croato”), a kao 
pojedine narode koji se ondje služe hrvatskim, spominje osim Bugara još 
Srbe i Rašane, Bosance, Hrvate, Slavene (“Schiavoni”), i druge koji govore 

Hrvatski etnonimi i glotonimi na razmeđi kultura i 
civilizacija na istoku hrvatskoga kulturnoga prostora

UDK: 811.163.42’373.234
izvorni znanstveni rad

https://doi.org/10.17234/9789531758819.18

Hrvatski studiji Sveučilišta u Zagrebu
mgrcevic@hrstud.hr

Mario Grčević 

https://doi.org/10.17234/9789531758819.18


258 Poglavlja iz romanske filologije

istim jezikom (Matković 1890b: 179). Tu je razvidno da Pigaffeta, barem na 
tom mjestu, naziv hrvatski rabi u značenju ‘slavenski’. U istom ga značenju 
rabi možda i njemački hodočasnik M. Seydlitz 1557. kada kaže da se za-
točenim hodočasnicima u Palestini, među kojima se nalazio i on, tamošnji 
aga paše od Damaska, odreknuti kršćanin, obratio na hrvatskom (“Craba-
tisch”) (Kužić 2013: 182, 471). 

Petar Matković izražava mišljenje da je Pigaffetu na poistovjećivanje hr-
vatskoga i bugarskoga (pod hrvatskim imenom) vjerojatno naveo Antun 
Vrančić (1890a: 130). Međutim, nije vjerojatno da bi to bio samo Vrančić 
jer Vrančić svoju vlastitu slavensku jezičnu i narodnosnu samoidentifika-
ciju u duhu humanizma zapadnoga uljudbenoga kruga veže poglavito uz 
nazive ilirski i dalmatinski. Ti nazivi u zapadnim vrelima potiskuju naziv 
hrvatski (ne samo u Vrančićevim tekstovima) i rabe se često kao njegove 
istoznačnice i sličnoznačnice (usp. Fancev 1938: 120–121). Npr., u svojim 
bilješkama o ugarskom državniku i kardinalu Jurju Utišeniću (Utješeno-
viću) Vrančić kaže da se Utišenić rodio u Hrvatskoj (“Croatia”), u mjestu 
kojem ime na hrvatskom jeziku (“Croata lingua”) znači kamenčić (Kamičac 
kraj Skradina, 1482.) (Hrvatski latinisti 1969: 662–663).1 U nastavku teksta 
Vrančić zove Šibenik, Skradin i Zadar slavnim “dalmatinskim gradovi-
ma”, a imena velikoga broja izvrsnih utvrda u unutrašnjosti prema Kni-
nu i Bribiru kaže da ne spominje zbog pretvrdoga “ilirskoga” izgovora. 
Dakle, prema Vrančiću u Hrvatskoj se nalaze dalmatinski gradovi, a jezik 
u Dalmaciji i Hrvatskoj u istom tekstu zove istoznačno i hrvatskim i ilirskim. 

S obzirom na takvu nesustavnu uporabu hrvatskoga imena upadljivo 
je kako se Vrančić služi isključivo njime dok se kao diplomat 1559. obraća 
Hasan-begu Sandžaka hatvanskoga, nastojeći ga udobrovoljiti pozivanjem 
na njihovu zajedničku pripadnost hrvatskomu narodu (“nostrae nationis 
Croatae”), “u kojem se ponosim što sam i ja rođen, a iz njega je potekla 
i Vaša Velemožnost” (Hrvatski latinisti 1969: 637–638). Vrančić prije tih 
riječi spominje Hasan-begova pisma u kojima se Hasan-beg diči svojim 

1	 Utišenićev sluga Franciscus Bornamissa de Alsow spominje 1553. da je Utišenić znao 
hrvatski, da je prijateljevao s pašama, a u rodu da je bio s Mehmed-pašom, Hrvatom po 
narodnosti koji je kao dijete uhićen i odveden u Tursku, kako mu je sam Utišenić rekao. 
Osim toga, kaže da je Utišenić bio u srodstvu s Murad-begom (Tardićem), također Hr-
vatom. Usp. [...] “sed frater erat principalior, quia ille et l inguam Croaticam noverat, 
et erat familiaris cum Bassis, et etiam sanguine junctus Mehmed Bassae, qui  natio-
ne Croatus erat, et puer captivus in Turciam ductus; id, quod fr. Georgius ipsi, testi, 
dixit, ac praeterea Murad Begum esse quoque Croatum et  consanguineum 
ipsius fr .  Georgii .” (Theiner 1875: 39). Ferdinand I. Habsburški dao je Utišenića 
pogubiti 1551. godine, vjerojatno zbog njegove (pre)bliske suradnje s predstavnicima 
Osmanskoga Carstva. O hrvatskim katoličko-muslimanskim dodirima i Utišeniću usp. 
iscrpnije Mandić 1982: 444.



259M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

“hrvatskim rodom”. Iz toga se može zaključiti da se je Hasan-beg Sandža-
ka hatvanskoga u dopisivanju s Antunom Vrančićem kao prvi pozvao na 
svoj hrvatski rod i da je Vrančić u tom prepoznao priliku emotivno mu se 
približiti kako bi lakše ostvario svoje diplomatske ciljeve. Vrančić stoga u 
ime njihova susjedstva i srodnosti “našega hrvatskoga roda” (“et nostrae 
gentis Croaticae”) “koji nam je obojici drag”, moli pašu da popustljivije 
postupa “s našim zajedničkim kmetovima koji nama jednom i drugom 
jednako služe i plaćaju danak.” 

Razvidno je da Vrančić nazive Iliri ili Dalmatinci u obraćanju Hasan-begu 
ne rabi zato što je riječ o hrvatskim identitetskim odrednicama zapadnoga 
civilizacijskoga kruga koje su Hasan-begu kao muslimanu i predstavniku 
Osmanskoga Carstva više-manje strâne. Pozivajući se na njihov zajednički 
hrvatski rod, Vrančić u njihovoj komunikaciji prihvaća njima zajedničku – 
hrvatsku – nominalnu identitetsku odrednicu. S njom se je u Carigradu na 
najvišem mjestu susreo već za svojega prvoga diplomatskoga poslanstva 
koje je u ime Ferdinanda I. Habsburškoga predvodio zajedno s Franjom Za-
jem 1553. godine i s kojega se vratio 1557. godine. U diplomatskim bilješka-
ma zapisao je kako je na početku audijencije na Sultanovu dvoru kod Ru-
stem-paše Opukovića (1500.–1561.), zeta sultana Sulejmana, Rustem-paša 
upitao Zaja znade li hrvatski (“croatice”). Mađar Zaj potvrdno mu je odgo-
vorio, a zatim je uslijedilo Rustemovo pitanje o Vrančićevu znanju toga jezi-
ka. Dobivši i glede Vrančića potvrdan odgovor, i informaciju da je Vrančić 
“Dalmatinac”, razgovor su nastavili bez nazočnih prevoditelja (Verancsics 
1858: 66). Rustem-paša bio je rodom iz Skradina ili okolice Sarajeva. Više 
osmanskih kroničara bilježi da je bio Hrvat (usp. Atçıl 2015: 16).

Hrvatskim etnonimskim odnosno glotonimskim nazivima zapadnoga 
uljudbenoga kruga ne služi se ni Hodaverdi, pobočnik (čauš) Mehmed-pa-
še bosanskoga kada 1589. izdaje potvrdu mletačkomu generalnomu pro-
viduru Dalmacije i Albanije u Zadru, nego “dvoje knjige” daje pisati “tur-
ske, a dvoje horvatske, rukom Ali ćehaja...” (Ljubić 1878: 14–15). U godini u 
kojoj je Hodaverdi dao napisati dotičnu potvrdu, stanoviti Mehmed zapi-
sao je arabicom najstariju pjesmu bosanske alhamijado književnosti (1589. 
ili 1590.). Pjesma je pretežito zapadnoštokavska, no objedinjuje elemente 
svih triju hrvatskih narječja, uključujući kajkavsko. Netko ju je na turskom 
naslovio Hirvat türkisi, što znači Hrvatska pjesma ili Hrvatska narodna pjesma 
(Kalajdžija 2009: 258–259).2 Hrvatskim se imenom služi i Hasan Kaimi iz 

2	 Nije prihvatljiva teza da je pjesma nazvana hrvatskom zato što bi zapisivač ili prepisivač 
u njoj prepoznao kajkavizme (Kalajdžija 2009: 269). Za razliku od Bošnjaka muslimana, 
u XVI. stoljeću hrvatski kajkavski autori sebe i svoj jezik nisu nazivali hrvatskim, nego 
općim slavenskim imenom. 



260 Poglavlja iz romanske filologije

Sarajeva u pjesmi o Kandijskom ratu (1645.–1669.) iz 1669. u kojoj poručuje 
Mlečanima: Oj vi vlasi mletački, Nemojte se kladiti, a Hrvate paliti; Za to ćete 
platiti, Kad vam ode Kandija. (Kaimi 1889: 94). U drugoj inačici iste pjesme 
kaže se: Nemojte se kladiti, A Hrvate mlatiti. Zlatom ćete platiti... U toj drugoj 
inačici postoji kitica koje nema u prvoj: Turci koze mlate, A Hrvate plate, A 
gradove zlate, Kad vam ode Kandija (Hadžijahić 1938: 53). 

Bez obzira na pitanje na koga se ili što točno odnosi hrvatsko ime u 
Kaimijevoj pjesmi, Kaimi ga rabi kao simbol stradanja južnoslavenskoga 
muslimanskoga stanovništva u vlastitoj državi, koje trpi pod naletima 
mletačkih, kršćanskih snaga. U jednoj drugoj pjesmi Kaimi pjeva: O Hrvati 
čujte i počujte me / Islamu se prignite, Allahu se dignite. / Ne budite din dušmani, 
prihvatite lijep Kur’han / Svim nam Allah pomogo, a dušmane odmogo (Mandić 
1982: 423). Ti su stihovi kao poziv na religijsko ujedinjenje Hrvata kršćana 
i muslimana mogli nastati analogijom prema pjesmi Poziv na viru Muha-
meda Hevajija Uskufija (Nametak 1968: 238, 249), u kojoj se kršćani pozi-
vaju da prime islam, umjesto da se izlažu bitkama, robljenju, sječi, ubijanju 
i paljenju kuća (usp. Ančić 2007: 171, isti 2010: 201). 

Hrvatski vilajet i Mustafa Ali iz Galipolja

Nakon što su 1522. pali Drniš, Knin i Skradin, osmanske su vlasti iz-
među Cetine i Zrmanje i dijelom u Lici ustrojile upravnu jedinicu koja 
se zvala Hrvatski vilajet.4 Taj je vilajet pripao Bosanskomu sandžaku, koji 
je ustrojen 1463. na prostoru srednjovjekovne Bosne, uključujući dijelove 
Raške koji prije nisu bili u sastavu Bosne. 

Pred Mohačku bitku (1526.) održana je smotra spahijske vojske Bosan-
skoga sandžaka. Na smotri je izrađen popis vojnika i spahija s oznakom 
njihova podrijetla i/ili etničke pripadnosti. Sačuvani dio popisa objavio je 
Aličić 1976. godine. Najučestalije su oznake na popisu Bosna i Hrvat. Pre-
ma hrvatskomu povjesničaru Nenadu Moačaninu oznaku Bosna nosi 971 
osoba, a oznaku Hrvat 226 osoba (Moačanin 1994: XXXII). Po brojnosti sli-
jede etnonimi za Albance (Arnaut) i Mađare (Ungurus, Madžar), toponimij-
ske oznake Turaka kao npr. Edirne, Adana, Anadoli, Karamani, Siroz, te juž-

3	 Hadžijahić ne kaže iz kojega rukopisa donosi te dvije kitice. Iz njegova teksta ne proi-
zlazi da mu je poznata druga inačica te pjesme. 

4	 Vilâyet-i Hırvat, u suvremenoj hrvatskoj i bošnjačkoj literaturi zove se najčešće Vilajet 
Hrvati. Sjedište Hrvatskoga vilajeta bilo je u Sinju, a upravno-pravno pripadao je kadi-
luku Skradin. Postojao je do ustrojavanja Kliškoga sandžaka 1537. godine (Moačanin 
1994: XXXIII; isti: 1999: 104–105, Mažuran 1998: 197). Prema Hazimu Šabanoviću Hr-
vatski vilajet (Vilajet Hrvati) i kadiluk Skradin spominju se prvi put 1528. (Šabanović 
1959: 176).



261M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

noslavenski toponimi kao Vidin, Skoplje, Ilidža. Pojavljuje se i oznaka Arap. 
Svi vojnici s oznakom Bosna i Hrvat imaju muslimanska imena pa oznaku 
Hrvat nose vojnici koji se zovu npr. Husein, Sulejman, Skender, Džafer, Mu-
stafa, Mehmed, Ferhad, Ahmed, itd. (Aličić 1976: 195). Oznake Bosna i Hrvat 
vjerojatno su najučestalije i u izgubljenom dijelu popisa. 

Za oznaku Bosna u literaturi se smatra da označava vojnike Bosanskoga 
sandžaka bez Hrvatskoga vilajeta, a oznaka Hrvat vojnike koji su podrije-
tlom (samo) iz Hrvatskoga vilajeta (Aličić 1976: 176–178). 

Iako je oznaka Hrvat na popisu spahijske vojske najvjerojatnije zami-
šljena uglavnom kao teritorijalna, ona je ujedno i etnička jer su na prostoru 
Hrvatskoga vilajeta živjeli Hrvati. Riječ je o prostoru koji je nekoć činio 
stožerni dio hrvatske države. 

Iz drugih starijih zapisa može se zaključiti da je na popisu spahijske 
vojske etničkih Hrvata bilo i među vojnicima s oznakom Bosna. Sredinom 
XVII. stoljeća osmanski diplomat i putopisac Evlija Čelebi u Sarajevu spo-
minje jezik tamošnjega “bosanskoga i hrvatskoga naroda” (Čelebi 1967: 
120)5, a 1609. godine banjalučki muderiz Muslihudin bin Ali bilježi da je 
njegov tekst “nikao na krajnjoj granici Ruma [europske Turske] u pokra-
j ini Hrvata”. U nastavku kaže: “Nego kada čuvari tvrdjava poviču: »Ala-
hu ekber« zapazi se medju nevjernicima prema nama opetovani strah.” 
(Handžić 1938). Očito je da Muslihudin bin Ali pod Hrvatima razumijeva 
bosanske muslimane. Muslimani u Hercegovini također su se identificirali 
s hrvatskim imenom. Zapis albanologa fra Lovre Mihačevića upućuje na 
to da je to trajalo sve do početka XX. stoljeća: 

“Na granici smo Albanije i Crne Gore. Samo rijeka dijeli ta dva 
područja. Poviše nas na brijegu opazih tursku stražarnicu, pa 
dok bijah u razgovoru sa kafedžijom, ugledasmo, gdje od stra-

5	 O Hrvatima u Sarajevu svjedoči i ime sela odnosno predgrađa H(a)rvatin iza Miljacke. 
Danas mu je ime očuvano kao ime jedne ulice (Hrvatin). U Bosanskoj vili za 1898. godinu 
(br. 2., str. 26.) objavljen je tekst Mrvice iz istorije Sarajeva. Šeherćjina ćuprija – Hurvatan-
Harvatin, u kojem srpski dopisnik s pseudonimom Ibnul-vatan predlaže “ispravljanje” 
imena Harvatin. Iznosi tezu da “narod pokvareno govori Harvatin, a tako se nazove i ci-
jela ona mahala”, a da je zapravo riječ o hur-vatan, što bi značilo dom oslobođenja, jer da je 
na tom mjestu u prvoj polovici XVII. stoljeća stanoviti Mustafa oslobodio svojega roba. 
Uredništvo Bosanske vile pokušalo je pomoći svojemu autoru podrubnom bilješkom ko-
joj je učinak suprotan od željenoga: “Da je doista tako, dokazuje i narodna pjesma u 
današnjem broju, koja počinje sa riječima: Izvirala Harvatin vodica, jer u Harvatinu, baš 
ispod stare mešćeme, bila je česma Harvatin, čuvena u svemu Sarajevu sa svoje dobre 
vode. Danas se na tome mjestu podiže franjevački dom i katolička crkva.” Zgradu od 
klesana kamena oko Hrvatin-megare (pećine) i njezine česme dao je napraviti Omer- 
-aga 1770. godine, a imenom H(a)rvatin zvao se i potok kojemu je izvor bio u Hrvatin-
-megari (Skarić 1985: 75, 147, Nametak 1968: 369).



262 Poglavlja iz romanske filologije

žarnice odozgo ide k nama zapovjednik, okićen na prsima s 
ordenima. [...] Ja ga ipak pozdravih arbanaškim jezikom, a on 
mi isto tako otpozdravi. Pitam ga, kojim još jezikom govori, a 
on mi otpovrati: “Ta kojim nego hrvatskim! Ja sam iz Nevesi-
nja iz Hercegovine!” “(Mihačević 1911: 16). 

Razmjerno malen prostor Hrvatskoga vilajeta, koji je samo dvije-tri go-
dine prije sastavljanja vojnoga popisa bio opustošen ratom, u spahijskim 
jedinicama Bosanskoga sandžaka bio je zastupljen razmjerno vrlo velikim 
brojem muslimanskih ratnika, a dao je, kako primjećuje Aličić, i nekoli-
ko feudalaca (1976: 178).6 Hrvati su na popisu najzastupljeniji kao merdo-
vi sandžak-bega pod komandom pojedinih vojvoda (Aličić 1976: 174), no 
ima ih dosta i u sustavu lokalnih timara (koji su podčinjeni spahijama) i 
zeameta (koji su podčinjeni begovima). Zastupljeni su čak i na prostoru 
pripojenih dijelova Raške koji prije nisu bili u sastavu srednjovjekovne bo-
sanske države. Stoga se npr. u srbijanskim selima Srđani, Viduhovo, Bilići, 
Šare, Vidobrenići, Svinjačica i Slavogošte, pripadajućih vilajetima Rasu, 
Zvečanima i Sjenici, od sveukupno 89 vojnika u zeametima i jednom tima-
ru nalazi 12 vojnika s oznakom Hrvat. Kada se uzmu u obzir toponimi s 
prostora srednjovjekovne Srbije izvedeni od imena Hrvat, a od kojih ćemo 
neke spomenuti u nastavku ovoga teksta, razvidno je da bi srbijanski Hr-
vati na popisu spahijske vojske mogli biti podrijetlom iz naselja koja su se 
zvala npr. Hrvati ili Hrvatska. Iznenađujuća je njihova razmjerna brojnost 
na popisu. Činjenica da nijedan vojnik nema oznake tipa Srbin ili Rašanin, 
vjerojatno je uvjetovana time što su ti nazivi bili vjeroispovijedno termini-
rani i označivali samo pravoslavce (kojih u spahijskoj vojsci Bosanskoga 
sandžaka nije bilo). 

Izjašnjavanje brojnih vojnika i uglednika Osmanskoga Carstva Hrvati-
ma teklo je u XVI. stoljeću paralelno sa zaustavljanjem osmanskoga pro-
dora na hrvatskom prostoru. Zbog hrvatskoga otpora osmanskoj sili papa 
Lav X. 1519. godine Hrvatsku je nazvao predziđem kršćanskoga svijeta (ante-
murale Christianitatis). Osmanlije su bili svjesni uloge Hrvata na braniku 
kršćanstva pa su njihovi strijelci braniteljima Sigeta u kolovozu 1566. po-

6	 Unatoč tomu, spahije s područja Hrvatskoga vilajeta na popisu su rijetki: jedan je npr. 
iz sela “Kosatenica” za koje se kaže da “pripada Sinju” (tj. vilajetu kojemu je sjedište u 
Sinju, a to se može odnositi samo na Hrvatski vilajet) (Aličić 1976: 188). Svi Hrvati na 
popisu nose oznaku gulam, koja može biti višeznačna, no vjerojatno upućuje na to da 
je riječ o ratnicima koji potječu s netom porobljenih prostora. Da nije riječ o klasičnoj 
oznaci za vojnike-robove, kako se ta oznaka rabila u starija vremena, pokazuje to da Hr-
vati imaju i vlastite merdove (podređenu vojnu pratnju u kojoj su i vojnici bez oznake 
gulam) i da neki od njih (Bešaret i Jusuf) nose titulu vojvode.



263M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

ziv na predaju uputili ne samo na mađarskom i njemačkom, nego i na jezi-
ku koji su zvali hrvatskim imenom (Hammer 1828: 449). U putopisu Evlije 
Čelebija iz sredine XVII. stoljeća dvojno sagledavanje Hrvata odražava se 
tako što Čelebi s jedne strane o Hrvatima kršćanima izvan Osmanskoga 
Carstva (usp. npr. 1967: 117, 137, 218) govori i kao o “hrvatskim zlotvori-
ma” (1967: 233), a s druge strane Hrvate unutar svoje države, uglavnom 
muslimane, spominje u pozitivnom svjetlu, posebice kada je riječ o hrvat-
skim vojnicima.7 

Pozitivna percepcija Hrvata bila je u Osmanskom Carstvu u XVI. st. 
tolika da jedan od najistaknutijih osmanskih povjesničara i pisaca XVI. 
stoljeća Mustafa Ali iz Galipolja (1541.?–1600.) za muslimane Bošnjake, 
koje smatra jednom od najvažnijih etničkih skupina Osmanskoga Car-
stva, kaže da se “pribrajaju hrvatskom narodu”. Tako ih je odredio u 
svojem najvećem djelu Künhü’l-ahbâr (1592.–1599.), posvećenom povijesti 
Osmanskoga Carstva. Prije nego što je napisao to svoje najvažnije djelo, 
boravio je od 1570. do 1577. u Kliškom i Bosanskom sandžaku. Veliki ve-
zir Mehmed-paša Sokolović (1505?–1579.) zaposlio ga je ondje kao tajni-
ka svojega rođaka Ferhad-paše Sokolovića, koji je bio kliški sandžak-beg 
(1566.–1573.), a zatim bosanski sandžak-beg (1574.–1580.) i bosanski be-
glerbeg (1580.–1588.). 

Bosansko odnosno bošnjačko ime Mustafa Ali ne smatra etnonimom, 
nego teritorijalnom odrednicom izvedenom od hidronima Bosna, a ime 
Hrvat pravim etničkim imenom Bošnjaka muslimana. Govoreći o “ple-
menu Hrvata”, tvrdi stoga da su njegovi pripadnici “po Bosni poznati 
i po tekućoj rijeci prozvati” (Bašagić 1912: 7). Hrvati-Bošnjaci odlikuju 
se prema Aliju “kao prosti vojnici dobrotom i pobožnosti, kao age i za-
povjednici obrazovanošću i vrlinom; ako dogju do časti velikih vezira u 
upravi su dobroćudni, ponosni i pravedni, da ih velikaši hvale i odlični 
umnici slave.”8

7	 Čelebijin opis Hrvata proučava se u sklopu projekta “Evliya Chelebi and Croats. 
Osmanski putnik u hrvatskim krajevima” na suvremeni način i na temelju Čelebijina 
autografa koji je objavljen u Istanbulu 1998.—2007. Projekt vodi Nenad Moačanin, a 
financira ga Hrvatska zaklada za znanost. Usp.: http://www.evliyachelebi.org/.

8	 Njihove osobine i društveni ugled opisuje ovako: “Duša im je čista, a lice svjetlo; veći-
nom su stasiti i prostodušni – njihovi likovi kao značajevi naginju pravednosti. ([...]). 
Golobradi mladići i lijepi momci poznati su (na daleko) po pokrajinama radi naočitosti 
i ponositosti, a daroviti spisatelji [...] kao umni i misaoni ljudi. Uzrok je ovo, što je Bog 
— koji se uzvisuje i uzdiže — u osmanlijskoj državi podigao vrijednost tome hvaljenom 
narodu dostojanstvenom i čast njihove sreće uzvisio kao visoki uzrast i poletnu dušu, 
jer se megju njima nasilnika malo nalazi. Većina onih, koji su došli do visokih položaja 
(u državi) odlikuju se veledušjem to jest: čašću i ponosom; malo ih je, koji su tjesno-
grudni, zavidni i pohlepni. Neustrašivi su u boju i na mejdanu, a u društvu, gdje se



264 Poglavlja iz romanske filologije

Zbog Alijeve neskrivene naklonosti prema Hrvatima-Bošnjacima sma-
tra se da je imao hrvatsko-bosanske korijene, i to preko djeda Abdulaha s 
očeve strane koji je mogao biti islamizirani Hrvat iz Bosne (usp. Fleischer 
1986: 15–16, Isen 1988, Akin-Kivanç 2011: 18). Mustafa Ali od njega je mo-
gao čuti neku predaju o bosanskim Hrvatima ili Hrvatskoj poput one o 
“gornjoj hrvatskoj zemlji, koja se sada Bosna imenuje”, a koju je fra Nikola 
Lašvanin u svoj ljetopis pisan 1726.–1750. (Lašvanin 2003: 101) preuzeo iz 
Kronike Pavla Vitezovića (1696., usp. izdanje iz 1744., str. 83, usp. i može-
bitnu stariju inačicu te predaje iz 1637. u Šišić 1908: 22). 

Hrvati na Kosovu i u Raškoj 

U literaturi koja opisuje i proučava povijesne hrvatsko-turske dodire, na-
staloj nakon Drugoga svjetskoga rata, određivanje u Mustafe Alija da su mu-
slimanski Bošnjaci etnički Hrvati, uglavnom se prešućuje, a ako se spominje, 
pokušava se relativizirati, npr. iznošenjem hipoteze da je Ali, zbog imena 
negdašnjega Hrvatskoga vilajeta, stanovnike Kliškoga sandžaka mehanič-
ki uzeo za Hrvate, a onda to ime nekritički i zbog neznanja protegnuo i na 
druge Slavene u Bosanskom sandžaku. U takvo relativiziranje ne uklapa se 
niz činjenica, npr. ta da Mustafa Ali Hrvatom izrijekom zove velikoga vezira 
Mahmud-pašu (Abogovića, Angelinovića) (1420.–1474.) (Bašagić 1912: 11), 
koji je podrijetlom bio u pravoslavnom okružju slavenizirani Grk kojega su 
Osmanlije kao dječaka u svoje redove priveli u Novom Brdu na Kosovu. Nje-
govo imenovanje Hrvatom ne može biti neka Alijeva zabuna jer se u literaturi 
o Mahmud-paši općenito polazi od toga da je on sam u potpisu jednoga 
pisma napisao da je Hrvat (Stavrides 2001: 73) i jer ga (prema Bašagiću) “Svi 
turski historici zovu [...] Hrvat.” (Bašagić 1994: 40). Ćiro Truhelka zove ga 
“Abagović Hrvat” (Truhelka 1911: 26). Dakle, Mustafi Aliju nije bio potreban 
boravak na prostoru negdašnjega Hrvatskoga vilajeta kako bi saznao da po-
stoje južnoslavenski muslimani koji se zovu Hrvatima, nego je imao priliku 
za njih čuti već prije odlaska u Bosnu, u središtu Osmanskoga Carstva, i to 
u odnosu na neke njegove najviše dužnosnike, koji ni prostorno ni vremen-
ski s Hrvatskim vilajetom ni s Kliškim sandžakom nisu imali nikakve veze. 
Theoharis Stavrides, autor opsežne monografije o Mahmud-paši, s pravom 
napominje da ime Hrvat u odnosu na Mahmud-pašu ne treba shvaćati u da-
našnjem značenju, nego kao oznaku za osobu sa širega južnoslavenskoga 
prostora (Stavrides 2001: 73–74). 

	 uživa i pije, prostodušni. Obično su prijazni, dobroćudni i ljubazni. Osobito se odlikuje 
ovo odlično pleme vanrednom ljepotom i iznimnim uzrastom.” (Bašagić 1912: 7).



265M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Nepoznato je i neistraženo kakva su sve značenja Turci pripisivali ime-
nu Hrvat u XV. stoljeću i je li se, i ako jest zašto, Mahmud-paša izjašnjavao 
upravo tako. Za novija povijesna razdoblja poznato je, no što je također 
neistraženo, da je u jezičnoj uporabi Turaka hrvatsko ime bilo izloženo 
određenoj deetnifikaciji i da se stoga pojavljuje i kao naziv za radnika ili 
osobu visoka rasta (Kursar 2013), čemu je u temelju stereotip o Hrvatima kao 
fizički nadprosječno snažnoj populaciji. 

Mahmud-paša mogao se je nazvati ili biti proglašen Hrvatom zbog ra-
znih poticaja, npr. pod utjecajem drugih muslimanskih južnih Slavena u 
Carigradu koji su se nazivali Hrvatima, no isto tako mogao je hrvatsko ime 
u muslimansku sredinu donijeti iz svojega prvotnoga kršćanskoga okruž-
ja. Ondje ga je mogao usvojiti u dodiru sa stanovništvom u naseljima koja 
su osnovali Hrvati, kao što je selo Rvati u općini Raška (blizu Novoga Pa-
zara), ili selo Rvatska (Rëvatskë) na Kosovu za koje 1455. Turci bilježe da 
se zove Hrvačka (Šabanović 1964: 29), a nalazi se istočno od sela Rvata. 
Nejasno je je li to selo (Hrvačka/Rvatska) jedno od dvaju naselja u srednjo-
vjekovnoj Srbiji za koje je 1363. godine zapisano da se zovu Hrvati (Pur-
ković 1940: 154). Za selo Rvati u Općini Raška može se pretpostaviti da se 
1363. godine spominje pod imenom Hrvati. Srpski povjesničar i političar 
Dragiša Lapčević smatra da su takvi toponimi u srbijanskim rudarskim 
središtima nastali za vrijeme Nemanjića, jer su “pored Sasa, rudarskih in-
struktera, uzimali velikog udela i Hrvati kao “lauferi” i spoljni radnici, a 
neki i kao pravi rudari” (Lapčević 1933). Smatra da je tada moralo “u oko-
linama tih sela biti još migracije Hrvatske pojedinačne ili u grupama, koja 
je tu ostala da vek vekuje, ali nije uspela da od sebe traga ostavi u imenima 
sela.” Većina je Hrvata na prostoru stare Srbije tijekom vremena prešla na 
pravoslavlje, što Lapčević opisuje ovako: 

“Sad su svi ti Hrvati pravoslavni jer u moru pravoslavlja nisu 
bili u stanju zadržati svoju raniju veru; uostalom, preveravanje 
je bilo lako izvesti, pošto su obe vere i obe crkve hrišćanske. 
Tako se s osnovom može reći: da ima pravoslavnih Hrvata, i to 
reći ne samo u čovenskom plemenskom smislu, već i objektiv-
no posmatrajući stvari.” (Lapčević 1933).

Prostor Novoga Brda bio je svojedobno multietničko i multikonfesio
nalno središte u kojem su kao rudari dominirali katolici Sasi, a tijekom 
vremena se asimilirali s Dubrovčanima koji su se oko tamošnjih rudni-
ka, kojima su bili zakupci, okupljali u trgovačkim kolonijama. Kakva je u 
XVI. stoljeću bila etničko-kulturološka samoidentifikacija tih Dubrovčana 
i drugih tamošnjih katolika, pokazuju dva pisma koja su 1578. godine pot-



266 Poglavlja iz romanske filologije

pisali katolici iz Janjeva i okolice (Janjevo je udaljeno tridesetak kilometara 
od Novoga Brda i naselili su ga prema Lapčeviću Hrvati iz Novoga Brda), 
zauzimajući se kod Pape Grgura XIII. za svojega bivšega duhovnoga pa-
stira Dubrovčanina fra Marina Brajanovića (Giannelli 1953, Grčević 2013, 
Čolak – Mažuran 2000: 35–39). 

Stanje u zajednici prije dolaska fra Marina opisuje se kao jako loše. Kaže 
se da je bilo dosta “našijeh, koji se poturčiše i posrbliše”, te “dohođahu 
rašjanski popovi, tere nam djecu krstjahu.” Nakon što je Dubrovčanin fra 
Marin na poziv njihove zajednice napokon stigao iz Bosne, svojim je pro-
povjedima učinio “velika čudesa” i svi “koji se bjehu učinili Rašjani, svi se 
opeta obratiše na vjeru pravu svete matere Crkve.” Fra Marin ne samo “da 
nas obrati na pravi put, ma jošte popove naše”, “koji se bjehu oženili”, već 
pored toga “i toliko Rašjana”. Za njega se u pismu tvrdi da “ne samo da 
se umije vladati s nami”, nego “i s Turci i Rašjani i š njih popovi, kako vas 
Dubrovnik svjedoči da je dobar čovjek” (Giannelli 1953: 54–56). Taj potonji 
iskaz svjedoči o jakim vezama između katolika na prostoru Novoga Brda 
i Dubrovnika. 

U starijim zapisima u kojima je riječ o Janjevcima i njihovu jeziku kaže 
se da su oni Latini i Dalmatinci, jezika ilirskoga, dalmatinskoga, našačkoga (Čo-
lak – Mažuran 2000: 59, 65, 88, 104, 117, 120, 159, 196, 198, 242–243). Ne 
zna se točno od kada se zovu i Hrvatima, no to su ime rabili svakako prije 
i neovisno o utjecaju Hrvatskoga narodnoga preporoda, koji je u njihovu 
izoliranu zajednicu počeo dopirati tek krajem XIX. stoljeća. O tom da su se 
već prije zvali Hrvatima, svjedoči Ivan Franjo Jukić 1852. u svojem putopisu 
Putovanje iz Sarajeva u Carigrad: “Janjevo ima do 300 kućah, od kojih su po-
lovica katolici, govore bosanski, a sebe Hrvati nazivlju, Turci pak arnautski 
govore i Arnauti se zovu.” (Jukić 1973 (II): 463). Na drugom mjestu Jukić 
kaže slično: “Janjeva, varoš kod Ibra, na kraju Kosova, na podnožju rožajske 
planine; ima do 2.000 stanovnikah, većom stranom katolikah, koji se Hrvati 
zovu, ljudi pobožni, dobri kujundžie i puškari, koji svoje rukotvorje raznose 
po obližnjih pokrajinah Turske. Spada na nahiu prištinsku i od Prištine je 
udaljena 2 sata.” (1973 (II): 402). Budući da Jukić sam sebe 1852. nije nazi-
vao Hrvatom, nego etnonimom koji je izveden od Bosna, njegove bilješke o 
izjašnjavanju Janjevaca ne mogu se tumačiti kao pogodovanje vlastitu et-
nonimu. Za razliku od hrvatskoga etnonima, srpski je etnonim Janjevcima 
katolicima bio neprihvatljiv kao vlastito ime (kako u XVI. st., tako i u XIX. 
st.), jer im je posrbiti i postati Srbin ili Raš(j)anin značilo poprimiti pravoslav-
nu vjeru koju srpski odnosno raški popovi prenose. 



267M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Pravoslavni Hrvati 

U starijim se vrelima na Istoku hrvatski etnonim najčešće odnosi na ka-
tolike i muslimane, no ima i takvih zapisa u kojima se nedvobjeno odnosi 
na pravoslavce. Jedno povijesno svjedočanstvo o Hrvatima pravoslavcima 
zabilježeno je u fermanu Mehmed-paše Sokolovića iz 1566. godine u ko-
jem se hrvatsko ime rabi i u panslavenskom značenju: 

“Naredba povodom harzuala grčkoga patrijara: car daje fer-
man, da rimski fratri po Budimu, Temišvaru i Dubrovniku i 
uopće od naroda hrvatskoga ne pitaju milostinju, ako taj na-
rod spada na grčkoga patrijara. A što su milostinje primili, mo-
raju dati patrijaru; no ako pak narod pod patrijarku ne spada, 
zabranjeno mu je napastovati fratre i njihov puk.” (Matasović 
1927: 111, br. 63). 

U skladu s tim fermanom sarajevski kadija Avdula Efendić zabranio je 
1618. „hrvatskim memurima“ da „od fratara“ kupe „resuma“ (davanja) 
(Matasović 1927: 130, br. 265). Uzmu li se u obzir brojne slične zabrane, 
izricane Pravoslavnoj crkvi, i procesi koje iscrpno opisuje K. Draganović 
u drugom dijelu svoje rasprave o masovnom prijelazu katolika na pra-
voslavlje (Draganović 1937), razvidno je da „hrvatski memuri“ nisu mu-
slimanski „državni porezni namještenici“, kao što pretpostavlja Mandić 
(1982: 428), nego predstavnici Pravoslavne crkve koja je uporno i unatoč 
višekratnim zabranama (poput one kadije Efendića) i od katolika ubirala 
crkvene poreze, pa i uz pomoć vojnih postrojba koje su joj osmanske vlasti 
stavljale na raspolaganje. Opisujući jedan takav pokušaj pravoslavnoga 
svećenstva u osmanskoj Bosni da 1661. i od katolika ubere crkvene poreze, 
N. Lašvanin naziva pravoslavnu vjeru grčkim imenom, a katolike hrvatskim 
imenom: „Izajde vladika s velikim opravama da podloži sve krstjanstvo 
od Bosne na svoj rit aliti pod svoj jaram grčki. I najprvo dojde u Livno ali 
malo ne poginu.“ Naime, ondje na nj „Navališe Hrvaćani i njihove mlade 
žene s palicami i s kamenjem“. (Lašvanin 2003: 269–270).

U povijesnim vrelima postoje zapisi u kojima se pravoslavci identifici-
raju i s hrvatskim i srpskim imenom, pri čemu srpsko ime označuje vjero-
ispovijednu pripadnost. Npr., kapetan Aleksandar Trbuhović iz Petrinje 
javio se je Ljudevitu Gaju 26. III. 1835. riječima da je on “rogeni (rodjeni) 
horvat, ma po zakonu cęrkve sęrb” (Horvat – Ravlić 1956: 463).9 

9	 Trbuhović predlaže Gaju grafijska rješenja za foneme /ń/, /ļ/, /đ/ i /dž/ koja su iznimno 
slična grafemima koje je uveo Đuro Daničić u Rječnik JAZU.



268 Poglavlja iz romanske filologije

Srpski književnik i vjerski dostojanstvenik Lukijan Mušicki kao epi-
skop gornjokarlovački u pismu koje je 1837. godine pisao uredniku Srp-
skoga narodnoga lista naziva pravoslavno svećenstvo u svojoj eparhiji “kli-
rom hrvatskim”, a svoj pravoslavni puk “Hrvatima”, iako je on osobno 
potpuno bio integriran u srpske nacionalne okvire u koje je integrirao i 
svoje vjernike i svećenstvo:

“Šta ćemo sad’? i Vy i ja i Klir’ Hrvatskij? ja ću mu sutra, kao 
na dan’ Ekspediciė objaviti novo izdavaně Lista – al’ kad’ će 
mi odgovoriti? Hoćete li i moći i hotěti pone više Eksemplara 
pečatati, da by i moj bědni Hrvati srećnu braću stići mogli.”

Lukijan Mušicki kaže da je brojevima Srpskoga narodnoga lista koje je 
već prije dobio i podijelio po svojoj eparhiji “sěmena dobrog’ i lepog’ i 
istinnog’” rasijao “po suhoj zeml’i Horvatskoj” (Pozyv’ 1837: 176). Kopne-
nom Hrvatskom (suha zemlja Horvatska) smatra mnogo širi teritorij nego 
što je politička Hrvatska u njegovo doba obuhvaćala. To što on kao naci-
onalno i vjerski osvjedočeni Srbin pravoslavce u Dalmaciji i Vojnoj krajini 
zove upravo Hrvatima, iako potiče njihovo uvrštavanje u srpske nacional-
ne okvire, vjerojatno je uvjetovano sviješću da je znatnomu dijelu tih pra-
voslavaca etnonim Hrvat bio prihvatljiv i svojstven kao vlastito etničko 
ime, neovisno o granicama hrvatske države, i neovisno o činjenici da su 
oni srpske vjere. Među njima je krajem XIX. stoljeća broj onih koji bi se 
osjećali Hrvatima svakako bio manji nego sredinom XIX. stoljeća. Polazeći 
od toga, Frano Supilo donio je 1900. godine svoj zaključak o “posrbljenim 
Hrvatima”: 

„Posrbljeni Hrvati, to je velika većina našega naroda pravo-
slavne vjere koja je pomoću iste, prozvana „srpskom“, popri-
mila malo-pomalo i srpsko plemensko ime. Naši stariji ljudi 
sjećaju se da nazad trideset godina među pravoslavnom in-
teligencijom nije bilo ni traga srpskom imenu i srpskoj ideji, a 
u prostom seljačkom narodu pravoslavne vjere ni dan današ-
nji nije srpsko ime uhvatilo korijena, jer on i sad još, premda 
kaže da je srpske vjere, „hrvatski“ govori. Vjerska propaganda 
i izvanjska agitacija učiniše da su pravoslavni počeli gubiti hr-
vatsku svijest i pretvoriše se u Srbe.“ (Supilo 2000: 138). 

Supilovo mišljenje o “posrbljenim Hrvatima” temelji se na pretpostavci 
da se objektivna prosudba o “hrvatskoj svijesti” u pučanstvu može doni-
jeti samo na temelju narodnosnoga imena koje je to pučanstvo rabilo. Me-



269M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

đutim, to nije nužno uvijek tako. Prije nego što se vratimo tomu pitanju, 
osvrnut ćemo se na uporabu srpskoga imena kao vjerske i državno-teri-
torijalne odrednice te pokazati kako se ono polazeći od srpske srednjovje-
kovne samoidentifikacije vezivalo uz pravoslavlje.

Srbi muslimani?

Potvrdivši prodaju Pelješca Dubrovačkoj Republici, car Dušan zatražio 
je 1334. godine da se dopusti da ondje “prěbiva pop’ sr’b’ski, i da poie u 
cr’kvah’, koje su u Stonu i u R’tu” (Miklosich 1857: 107–109, 108).10 Tu se 
srpskim imenom kazuje da svećenstvo za koje se traži ostanak na Pelješ-
cu pripada Pravoslavnoj crkvi, koja je bila državna Crkva tadašnje Srbije. 
Rabeći ime Srbin u tom vjeroispovijednom značenju, no u vrijeme u kojem 
srpske države više nije bilo, mletački sindik Zan Battista Giustinian (Giu-
stiniani) za stanovnike Budve kaže 1553. da su nekoć bili heretici i Srbi, a 
odnedavna da žive prema rimskomu zakonu, na koji ih je preobratio barski 
biskup 1521. godine (Šimunković 2011: 88). Za Morlake u zaleđu Nina kaže 
da su srpske i heretičke vjere i turski podanici (Šimunković 2011: 111). Ra-
zvidno je da u Battiste ime Srbin i njegov atribut nisu etnički, nego vjerski 
pojmovi, pa za nj Srbin prestaje biti Srbinom napuštanjem pravoslavlja.

Zbog deetnifikacije srpskoga imena i njegove uporabe kao oznake za 
pravoslavce općenito, u povijesnim se vrelima Srbima katkada zovu i oni 
pravoslavni Slaveni koji nisu bili Srbi. Dubrovčanin fra Timotej Kanali jav-
lja Kongregaciji za širenje vjere 22. III. 1625. godine da je u Sofiji obratio 
“Scismatici Serviani molti” (Jačov 1986: 40). Riječ je očigledno o Bugarima 
koje Kanali zbog njihove pravoslavne vjere zove “Srbima”.11 Na isti način 
Kongregacija za širenje vjere rabi srpsko ime kada odobrava barskomu 
nadbiskupu 25. III. 1628. kupnju jedne kuće u Skoplju kako bi se u njoj 
obučavalo četiri do pet “mladih Srba” (“giovani Serviani”) radi daljnjega 
školovanja u Ilirskom kolegiju u Lorettu (Jačov 1986: 96) (koje bi rezulti-
ralo u njihovu napuštanju “srpstva”, tj. pravoslavlja, i prijelazu na katoli-
čanstvo).

Zbog ingerencija carigradskoga patrijarha i zbog poimanja da je pravo-
slavna vjeroispovijed izvorno grčka, južnoslavenski pravoslavci u starijim 
se vrelima često zovu i “Grcima”, a njihova vjera “grčkom”. U mnogim 

10	 Dubrovčani nisu dopustili da se pravoslavni svećenici zadrže na Pelješcu, nego su ih 
protjerali.

11	 Zbog takva vezivanja srpskoga i bugarskoga etnonima pojedini autori poput slovačko-
ga isusovca Teofila Kristeka 1599. godine sagledavaju srpski i bugarski jezik kao jednu 
cjelinu (“Rasciana seu Bulgarica”) (Krasić 2009: 501).



270 Poglavlja iz romanske filologije

opisima pojedinih južnoslavenskih mjesta stanovnici se stoga prema nji-
hovoj vjeroispovijedi opisuju kao “Srbi”, “Grci” ili “šizmatici”, “Turci” ili 
“muslimani”, te kao “Latini” ili “katolici”. Hrvatskoga imena u takvim 
surječjima (uglavnom) nema jer nije bilo vjeroispovijedno terminirano 
(usp. npr. Jačov 1986: 12–13). 

Kada je o Bosni riječ, tamošnji katolici opisuju se često kao “Bosanci” 
ili “Bošnjaci”, čime se ističe njihov starosjedilački status. Npr., Benedikt 
Kuripešić opisuje 1530. da je u Bosni našao “tri nacije i tri vjere”, od kojih 
katolike identificira s bosanskim imenom, muslimane s turskim, a za Srbe 
kaže da su pravoslavci iz Smedereva i “grčkoga Beograda”, dakle da su 
pravoslavni došljaci iz Srbije: 

“Prvo su starosjedioci Bosanci; oni su rimo-hrišćanske vje-
re. Njih je Turčin, kad je osvojio kraljevinu Bosnu, ostavio u 
njihovoj vjeri. Drugo su Srbi (Surffen), koje oni zovu Vlasima 
(Walachen) [...]. Došli su iz mjesta Smedereva (Smedraw) i grč-
kog Beograda (griechisch Weussenburg), a vjere su sv. Pavla 
(Sanndt Pauls). [...] Treća nacija su pravi Turci.” (Kuripešić 
1530: 26–27).

Izjednačivanje pojmova Srbin i pravoslavac nastavlja se sve do XIX. sto-
ljeća pa se bosanski musliman Muharem-beg Sitnica čudi u razgovoru s 
Aleksandrom Giljferdingom, slavistom i ruskim konzulom u Bosni, zašto 
je ruski car pomogao Nijemcima protiv Mađara, jer ruski car da je Srbin (tj. 
pravoslavac), a Nijemac (misli na austrijskoga cara) da je Šokac (što znači 
katolik) (Giljferding 1859: 125).12 Ime Šokac u to je vrijeme bilo uobičajeno 
kao oznaka za Hrvate katolike. 

Samorecepcija da biti Srbinom znači biti pravoslavcem bila je toliko jaka 
da se je u doba stvaranja suvremenih nacija negativno odrazila na sudbinu 
dubrovačkih srbokatolika koji su počeli nastajati sredinom XIX. stoljeća 
pod utjecajem ranoslavističkih teza (Grčević 1997) i srbijanske tajne poli-
tike i njezinih dubrovačkih zastupnika Matije Bana i Mede Pucića. Neki 
anonimni dubrovački srbokatolik iskazuje 1888. godine da se on u srpstvu 

12	 Nakon prenošenja toga razgovora Giljferding izvodi zaključke o navodnoj identitetskoj 
superiornosti srpskih pravoslavaca i spominje da za razliku od njih pripadnici Katolič-
ke crkve ne znaju tko su pa se samoodređuju samo preko vjeroispovijedi (on “zna” tko 
su pa ih zove “Srbima katolicima”!) i da stoga i svoj jezik nazivaju “naškim”, ne znajući 
mu pravo ime (1859: 126). Međutim, “naškim” je svoj jezik u Giljferdingovo vrijeme 
zvao i bosanski pravoslavni puk. I pravoslavne “crnogorske narodne mase” još su po-
četkom XX. stoljeća, kazuju srpska vrela, svoj jezik zvale “naškim”, uz pokoju iznimku 
(Jovićević 1911: 712).



271M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

ne osjeća prirodno ni dobrodošlim i upozorava na pogubnost vjerskoga 
“fanatizma” u određivanju narodnosnih cjelina. Svojim željenim pravo-
slavnim sunarodnjacima poručuje: 

“Valja da se odlučite: ili ćete svečano izreći i naučiti narod, da 
vjera nema nikakvoga posla s narodnosti, da Kristova vjera 
spasava, ali da su i pravoslavni i katolički Srbi – Srbi, ili izop-
ćite svečano nas Dubrovčane i Dobroćane i Peraštane itd. itd. 
i recite: eto vas tu – Bog s vama, vjera nas dijeli, Hrvati ste. Iz 
ovoga škripca nema vam spasa, pravoslavna braćo.” (Srpsko-
hrvacko pitanje 1888: 11).

Nije poznato da bi se u osmanskim vrelima koja su nastala prije XVI-
II./XIX. stoljeća spominjalo Srbe muslimane, iako se za mnoge muslimane 
kazuje da su Hrvati. To je zato što je biti Srbinom značilo biti pravoslavcem. 
Zbog toga bismo danas u tim surječjima strogo gledano trebali pisati srbin, 
a ne Srbin. U srpskoj literaturi kaže se katkada da je Mehmed-paša Sokolo-
vić (1506.–1579.) (podrijetlom) bio Srbin, a da je toga navodno bio svjestan, 
uzima se kao dokaz njegovo pismo iz 1551. godine u kojem temešvarsko-
mu zapovjedniku Andreju Batoriju piše da mu pisma ne šalje “fruški” (la-
tinski), nego “srpskem jezikom” (Ivić 1909: 211). Međutim, taj iskaz ne 
kazuje ništa o etničkoj samoidentifikaciji Mehmed-paše Sokolovića jer se 
je glotonim srpski u njegovo doba i poslije često rabio kao leksikalizirani 
i deetnificirani glotonim za južnoslavenske idiome pisane ćirilicom. To se 
je događalo prije svega pod utjecajem i na poticaj Hrvata koji su ćirilicu 
nazivali i “srpskim pismom”, prema imenu svojih susjeda Srba u kojih 
je u uporabi ćirilica bila jedino pismo, a deetnificiranim srpskim imenom 
nazivali su i svoje vlastite ćirilične zapise, pa i onda kada su svoj vlastiti 
jezik nevezano uz ćirilicu zvali hrvatskim imenom. Stoga postoje zapisi u 
kojima izričaj pisati srpski nedvojbeno znači ćirilicom pisati hrvatski jezik (tu 
temu obrađujem u posebnom radu, Grčević 2017b, 2017, usp. i Grčević 
2013). 

Hrvati u Crnoj Gori i Albaniji

Ljubomir Nenadović (1826.–1895.), srpski književnik, političar i srbijan-
ski ministar prosvjete, opisuje kako su se sredinom XIX. stoljeća (pravo-
slavni) Crnogorci koji su radili u Carigradu sjećali toga da su se u “starija 
vremena” njihovi sunarodnjaci nazivali Hrvatima: 



272 Poglavlja iz romanske filologije

“Za vreme mog bavljenja u Carigradu [1858./59.], bilo je oko 
četiri hiljade Crnogoraca u Carigradu i okolici. Svi su zarađi-
vali svojim trudom lepih novaca i slali ih svojim kućama. Imali 
su svoga starešinu, koji se u tadašnje vreme zvaše Hrvatbaša, 
što će reći: glavar Hrvata, jer u Carigradu Crnogorce ne zovu 
drukče nego Hrvatima. Pitao sam odkuda dolazi to? I kazaše 
mi: da su se sami Crnogorci, kad su u starija vremena tamo 
počeli dolaziti, tako nazivali [...]” (Nenadović 1889: 147, usp. i 
Dragičević 1939). 

Savić Marković Štedimlija (1937) raščlanjuje teorije koje prenosi Nena-
dović o tom zašto su se i od kada carigradski Crnogorci nazivali Hrvatima. 
On ne smatra da su pod tim imenom počeli dolaziti u Carigrad tek počet-
kom XIX. stoljeća ili krajem XVIII. (usp. Jovićević 1911: 467), nego čak i 
prije 1453., kada su Turci osvojili Carigrad. 

Štedimlija bi mogao biti u pravu jer niz toponima i antroponima s pro-
stora današnje Crne Gore upućuju na postojanje starosjedilačkoga stanov-
ništva koje je bilo nositeljem hrvatskoga imena. Na prostoru negdašnje 
Riječke nahije i danas postoji Rvaško polje na kojem se jedno od sela zove 
Rvaši (usp. Jovićević 1911: 434–436, 493, 534–535). Blizu Nikšića postojalo 
je selo Rvati, a tamošnje bratstvo zvalo se Rvaćani. U Kolašinu, središnjem 
dijelu Crne Gore, jedan muslimanski rod zvao se Rvati (Barjaktarović 1982: 
89), itd. Još u XX. stoljeću u Miljevcima kod Sutomora postojalo je pravo-
slavno bratstvo Hrvatine (Nakićević 1913: 443, 447). U Boki kotorskoj i ci-
jeloj tzv. Mletačkoj Albaniji hrvatsko je ime u katoličkom starosjedilačkom 
pučanstvu bilo opće poznato i prošireno, a zastupljeno je i u antroponi-
mima pa je npr. u Stolivu u Bokokotorskom zaljevu (nasuprot Perasta) u 
uporabi bilo prezime Hrvatić (Nakićević 1913: 99), itd.13 Proširenost hrvat-
skoga imena na tom prostoru bila je u XIX. stoljeću dobro poznata pa je 
npr. hrvatski povjesničar Ivan Kukuljević Sakcinski (1816.–1889.) zapisao 
da se “snova osviedočio da je kod konservativnog [starosjedilačkoga] na-
šeg naroda sve do Arbanije ime hrvatsko jedino živo i narodno.” (Vince 
1990: 290).

13	 Sve takve antroponime i toponime, uključujući selo (H)Rvatska na Kosovu, sela Hrvati 
kod Bitolja u Makedoniji i pored Atene, na više mjesta u Srbiji, itd., Barjaktarović poku-
šava svesti (oslanjajući se jednim dijelom na Petra Skoka) na praslavenski korijen rvъ. 
Za inicijalni glas /h/ smatra da je naknadno umetnut (Barjaktarović 1982: 89). Međutim, 
u glavnini ovdje relevantnih potvrda glas /h/ sigurno nije sekundaran, nego se naknad-
no gubio sukladno s općepoznatim razvojem u štokavskim govorima. Usp. npr. dva 
toponima Hrvati u Srbiji u zapisu koji je nastao 1363., a od kojih se jedan u mlađim za-
pisima pojavljuje u inačici bez početnoga /h/. Isto vrijedi i za selo (H)rvatska na Kosovu 
koje u najstarijim zapisima ima inicijalno /h/, a koje se poslije gubi.



273M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Crnogorski senator i vojni ministar Ilija Plamenac priopćio je 18. V. 
1863. iz Rijeke Crnojevića crnogorskomu konzulu u Skadru Ivanu Vacli-
ku informacije koje je dobio od Laze Šainovića. Šainović je bio jedan od 
trojice pravoslavnih Crnogoraca koji su u Carigradu za crkvu u Dečani-
ma – prema vlastitu iskazu u Plamenčevu zapisu – “od Ervata cernogor-
skija i zeckija i drugija koi su tamo” skupljali novac. Šainović razlikuje 
crnogorske i zetske Hrvate zato što je Zeta priključena Crnoj Gori tek 
1878. (Dragičević 1939: 337–338). Dotično pismo Ilije Plamenca koje je Ri-
sto Dragičević pronašao u Državnom arhivu u Cetinju pokazuje da su se 
pojedini pravoslavni Crnogorci još 1863. godine nazivali Hrvatima. Glede 
njih u turskoj enciklopediji Kamus-ul Alam (I.–IV., 1889.–1894.) piše (pre-
ma K. Draganoviću): “Crnogorci, premda se Hrvatima zovu, nijesu to, jer 
oni pripadaju srpskom miletu.” str. 2036.” (Draganović–Mandić [1940.] 
1991: 26). Štedimlija tvrdi kako je dopisnik lista Srbobran u Carigradu od 
neke skupine Crnogoraca čuo da im se poglavica zove Hrvat-baša, te da 
oni nisu Srbi, već Crnogorci, a da govore hrvatski (Štedimlija 1937, usp. 
Vego 1937: 65). 

I Adolfo Veber Tkalčević čuo je u Carigradu (1884.) za crnogorske pra-
voslavne Hrvate (Veber 1886: 168–171). Nakon što je njegova sugovornica, 
neka carigradska Hrvatica katolkinja, po zanimanju kućanica, više puta 
crnogorske pravoslavce nazvala Hrvatima, Veber ju je upitao: “Kako to, 
Hrvati, ta oni sebe, ako su pravoslavni, kod kuće zovu Srblji.” (1886: 171). 
Sugovornica mu je odgovorila: “Neznam, moj reverendissimo, kako se ko 
kod kuće sada zove, jer sam već odamna u Carigradu; al ovdi svi, bili vlasi 
ili katolici, nezovu sebe drugačije, nego Hrvati! Pa to je ime od starine!”. 
Veber nadodaje da “Toga domjenka nebih priobćio, bojeći se prigovora, da 
na rieč obične žene tako važnu stvar pripoviedam [...]. Ali mi je sve to mal-
ne doslovce potvrdio i starješina hrvatski, s kojim sam se slučajno sastao u 
Fanaru.” (1886: 171). 

Nije prihvatljiva teza da bi se Crnogorci u Carigradu Hrvatima zvali 
samo zato što bi ondje preuzimali to ime iz titule svojega starješine.14 Oni 
su ga donosili iz svoje domovine, gdje je bilo prošireno i izvan granica 
današnje Crne Gore, sve do Skadra u Albaniji. Kotoranin Marijan Bolica 
bilježi 1614. među bratstvima iz Skadarskoga sandžaka koja žive “alla ser-
viana” (što znači u pravoslavnoj vjeroispovijedi) i koja su u vojnoj službi 
Osmanskoga Carstva, bratstvo Hrvatinić (Haruatinich) (Lenormant 1866: 
327). U jednom turskom zapisu piše da su od Skadra 1651. godine zajedno 
s Turcima napadali “Arvaniti”. To su mogli biti Albanci (Arnauti), no može 

14	 Dragičević misli da je to tako; podrobnije o tom usp. Foretić 1956.



274 Poglavlja iz romanske filologije

biti riječ i o nositeljima etničkoga imena Hrvat, tj. o iskrivljenom zapisu 
hrvatskoga imena (usp. Barjaktarović 1982: 91). 

Jako Baltić, bosanski franjevac koji je sredinom XIX. stoljeća boravio u 
Carigradu kao dušobrižnik, za Hrvate katolike u Carigradu kaže da dola-
ze iz Albanije, od Skadra i Bara, čime svjedoči da se je u tamošnjem slaven-
skom katoličkom pučanstvu hrvatsko ime zadržalo sve do sredine XIX. 
stoljeća.15 Kulturološki je zanimljiv Baltićev opis poštenja i osvetoljubivosti 
u albanskih Hrvata, kojim zapravo opisuje albansku besu i krvnu osvetu:

“Ove godine u misecu studenom [1849.] ja sam izišo iz Cari-
grada. Ondi sam bijo dvi godine služio Hrvate i druge Slav-
ljane. U Carigradu mlogo ima katolika slavljanskih, Hrvata 
koji dolaze iz Albanie, od Skadra i Bara, službu čine i rade u 
Carigradu i kad novac steknu, vraćahu se u otačbinu. Ovih je 
se broilo u moje vrime do šest hiljada. Ima mlogo Dalmatina, 
bogatih trgovaca [...]. [...] Među Slavljanim ondašnjim najpo-
šteniji su Hrvati, u kakvim zlim prigodam se nalaze, sa svim 
tim svoj pošteni značaj uzdrže. Samo jim se mora zamiriti, što 
su na osvetu i dvoboj mlogo prignuti. Je li tko u čemu uvridio, 
oli ranio, oli ubijo Hrvata, taj nek se nada neodvlačno osveti. 
[...] Hrvati s Crnogorcim ne gledahu se lipo, s njima se često 
put pobiju. Ovo turcim nije mrsko nego uživahu.” (Baltić 2003: 
220–221).

Hrvate s područja Bara upoznao je neovisno o Baltiću i Ivan Franjo Ju-
kić: na parobrodu kojim je putovao u Carigrad “Mornari su svi bili Hrvati 
i Dalmatini, te su me hranili i pojili, [...] sve od svoje hrane i pazili me kao 
naši [isticanje M. G.] ljudi. Bilo je dosta Hrvatah iz Bara od Spiče, koi su 
išli na radnju u Carigrad, [...]” (1973 (II): 470). Na drugom mjestu Jukić 
kaže da se je zbog Hrvata katolika iz Dalmacije i Albanije (Arbanaske) u 
“Carigradu svaki dan bolje uvidjalo” 

“potrebito stalno prebivanje koga bosanskoga misnika iz obzi-
ra duhovnog i vremenitog; duhovnog: jer u Carigradu ima ka-

15	 Govoreći o Hrvatima iz Albanije (“Arbanaske”), Jako Baltić odnosi se na teritorij koji je 
nekoć bio u sastavu Mletačke Albanije. Mletačka Albanija (Albania Veneta) prostirala se 
je sredinom XV. stoljeća duž obale od Perasta i Prevlake do Lješa, uključujući ozemlje 
jugoistočno i sjeveroistočno od Skadarskoga jezera, Skadra i ušća rijeke Drim. Njezine 
granice sužavale su se pa je u drugoj polovici XVI. stoljeća obuhvaćala više-manje samo 
još Boku kotorsku i priobalje do Budve. Mijenjale su se također i predočbe o granici 
između Dalmacije i Albanije. Godine 1570. jedan anonimni mletački autor opisuje kako 
Dalmacija završava u Baru, a od njega i Ulcinja da počinje Albanija (Elsie 2003: 59). 



275M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

tolikah našeg jezika ljudih izobila, koji su pod imenom Hrva-
tah poznati; iz Dalmacie i Arbanaske ovdje ili su naseljeni, ili 
se za vrieme raznim prometom zabavljaju; osim toga množtvo 
mornarah na Lloydovih i turskih parobrodih služećih, koji bi 
rado slušati rieč božju u narodnom jeziku;” (Jukić 1973 (II): 
582).

Dragiša Lapčević smatra da je za konačno prihvaćanje albanske narod-
nosne svijesti u Hrvata katolika sa skadarskoga područja “po malo greh i 
naših fratara Hrvata, koji im nisu budili nacionalnu svest već su dopustili 
da ih otpočinju savlađivati muslimanski feudalci.” On polazi od toga da 
su Hrvati na to područje došli dva stoljeća prije Turaka (Skadar su Turci 
zauzeli prvi put 1392., a konačno krajem XV. stoljeća) te da su 

“od vajkada radili na seči šuma i isečenu građu splavili Dri-
mom do Skadarskog jezera i do Jadranskog mora jer su zakup-
ci šuma i trgovci s drvetom bili po pravilu Dubrovčani i Mlečići 
koji su Hrvate uzimali da im šume seku, da im drvo za tran-
sport dogone, da im sastavljaju splavove i da im splavare do 
samoga mora a na moru tovare na lađe i dalje transportuju do 
potrebitih evropskih i afričkih obala. Na tome je poslu bilo an-
gažovano mnogo Hrvata, koji su po šumama i po splavarskim 
stanicama bili nastanjeni sa svojim porodicama i tu vek veko-
vali, rađali se i umirali sa sobom imali svoje katoličke svešte-
nike i bili u stanju svoju veru sačuvati i održati. Kad su, posle 
dva veka, došli Turci i zagospodarili tim krajevima, pa s njima 
i eksploatacija šuma prestala, taj svet, davno odkinut od svoje 
stare postojbine, ostao je tu i poseljačio se.” (Lapčević 1933). 

Neistraženo je kada su se i kako Hrvati naseljavali na skadarskom po-
dručju. Bizantski povjesničar Nikefor Brijenije (1062.-1137.) bilježi da su 
se oko 1072. "Hrvati i Dukljani odmetnuli i pustošili cijeli Ilirik", u kojemu 
je glavni grad bio Drač (Margetić 1998: 10). Bizantskoj temi Drač pripa-
dao je i Skadar. Skiličin Nastavljač piše da je oko 1072./1073. "narod Srba, 
koje i Hrvatima zovu" napao i pokušao podjarmiti Bugarsku, a bugarski 
su uglednici zamolili Mihajla, koji je bio vladar "spomenutih Hrvata" "sa 
sjedištem u Kotoru i Prapratu", "da im pošalje svojega sina, kojega bi oni 
proglasili carem Bugarske". Nadovezujući se i sažimljući Skiličina Nastav-
ljača, Ivan Zonara piše u prvoj polovici XII. stoljeća o "Hrvatima koje neki 
nazivaju i Srbima" (Margetić 1998: 9). Lujo Margetić donosi uvjerljivo tu-
mačenje tih bizantskih zapisa o Hrvatima u Duklji u XI. stoljeću:



276 Poglavlja iz romanske filologije

"Pojava Hrvata u Duklji početkom sedamdesetih godina XI. 
stoljeća u vijestima Skiličina Nastavljača i Nicefora Brijenijja 
daje zadovoljavajuće objašnjenje problema koji već odavno 
muči historiografiju. Oni nisu zabilježeni kod Skiličina Na-
stavljača kao navodno identičan narod sa Srbima, jer su bi-
zantski pisci vrlo dobro razlikovali ova dva naroda, niti su oni 
identični s Dukljanima, jer Nicefor Brijenije dobro razlikuje 
jedne od drugih. Obje vijesti odnose se na hrvatske vojne je-
dinice u Duklji, koje su iz Duklje sudjelovale u napadima na 
bizantsku temu Bugarsku zajedno sa srpskim četama (zato ih 
Skiličnih Nastavljač spominje kao »one Srbe, koje nazivaju Hr-
vatima«), odnosno s dukljanskim četama na bizantsku temu 
Drač." (Margetić 1998: 14). 

Margetić smatra da su te "hrvatske čete nakon dovršenih akcija protiv 
Bizanta ostale u Duklji oko Kotora i na tamošnje Slavene prenijele svoje 
ime". To je moguće, no ne znači da širenja hrvatskoga imena na tom pro-
storu nije bilo već i prije.

Početkom XIII. stoljeća bizantski povjesničar Niketa Honijat zapisuje 
da raški veliki župan Nemanja napada Hrvatsku i sebi prisvaja vlast nad 
Kotorom (Margetić 1998: 14). Predočba o Hrvatskoj koja obuhvaća prostor 
Duklje osvjedočena je i u Ljetopisu Popa Dukljanina u kojem se Crvena Hr-
vatska prostire od mjesta Dalme (?) do grada Drača (u Albaniji) (Margetić 
1998: 7). U pripisu Supetarskoga kartulara ban Albanije (banus Albanie) šesti 
je od sedmero banova koji su "u minula vremena" u kraljevstvu Hrvata 
birali kralja (Švob 1956: 107). Taj pripis nastao je vjerojatno krajem XV. 
stoljeća i pokazuje da je i u južnoj Dalmaciji postojala predočba o postoja-
nju hrvatskoga etničkoga elementa na prostoru koji se u to vrijeme zvao 
albanskim imenom. Da ona nije nastala bez ikakva utemeljenja, pokazuju 
ne samo bizantska vrela, nego i činjenica da su sve do Skadra i okolice, 
tj. do negdašnje jugoistočne granice Mletačke Albanije i srednjovjekovne 
Duklje, uistinu živjeli Slaveni koji su se do XIX. stoljeća neovisno o svojoj 
vjeroispovijedi zvali Hrvatima. U sjevernoj Albaniji zabilježene su slaven-
ske posuđenice s (potencijalno) čakavskim refleksom j za praslavensko *dj 
(van den Berk 1967: 101-102) pa je moguće da je među prvim tamošnjim 
Hrvatima bilo i govornika (pra)čakavskih idioma.

Zaključak

U povijesnim vrelima hrvatski i srpski etnonim vrlo se često rabe kao 
pojmovi različitoga ranga: srpsko ime rabi se, za razliku od hrvatskoga, 



277M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

kao vjeroispovijedna odrednica vezana uz pravoslavlje (sinonimno s ime-
nom Grk, grčki), te je u visokoj mjeri deetnificirana, no ujedno i vrlo učesta-
la jer je kriterij vjeroispovijedi sve do početka XIX. stoljeća bio prvorazred-
ni kriterij u razdiobama i opisima stanovništva. Za razliku od srpskoga 
imena, hrvatsko ime u vrelima nije vjeroispovijedno i rabi se kao etnič-
ko ime, često u sinonimnom i bliskoznačnom odnosu s nazivima ilirski, 
dalmatinski i slovinski (uglavnom kada je o riječ o katolicima), a također i 
bosanski (bošnjački). Ta vjeroispovijedna nevezanost išla je u prilog potiski-
vanju hrvatskoga imena koje Marcel Kušar opisuje ovako:

“Kako se u Srbiji miješalo vazda srpstvo s pravoslavjem po 
navadi bizantinskoj, zato se je sada i kod Hrvata počelo megju 
pravoslavnim spajati ime narodno srpsko sa vjerozakonom, i 
tim mu se počelo kod ovih uklanjati hrvacko ime. Ovim spa-
janjem sa vjerozakonom opasalo se je ime srpsko novom sna-
gom, da odolijeva u borbi s imenom hrvackim. Kako je bo sada 
sljedbeniku istočne vjere “srpski” ne samo narodno već i vje-
rozakonsko ime, dočim sljedbeniku vjere zapadne “hrvacki” 
samo narodno ime; tako je puno lakše, da se katolik okani svo-
ga imena “hrvackoga”, nego li pravoslavni imena “srpskoga”. 
(Kušar 1884: 229)

Pripadnost vjeroispovijednim zajednicama još je u Jukićevo vrijeme 
više nego danas određivala komunikacijske odnose i kulturološke dano-
sti, estetska mjerila i tematske usmjerenosti stvaratelja, čitateljske navike i 
očekivanja, običaje i tradicije, osjećaje zajedništva. Crnogorski pravoslav-
ci koji su se zvali Hrvatima i koji su skupljali novčane darove za srpsku 
pravoslavnu crkvu u Dečanima na Kosovu, izgrađivali su se, bez obzira 
na njihovo izvorno hrvatsko povijesno ime, kao dio kulturno-identitetske 
zajednice koja se nije oblikovala kao nacionalno hrvatska. Za razliku od 
njih, u povijesnoj izgradnji hrvatske kulturno-identitetske zajednice središ-
nje mjesto pripada ne samo Antunu Vrančiću (koji je hrvatsko ime miješao 
s dalmatinskim i ilirskim kao zapadnim pojmovima veće prepoznatljivosti), 
nego i franjevcima Ivanu Jukiću i Jaki Baltiću, iako se Baltić vjerojatno do 
kraja života nije izjašnjavao Hrvatom, nego Bošnjakom ili Bosancem, imenom 
koje je Mustafa Ali iz Galipolja u XVI. stoljeću proglasio teritorijalnom 
oznakom jednoga dijela hrvatskoga naroda. Svi ti i drugi primjeri pokazuju 
da hrvatsko narodnosno ime, iako u hrvatskoj etnogenezi ima važnu ulo-
gu, nije jedina, pa čak ni ključna ili pouzdana diskriminanta pri određiva-
nju i hijerarhiziranju hrvatskih povijesnih etnogenetskih sastavnica. 



278 Poglavlja iz romanske filologije

Literatura  

Akin-Kivanç, Esra (ur.). 2011. Mustafa Âli’s Epic Deeds of Artists: A Critical 
Edition of the Earliest Ottoman Text about the Calligraphers and 
Painters of the Islamic World. Brill. 

Aličić, Ahmed. 1976. Popis bosanske vojske pred bitku na Mohaču 1526. 
godine. Prilozi za orijentalnu filologiju XXV. 171–202. 

Ančić, Mladen. 2007. Jedan čovjek – jedan glas ili “hodte nami vi na viru”. 
Status 12. 163–171.

Ančić, Mladen. 2010. Ima li smisla raspravljati sa “zvjezdoznancima”. Sta-
tus 14. 198–204.

Atçıl, Zahit Muhammet. 2015. State and Government in the Mid–Sixteenth 
Century Ottoman Empire: The Grand Vizierates of Rustem Pasha 
(1544–1561). Disertacija. Chicago, Illinois. 

Baltić, Jako. 2003. Godišnjak od događaja crkvenih, svietskih i promine vri-
mena u Bosni. Priredio, latinske i talijanske dijelove preveo, uvod i 
bilješke napisao dr. fra Andrija Zirdum. Sarajevo – Zagreb.

Barjaktarović, Mirko. 1982. Od kuda nazivi naselja Rvaše, Rvati, Rvalasi. 
Glasnik etnografskog muzeja u Beogradu 46. 89–93.

Bašagić, Safvet Beg. 1931. Znameniti Hrvati Bošnjaci i Hercegovci u Turskoj 
Carevini, Zagreb.

Bašagić, Safvet beg. 1994 [1931.]. Znameniti Hrvati Bošnjaci i Hercegovci u 
Turskoj carevini. Dodatak: Znameniti Srbi muslomani (od Milenka 
M. Vukićevića) [1906.]; predgovor Filip Lukas. Pretisak: Zagreb: 
Birotisak (Biblioteka Virbus unitis 2).

Bašagić, Safvetbeg. 1912. Bošnjaci i Hercegovci u islamskoj književnosti. 
Glasnik zemaljskog muzeja u Bosni i Hercegovini XXIV. 1–88. 295–
381.

Burić, Ivana, Tamara Šarić Šušak. 2013. Tiskani proglasi u Zadru i Dalmaciji 
1488.–1946. Službeno izvješćivanje u prošlosti. Katalog izložbe. Za-
dar: Državni arhiv u Zadru.

Čelebi, Evlija. 1967. Putopis. Odlomci o jugoslavenskim zemljama. Preveo, 
uvod i komentar napisao Hazim Šabanović. Sarajevo. Svjetlost.

Čolak, Nikola, Ive Mažuran. 2000. Janjevo. Sedam stoljeća opstojnosti Hrva-
ta na Kosovu. Zagreb.

Čoralić, Lovorka. 2001. U gradu svetoga Marka. Povijest hrvatske zajednice 
u Mlecima. Zagreb. Golden marketing.

Čoralić, Lovorka. 2011. Prisutnost i djelovanje iseljenika iz Srbije u Veneciji 
u XV. i XVI. stoljeću. Spomenica akademika Sime Ćirkovića. Zbor-
nik radova 25. Ur. Srđan Rudić. Beograd. 176–193. 



279M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Draganović, K. S. 1937. Massenübertritte von Katholiken zur “Orthodoxie” 
im kroatischen Sprachgebiet zur Zeit der Türkenherrschaft. Orien-
talia Christiana Periodica 3. 181–232; 550–599.

Draganović, Krunoslav; O. Dominik Mandić. 1991. Herceg-bosna i Hrvat-
ska. Split.

Dragičević, Risto J. 1939. Hrvat-baša. Zapisi XXII:6. Cetinje. 334–341.
Elsie, Robert. 2003. Early Albania: A Reader of Historical Texts 11th-17th cen-

turies. Balkanologische Veröffentlichungen 39. Harrassowitz Ver-
lag. Wiesbaden.

Fancev, Franjo. 1938. Dubrovnik u razvitku hrvatske književnosti. Ljetopis 
JAZU 52. 104–139.

Fleischer, Cornell. 1986. Bureaucrat and Intellectual in the Ottoman Empi-
re: The Historian Mustafa Âli (1541-1600). Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Foretić, Vinko. 1956. Iz arhiva obitelji Vickovića u Zupcima kod Bara uz 
objašnjenje o Hrvatbaši. Anali Historijskog instituta u Dubrovniku 
4–5, 651–658.

Giannelli, Ciro. 1953. Documenti inediti sullo stato di alcune comunità 
cattoliche della Serbia Meridionale nel 1578. Ricerche slavistiche 
II. 29–59. 

Giljferding, A. 1859. Bosnija, Gercegovina i staraja Serbija. S. Peterburg.
Grčević, Mario. 1997. Die Entstehung der kroatischen Literatursprache. 

Quellen und Beiträge zur kroatischen Kulturgeschichte 8. Böhlau. 
Köln – Wien.

Grčević, Mario. 2013. Lingua serviana i Dubrovnik. Vijenac 516–517. 8–9. 
Grčević, Mario. 2015. Kršćanstvo i razvoj hrvatske pismenosti. Kroatologija 

6:1–2. 136–136.
Grčević, Mario. 2017. Petar Andrejevič Tolstoj i Hrvati od Pelješca do Pera-

sta (Crtice o etnogenezi na jugu hrvatskoga kulturnoga prostora). 
Dubrovnik: časopis za književnost i znanost. XXVIII:2–3. 12–29. 

Grčević, Mario. 2017b. Povijesni glotonim “srpski” u starijoj hrvatskoj knji-
ževnojezičnoj tradiciji. Predano za tisak: Dubrovnik u hrvatskoj 
povijesti. Zbornik radova. 

Hadžijahić, Muhamed. 1938. Hrvatska muslimanska književnost prije 1878. 
godine. Sarajevo.

Hammer von, Joseph. 1828. Geschichte des osmanischen Reiches: Gro-
ssentheils aus bisher unbenützten Handschriften und Archiven. 
III. 1520.–1574. Pest.



280 Poglavlja iz romanske filologije

Handžić, H. M. 1938. Orijentalni rukopisi kod Jugoslavenske akademije u 
Zagrebu. Obzoru. 11. VII. 1938. 

Horvat, Josip, Jakša Ravlić. 1956. Pisma Ljudevitu Gaju. Građa za povijest 
književnosti hrvatske 26. Zagreb.

Hrvatski latinisti I. 1969. Pet stoljeća hrvatske književnosti. Zagreb. Matica 
hrvatska. 

Hrvatski latinisti II. 1970. Pet stoljeća hrvatske književnosti. Zagreb. Matica 
hrvatska. 

İsen, Mustafa. 1988. Gelibolulu Mustafa Âlî. Ankara.
Ivić, Aleksa. 1909. Neue cyrillische Urkunden aus den Wiener Archiven. Ar-

chiv für slavische Philologie 30. 205–214.
Jačov, Marko. 1986. Spisi Kongregacije za propagandu vere u Rimu o Srbi-

ma. 1622–1644. I. Beograd. 
Jovićević, Andrija. 1911. Riječka nahija (u Crnoj Gori). Srpski etnografski 

zbornik 15. 385–835.
Jukić, Ivan Franjo. 1973. Sabrana djela II. Sarajevo.
Kaimi, Hasan. 1889. Pjesna o osvojenju Kandije godine 1080. po hiđretu 

(1669). Glasnik zemaljskog muzeja u Bosni i Hercegovini 3. 94–96.
Kalajdžija, Alen. 2009. Elementi književnojezičke koine u najstarijoj alha-

mijado pjesmi “Hirvat türkisi” (1588/1589.). Annals of the Gazi 
Husrevbey Library (Anali Gazi Husrevbegove biblioteke) 2930. 
249–271.

Katičić, Radoslav. 1989. »Slověnski« i »hrvatski« kao zamjenjivi nazivi jezi-
ka hrvatske književnosti. Jezik 36:4. 97—128. 

Krasić, Stjepan. 2009. Počelo je u Rimu. Katolička obnova i normiranje hr-
vatskoga jezika u XVII. stoljeću. Dubrovnik: Matica hrvatska u Du-
brovniku.  

Kukuljević Sakcinski, Ivan. 1860. Bibliografia hrvatska. Dio prvi. Zagreb.
Kursar, Vjeran. 2013. Hrvati u gradu na Bosporu. Hrvatsko iseljeništvo u 

osmanskoj prijestolnici Istanbulu u dugom 19. stoljeću. Hrvatska 
revija 4.

Kušar, Marcel. 1884. Povijest razvitka našega jezika hrvackoga ili srpskoga 
od najdavnijih vremena do danas. Preštampano iz Slovinca. Du-
brovnik. 

Kužić, Krešimir. 2013. Hrvatska obala u putopisima njemačkih hodočasnika 
XIV.–XVII. st. Split.

Lapčević, Dragiša. 1933. Hrvati u Srbiji. Čačanski glas. God. 2, br. 50. 10. XII. 
1933. 1.



281M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Lašvanin, Nikola. 2003. Ljetopis. Priredio, latinske i talijanske dijelove pre-
veo, uvod i bilješke napisao dr. fra Ignacije Gavran. Sarajevo, Za-
greb.

Lenormant, F. 1866. Turcs et Monténégrins. Paris.
Ljubić, S. 1878. Rukoviet jugoslavenskih listina. Starine JAZU 10. 1–43. 
Mandić, Dominik. 1982. Etnička povijest Bosne i Hercegovine. Sabrana djela 

III. Ziral.
Margetić, Lujo. 1998. Poruka i datacija tzv. Ljetopisa popa Dukljanina. Cro-

atica christiana periodica. Časopis Instituta za crkvenu povijest 
Katoličkog bogoslovnog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu. XXII:41. 
1–30.

Matasović, Josip. 1927. Fojnička regesta. Spomenik SKA LXVII:53. 1930.
Matković, Petar. 1878. Putovanja po balkanskom poluotoku za srednjega 

vieka. Rad JAZU 42. 56–184.
Matković, P. 1884. Putovanja po balkanskom poluotoku XVI. vieka. Putova-

nje A. Vrančića g. 1553 u Carigrad. Rad JAZU 71. 1–60. 
Matković, P. 1890a. Putovanja po balkanskom poluotoku XVI. vijeka. Puto-

pis Marka Antuna Pigafette, ili drugo putovanje Antuna Vrančića 
u Carigrad 1567. godine. Rad JAZU 100. 65–168.

Matković, Petar. 1890b. Putopis Marka Antuna Pigafette u Carigrad od god. 
1567. Starine JAZU 22. 68–194.

Mažuran, Ive. 1998. Hrvati i Osmansko Carstvo. Zagreb. Golden marketing.
Mihačević, Lovro fra. 1911. Po Albaniji. Dojmovi s puta. Zagreb.
Miklosich, Fr. 1858. Monumenta Serbica spectantia historiam Serbiae, Bo-

snae, Ragusii. Viennae. 
Moačanin, Nenad. 1994. Hrvatska i Bosna: jedinstvo, dvojstvo ili...? U: Ba-

šagić, Safvet 1994: IX–XXXVIII.
Nakićević, pop Sava. 1913. Boka (antropološka studija). Srpski etnografski 

zbornik 20. Beograd.
Nametak, Alija. 1968. Rukopisni tursko-hrvatskosrpski rječnici. Građa za 

povijest književnosti hrvatske 29. Zagreb, JAZU. 231–380. 
Nenadović, Ljub. P. 1889. O Crnogorcima. Pisma sa Cetinja 1878. godine. 

Izdanje knjižare Tase Stojanovića u Valjevu. Novi Sad.
Ostojić, Ivan. 2000. The Terms Croats Have Used for Their Language. Jour-

nal of Croatian studies XLI. 16—55.
Pozyv’. 1837. Serbskij narodnyij list’ XXII. 175–176.
Purković, Miodrag. 1940. Popis sela u srednjevekovnoj Srbiji. Godišnjak 

Skopskog Filozofskog Fakulteta 4:2. 1939–1940. 53–160.



282 Poglavlja iz romanske filologije

Skarić, Vladislav. 1985. Izabrana djela. I. Sarajevo i njegova okolina od naj-
starijih vremena do austrougarske okupacije. Izbor i redakcija: dr. 
Milorad Ekmečić. Sarajevo.

Srpsko-hrvacko pitanje u Dalmaciji. Nekoliko iskrenijeh riječi narodu. 1888. 
U Spljetu. 

Stavrides, Theoharis. 2001. The Sultan of vezirs: The Life and Times of the 
Ottoman Grand Vezir Mahmud Pasha Angelović (1453–1474). Brill.

Supilo, Frano. 2000. Izabrani politički spisi. Izbor i uvodna studija Ivo Pe-
trinović. Golden Marketing, Narodne novine, 2000. str. 138–140. 
[„Naši Srbi“. Novi list, br. 290, 21. XII. 1900.]

Šabanović, Hasan. 1964. Krajište Isa–bega Ishakovića. Zbirni katastarski po-
pis iz 1455. godine. Sarajevo: Orijentalni institut.

Šabanović, Hazim. 1959. Bosanski pašaluk. Sarajevo.
Šanjek, Franjo. 1990. Ivan Stojković i počeci humanizma u Hrvata. Dani 

Hvarskoga kazališta: Građa i rasprave o hrvatskoj književnosti i 
kazalištu 16:1. 272–285

Šimunković, Ljerka. 2011. Dalmacija godine Gospodnje 1553. Putopis po 
Istri, Dalmaciji i Mletačkoj Albaniji 1553. godine. Zapisao Zan 
Battista Giustinian. Prema transkripciji Šime Ljubića prevela i 
priredila Ljerka Šimunković. Split: Hrvatsko–talijanska kulturna 
udruga Dante Alighieri.

Šišić, Ferdo. 1908. Herceg-Bosna prigodom aneksije. Zagreb. 
Štedimlija, S. M. 1937. Carigradski Hrvat-baša. Obzor LXXVII:11. 15. I. 1937.
Švob, Držislav. 1956. Pripis Supetarskog kartulara o izboru starohrvatskog 

kralja i popis onodobnih banova. Historijski zbornik IX:1–4. 101–
117.

Theiner, Augustin. 1875. Vetera monumenta Slavorum meridionalium hi-
storiam (sacram) illustrantia maximam partem nondum edita ex 
tabulariis Vaticanis deprompta, collecta ac serie chronologiia dis-
posita. II. Romae.

Truhelka, Ćiro. 1911. Tursko-slovjenski spomenici dubrovačke arhive. Gla-
snik zemaljskog muzeja u Bosni i Hercegovini XXIII. 

Van den Berk, Christiaan Alphonsus. 1967. Zur Problematik der südslavis-
chen Dialektausgliederung. Slovo 17. 95–112.

Veber, Adolfo. 1886. Put u Carigrad. Zagreb.
Vego, Marko. 1937. Povijest humske zemlje (Hercegovine). I. dio. Samobor.
Verancsics, Antal. 1858. Összes munkái. Ur. László, Szalay. Pest. [Monu-

menta Hungariae Historica IV:2].



283M. Grčević, Hrvatski etnonimi i glotonimi …

Vince, Zlatko. 1990. Putovima hrvatskoga književnog jezika. Lingvističko-
kulturnopovijesni prikaz filoloških škola i njihovih izbora. Drugo, 
dopunjeno izdanje. Zagreb.

Vrančić, Antun. 2014. Historiografski fragmenti. Prijevod: Šime Demo. 
Uvodna studija i bilješke uz prijevod: Castillia Manea-Grgin. 
Gradska knjižnica “Juraj Šižgorić”. Šibenik.

Zelić-Bučan, Benedikta. 2000. Some Original Testimonies on the National 
Name of the Croatian Language; The National Name of the Croati-
an Language Throughout History. Journal of Croatian studies XLI. 
6—15; 56—112.

Croatian ethnonyms and glossonyms at the civilizational 
boundaries of eastern areas of Croatian cultural sphere

The article examines historical attestations of the ethnonym Hrvat/Croat and the 
glossonym hrvatski/Croatian in sources from XIV to XIX centuries, particularly 
those referring to populations that have not been historically integrated into Cro-
atian ethnic-national community. Comparison with Serbian designation shows 
that Serbian ethnonym has, unlike Croatian, been used to designate a religious 
denominational community. The chief conclusion is that Croatian ethnic-national 
name, although significant in Croatian national ethnogenesis, is not the sole, nor 
even central and reliable disambiguation signifier in delineation and hierarchy of 
historical Croatian ethnogenetic components.

Key words: Croats, Catholics, Muslims, Orthodox, ethnogenesis 




