
U članku je riječ o portugalskim autorima povezanim s objema umjet-
nostima o kojima se raspravlja – književnošću i glazbom. U prvim sto-
ljećima portugalske književnosti jedinstvo glazbe i pjesništva se podra-
zumijeva. O izrazito glazbenoj djelatnosti portugalskih pjesnika XV. i 
XVI. st. svjedoči Cancioneiro Geral. Postupno se, međutim, glazbena 
umjetnost osamostaljuje u odnosu na književnost. Posve je drukčije sta-
nje u kazalištu, pogotovo vicentinskom, gdje glazba i dalje igra važnu 
ulogu u odnosu na umjetnost riječi. U književnosti XVII. st., naglašena 
pozornost posvećuje se vilancicu i madrigalu. U XVIII. st. veza glazbe i 
književnosti slabi jer je onodobna portugalska glazba pod talijanskim 
utjecajem. Romantizam otvara nove glazbene i književne perspektive. 
Pod naletom narodnog preporoda luzitanska književna djela napokon 
se počinju koristiti i u portugalskim operama. Nacionalno obilježje  
glazbene i književne umjetnosti doći će do izražaja i kod većine proš-
lostoljetnih skladatelja. No unatoč činjenici da u više od osam stoljeća 
povijesti portugalske književnosti i glazbe nije nedostajalo autora koji 
su svojim stvaralaštvom gotovo podjednako pripadali objema umjet-
nostima, nedvojbeno je da i u Portugalu prevladavaju književne teme u 
glazbi nad glazbenim temama u književnosti.

Ključne riječi: glazba, književnost, povijest, Portugal, intermedijalnost

Nulla vita sine musica

Na intermedijalnom tlu susreti književnosti i glazbe nemaju prem-
ca, ni po opsegu ni po raznovrsnosti. Uprizoren govorni dramski 
tekst smatra se u europskoj tradiciji književno-kazališnom cjelinom, 
a ne rezultatom prožimanja ili uzajamnog približavanja temeljito 
raznorodnih medija. Fundamentalna različitost očituje se u vezama 
između književnosti i likovne umjetnosti. Po broju likovnih opisa u 
književnim djelima a pogotovo po mnoštvu literarnih motiva u sli-
karstvu i kiparstvu, od antičke skulpture koja prikazuje Laokoonta i 
njegove sinove pa do Dalijevih grafika o pustolovinama Don Quij-

Glazba u portugalskoj književnosti:  
književnost u portugalskoj glazbi

UDK: 821.134.3:78
pregledni rad

https://doi.org/10.17234/9789531758819.41

Filozofski fakultet Sveučilišta u Zagrebu
nikica.talan@ffzg.hr  

Nikica Talan

https://doi.org/10.17234/9789531758819.41
mailto:nikica.talan@ffzg.hr


642 Poglavlja iz romanske filologije

otea, to je područje neobično bogato. Potencijalno poglavlje s naslo-
vom „Likovna umjetnost u književnim tekstovima“ čak će po koli-
čini građe daleko premašiti analogno poglavlje o glazbi. No premoć 
je glazbeno-književnog privlačenja u tome što ono ostvaruje sinte-
ze kojima je doista nemoguće odrediti granice, ni po vrijednosti ni 
po broju. Dovoljno je podsjetiti na nepregledno mnoštvo pjevanih 
pjesama, od vrhunca vokalne lirike do grlenih izgreda. Pribroje li se 
još dramski ili srodni spojevi riječi i zvuka, poput opere, oratorija i 
kantate, područje intermedijalnih suglasja ili suzvučja postaje doista 
neiscrpljivo. Iole sustavan prikaz toga toliko raznovrsnoga korpusa 
bio bi predmet priručnika enciklopedijske naravi. (Žmegač 2003: 9)

Gore citirano Žmegačevo razmišljanje, što (zasigurno nimalo slučajno) po-
put uvertire otvara njegovu knjigu Književnost i glazba (a riječ je, ne zabora-
vimo, o autoru koji u sebi sjedinjuje filološku i muzikološku struku), može 
se u potpunosti primijeniti i na povijest portugalske književnosti, odno-
sno glazbe. Zbog krajnje ograničena prostora koji nam je na raspolaganju 
ovdje se na žalost ne ćemo moći usredotočiti na sam (teorijski inače više 
nego zanimljiv) problem intermedijalnosti, zapravo sustavnog (ili barem 
sustavnijeg) proučavanja načina na koji su pojedini portugalski (dijelom 
i španjolski1) autori (pjesnici, točnije, književnici i glazbenici, tj. sklada-
telji) sinestezirali svoja književna, odnosno glazbena djela (poglazbljivali 
literaturu, odnosno literarizirali glazbu), nego ćemo se ograničiti na to da 
naprosto „preletimo“ kroz portugalsku književno-glazbenu povijest, da-
jući tek puke natuknice za možebitni budući znatno opsežniji rad gdje bi 
u prvom planu bila intermedijalnost kao takva. 

Pretpostavka pak za to jest prisjetiti se onih književnih i glazbenih stva-
ralaca (uključujući, naravno, i bezimene) koji su, u većoj ili manjoj mjeri, 
bili povezani s objema umjetnostima. Zanimljivo je da je među njima bilo 
i imena (premda u izrazito malom postotku, što je i razumljivo) kojima je 
krajnje teško, zapravo nemoguće odrediti „gravitacijsko polje“ jer su i u 
teoriji i u praksi podjednako pripadala, kako književnosti, tako i glazbi. U 
tu smo se svrhu poslužili nizom, bilo kraćih, bilo dužih pregleda povijesti 

1	 Neki su, naime, luzitanski autori svojim stvaralaštvom dali znatan doprinos objema 
poluotočnim (nacionalnim) kulturama –  domaćoj portugalskoj i susjednoj španjolskoj: 
Gil Vicente, Jorge de Montemor (Montemayor), Francisco Manuel de Melo, primjerice. 
Bilo je, dakako, i obrnutih primjera, među kojima se posebno ističe Alfons X. (Mudri). 
U svakom slučaju, u nekim su kulturno-povijesnim razdobljima (kao npr. u zlatnome 
razdoblju galješko-portugalske trubadurske ljubavne lirike) poveznice između dviju 
navedenih kultura toliko snažne da se opravdano može govoriti o jedinstvenom iber-
skom kulturnom prostoru.



643N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

portugalske književnosti i glazbe, nastojeći posebno upozoriti na ona djela 
i autore što su se najviše približili nikada do kraja ostvarenom (upravo 
zato što je eo ipso neostvariv!) cilju stapanja dviju po mnogo čemu krajnje 
suprotstavljenih, ali istovremeno (pomalo paradoksalno!) i krajnje kom-
plementarnih umjetnosti. Pritom smo se načelno ograničili na tzv. klasič-
nu glazbenu umjetnost, isključivši iz razmatranja (poglavito suvremenu) 
folklornu glazbu, pa i sam (međunarodno najprepoznatljiviji) fado.2

U prvim stoljećima portugalske književnosti, obilježenim ponajviše tzv. 
trubadurskom poetikom udvorne ljubavi, jedinstvo glazbe i pjesništva je 
nešto što se uistinu uvijek samopodrazumijeva. Srednjovjekovni je truba-
dur, naime, neka vrsta današnjeg kantautora koji objedinjuje ulogu pjesni-
ka i skladatelja, odnosno glazbenog aranžera. Njegov je tekst bez iznim-
ke namijenjen glazbenoj izvedbi. Zanimljivo je da je naslov trubadura (za 
razliku od današnjeg kantautora!) pridržan samo za osobu koja pjeva i 
sklada iz čiste ljubavi, (financijski) nezainteresirano, što će reći: besplatno. 
Trubadur, u pravilu pripadnik (visokog) plemstva, svoje stihove nikada, 
međutim, ne izvodi sam jer bi time prekršio nepisano pravilo trubadur-
skog kodeksa udvorne ljubavi (bilo bi to, naime, ravno napadu na njegovo 
plemićko i umjetničko dostojanstvo). U tu svrhu kao izvođača redovito 
angažira putujućeg pjevača i svirača – žonglera, kojemu se, kao pripad-
niku nižeg plemstva ili čak pučaninu, dopuštalo profesionalno bavljenje 
zanatom. Portugalska (odnosno, točnije, galješko-portugalska) književno-
glazbena povijest poznaje još jednu, samo za tu povijest karakterističnu 
službu svojevrsnog ženskog žonglera. Riječ je o  tzv. soldadeiri, koja je obič-
no pratila žonglere na njihovim umjetničkim turnejama nastupajući kao 
pjevačica i plesačica, a ponekad i kao sviračica. 

Premda pjesme što ih sadržavaju svjetovni srednjovjekovni luzo-galješ-
ki trubadurski kanconijeri3 nisu popraćene glazbenom notacijom, slobo-
dan prostor namijenjen notaciji a ostavljen uz svaku pojedinu strofu u naj-
starijem od njih (Cancioneiro da Ajuda), brojne iluminacije koje uz pjesnika 
i skladatelja – trubadura – redovito prikazuju i glazbene izvođače (žongle-

2	 Od kojega i danas zaziru mnogi portugalski intelektualci, ističući njegovo „jazbinsko“ 
porijeklo, odnosno činjenicu da ta „starogradska glazba“ upravo nevjerojatnom brzi-
nom seli iz neuglednih lisabonskih krčmi u najotmjenije salone, stječući status kultne 
folklorne glazbene, tj. glazbeno-pjesničke (književne) vrste.

3	 Sačuvana su čak četiri rukopisna galješko-portugalska kanconijera – tri svjetovna i je-
dan sakralni. Svjetovni su O Cancioneiro da Ajuda (Kanconijer palače Ajuda), O Cancioneiro 
da Vaticana (Kanconijer Vatikanske knjižnice) i O Cancioneiro da Biblioteca Nacional (Kanco-
nijer Nacionalne knjižnice). Autor sakralnog kanconijera, Cantigas de Santa Maria (Pjesme 
o Svetoj Mariji) je Afonso X. (Mudri) koji u potpunosti usvaja provansalski kult udvorne 
ljubavi primjenjujući ga na Majku Božju.



644 Poglavlja iz romanske filologije

re), Sete cantigas de amigo (Sedam pjesma o prijatelju) Martima Codaxa, po-
praćenih notacijom,4 kao uostalom i same Cantigas de Santa Maria (Pjesme 
o Svetoj Mariji) Afonsa X. Mudrog, koje također sadržavaju notaciju (iako 
ona potječe iz kasnijeg vremena), nedvojbeno upućuju na to da je i sred-
njovjekovno portugalsko, tj. galješko-portugalsko (ljubavno) pjesništvo 
bilo neodvojivo od glazbe, odnosno točnije, glazbene izvedbe.

 O izrazito glazbenoj djelatnosti portugalskih pjesnika petnaestog, a dije-
lom i šesnaestog stoljeća svjedoči i već uvelike renesansno obilježen Canci-
oneiro Geral (Glavni kanconijer) Garcie de Resendea (1470. – 1536.), objavljen 
1516. Mnogi od pjesnika zastupljenih u njemu i sami su vrsni skladatelji 
koji uglazbljuju prije svega vlastite, ali i tuđe stihove. Među takve se nada-
sve ubrajaju Damião de Góis (1502. – 1574.), poznat ne samo kao sklada-
telj, već i kao glazbeni teoretičar, Jorge de Montemor (1520? – 1561.), koji 
je u mladim danima muzicirao diljem Španjolske i Nizozemske, Francisco 
Sá de Miranda (1487. – 1558.), vješt svirač gudaćih glazbala, André de Re-
sende (1498. – 1573.), João de Barros (1497. – 1562.) i drugi. 

Autor Glavnoga kanconijera s ne malim ponosom ističe raskoš (esplen-
dor) portugalske glazbe za kraljevanja svog suvremenika Manuela Sret-
noga. Pritom svakako valja naglasiti kako je i sam Resende bio ne samo 
glasoviti pjesnik, nego i skladatelj te pjevač i svirač (na žičanim glazba-
lima). Nastupao je i na dvoru spomenutog kralja Manuela koji je često 
organizirao glazbeno-pjesničke večeri. Na njima bi se pak izvodile skladbe 
iz Resendeova pjesničkog zbornika, ali i glazbene predstave na vodi (i to 
davno prije Händla!). Kako bismo stekli potpuniju predodžbu o portu-
galskom renesansnom intermedijalnom „amalgamu“ u vidu pjesništva i 
glazbe, navedenom zborniku treba pribrojiti još barem dva: O Cancionei-
ro de Palácio (Dvorski kanconijer), zvan i Cancioneiro de Barbieri (Barbijerijev 
kanconijer), koji uglavnom sadržava ljubavne popijevke skladane u stilu 
ranorenesansne polifonije,5 te dvojezični6 Cancioneiro Musical e Poético da 
Biblioteca Públia Hortênsia (Glazbeni i pjesnički kanconijer iz knjižnice Públije 
Hortênsije), čiji je prvi dio popraćen i glazbenom notacijom.7

4	 Spomenute Codaxove pjesme, popraćene notnim zapisima, slučajno su pronađene 
1914. u jednom madridskom antikvarijatu. Muzikolozi su poodavno upozorili na njiho-
vu začudnu podudarnost s mozarapskom glazbom (temeljem čega se nameće zaklju-
čak prema kojemu je poluotočna, hispanska glazba imala znatno veći utjecaj na kasniju 
trubadursku nego što se dotad mislilo).

5	 Riječ je o višejezičnom kanconijeru koji sadržava skladbe na talijanskom, latinskom, 
francuskom, baskijskom i portugalskom jeziku.

6	 Pisan je, naime, portugalskim i kastiljskim jezikom.
7	 Zbornik sadržava 101 skladbu, a objavljen je tek 1940.



645N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

Postupno, međutim, glazba postaje sve složenijom, postavljajući pred 
(kant)autore nove, tehnički (i ne samo tehnički) teže zahtjeve, glazbala se 
sve više usavršavaju, pa izvođači moraju ulagati dodatne napore kako bi 
ostali „na visini zadatka“, monodija ustupa mjesto polifoniji, a vokalni stil 
(pod utjecajem nadolazeće renesanse) biva sve razrađeniji i raznovrsniji. 
Sve to dovodi do toga da se glazbena umjetnost malo po malo osamosta-
ljuje (u odnosu na književnost odnosno pjesništvo), postajući (skladatelj-
ski i izvođački) samodostatnom. S druge pak strane, revolucionarni izum 
tiska (koji omogućuje pojedinačno čitanje) i upravo opsesivno oponašanje 
antičkih autora (čije pjesničko stvaralaštvo nije bilo praćeno glazbenom 
izvedbom) sve više udaljuju riječ od (na)pjeva, književnost od glazbe.

Posve je drukčije stanje u kazalištu gdje glazba i dalje igra veoma važ-
nu ulogu kad je riječ o sprezi s umjetnošću riječi. Ponajprije se to odnosi 
na tzv. vicentinsko kazalište8 što ga mnogi glazbeno-scenski povjesničari 
s punim pravom drže izravnim pretečom portugalske nacionalne opere. 
Zanimljivo je da je niz svojih dramskih stihova9 uglazbio upravo sam Gil 
Vicente. Osim toga, gotovo sva Vicenteova kazališna djela bila su popraće-
na ne samo mnogobrojnim vokalnim, nego i instrumentalnim umetcima, 
što pokazuje koliku je važnost u njega imala glazba kao ukras kazališnog 
odnosno dramskog teksta, ali i kao čimbenik koji će njegovu publiku do-
datno poticati na pobožnost (nedvojbena je, naime, vjersko-poučna, upra-
vo paraliturgijska uloga cjelokupnog vicentinskog kazališta!). Pjevanje i 
ples u Vicentea  su redovito pratili najraznovrsnija crkvena, ali i svjetovna 
događanja u onodobnom Portugalu, kao i na području cijelog Pirinejskog 
poluotoka. Pritom valja naglasiti kako je glazba u Vicentea nerijetko igra-
la prvorazrednu ulogu i kao sastavnica same dramske radnje. Jedinstvo 
glazbe i riječi (tj. pjesništva, književnosti) možda se najočitije iskazuje kroz 
crkveno-pučku pobožnost koju izražava tzv. vilancico,10 ugrađen u niz vi-
centinskih kazališnih djela.

8	 Ime je dobilo po svom začetniku Gilu Vicenteu (oko 1465. – 1536?), jednom od najvećih 
ne samo portugalskih, nego i iberskih kazališnih autora svih vremena. Za razliku od 
antičkog, vicentinsko kazalište ne poznaje psihološku profilaciju junakâ jer je posrijedi 
kazalište koje se uopće ne bavi pojedinačnim karakterima, već društvenim tipovima 
(redovnici, plemići, dvorjani, lihvari, obrtnici, seljaci) izvrgnutim autorovoj izrazito 
ubojitoj satiri.

9	 U svim kazališnim komadima koje je napisao, Vicente se redovito služi rimovanim 
stihom (kako je uostalom bilo uobičajeno u portugalskom, odnosno iberskom kazalištu 
onoga vremena).

10	 Etimološki, vilancico je u srodstvu s mnogo poznatijim vilanceteom. Portugalski vilancete 
zapravo i nije drugo doli španjolski villancico (inače galješko–portugalskog porijekla). U 
svakom slučaju riječ je o omiljenoj vokalno-instrumentalnoj vrsti na čitavom Iberskom 
polutoku, koja se posebno njegovala tijekom petnaestog, šesnaestog i sedamnaestog 



646 Poglavlja iz romanske filologije

U portugalskoj pak književnosti sedamnaestog stoljeća, neobično sklo-
noj pučkim pjesničkim (odnosno književnim) oblicima, naglašena pozor-
nost i dalje se posvećuje spomenutom vilancicu, ali i madrigalu, pri čemu se 
u objema ovim vokalno-instrumentalnim vrstama uočava izrazito pasto-
ralni ugođaj. Tako, primjerice, mnogobrojni pastiri u bogatom književnom 
opusu Francisca Rodriguesa Loba,11 poznatijeg pod nadimkom Soropita 
(1573./74.? – 1621.), i dalje uporno pjevaju uz zvuke tada popularnih puč-
kih glazbala. Uostalom, u tom stoljeću portugalskog baroka (i kao stilskog 
i kao svjetonazorskog razdoblja) uglazbljeni su stihovi ne samo razonodni 
čimbenik (glazbeno-pjesničke večeri uobičajen su i gotovo obvezatan ritu-
al svih viših društvenih staleža), nego i neka vrsta čimbenika društvene, 
pa i političke kohezije (ne smijemo zaboraviti da je prvih četrdeset godi-
na sedamnaestog stoljeća vrijeme španjolske okupacije, nakon čega slijedi 
dugogodišnje razdoblje borbe za potpunu političku neovisnost zemlje!). 
Najpoznatiji (a možda i najbolji) primjer glazbeno-pjesničke suradnje u 
portugalskom baroku jest glasoviti pjesnički zbornik Fenix Renascida ou 
Obras Poéticas dos Melhores Engenhos Portugueses (Uskrsli Feniks ili pjesnička 
djela najboljih portugalskih veleumova12) koji sadržava i priličan broj pjesama 
namijenjenih vokalno-instrumentalnoj izvedbi.

Nemali broj pjesama s istom nakanom (glazbene izvedbe) piše i (uz 
p. Antónia Vieiru) jamačno najpoznatiji portugalski barokni književnik 
Francisco Manuel de Melo (1708. – 1766.).13 Zanimljivo je da je upravo 
Melo nerijetko bio i libretist mnogih onodobnih portugalskih skladatelja, 
među kojima se posebno ističu Miguel de Herrera i Fr. Filipe da Madre 
de Deus. Melova čuvena tročinska drama Auto do Fidalgo Aprendiz (Auto o 
priučenom plemiću)14 sadržava također brojne podatke iz kojih se lako može 

	 stoljeća. U samome Portugalu naziv vilancico udomaćio se tek u drugoj polovici seda-
mnaestog stoljeća. Vilancico je, dakle, glazbeno-pjesnički oblik koji se uglavnom izvodio 
u crkvama, a ponekad i u samoj kraljevskoj kapeli, i to prilikom pojedinih crkvenih 
blagdana (Božić, Bogojavljenje, sv. Ivan Krstitelj itd.), pri čemu pojedinim svojim ele-
mentima podsjeća na talijanske madrigale.

11	 Lobo je, između ostaloga, i autor niza pastoralnih romana koji nisu osobito zanimljivi 
današnjem čitateljstvu, no u svoje su vrijeme doživjeli razmjerno veliki broj izdanja. Ri-
ječ je poglavito o romanima Primavera (Proljeće, 1601.), Pastor Peregrino (Neobični pastir, 
1608.) i Desenganado (Razočarani, 1614.).

12	 Zbornik je objavljen u pet svezaka, u razdoblju između 1715. i 1728.
13	 Najveći dio Melova pjesničkog stvaralaštva napisan je španjolskim, a tek manji dio por-

tugalskim jezikom (Melo je, naime, i porijeklom i književnim opredjeljenjem bio „kro-
nični dvojezičar“).

14	 Riječ je o jedinom kazališnom djelu sadamnaestostoljetne portugalske književnosti koje 
se u potpunosti uklapa u tzv. vicentinski teatar. To Melovo djelo napisano je, naime, 
još 1646., dakle u vrijeme kad se njegov autor nalazio u portugalskom zatvoru gdje je 



647N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

steći predodžba o važnosti glazbe kako za samoga Mela osobno, tako i za 
cjelokupno portugalsko (ali i ibersko) društvo onoga vremena. Kao jedan 
od najistaknutijih članova najpoznatije portugalske barokne akademije – 
Acadamia dos Generosos (Akademija plemenitih), utemeljene 1647., Melo je 
zasigurno uvelike utjecao na njezino trajno opredjeljenje da u svoje redo-
ve prima prokušane glazbenike i pjesnike, čime će nedvojbeno pridonijeti 
naglašenoj usmjerenosti tadašnjeg luzitanskog pjesništva (tj. književnosti) 
na glazbu, ali, jednako tako, i glazbe na pjesništvo (tj. književnost općeni-
to). Razvidno je to i iz poznatih stihova Manuela de Farie e Souse (1590. 
– 1649.) u kojima taj portugalski (zapravo iberski15) književnik, filolog i 
povjesničar hvali izvrsnost onovremenih portugalskih glazbenika. 

Njihovu izvrsnost u svojim je stihovima naglašavao i sam Francisco 
Manuel de Melo koji se upravo apologetski raspisao i o vjerojatno najpo-
znatijem glazbenoteorijskom djelu portugalskoga kralja (inače vrsna mu-
zikologa, skladatelja i sakupljača glazbenih djela) Ivana IV.16 – Defensa de la 
musica moderna contra la errada opinion del Obispo Cyrillo Franco (Obrana su-
vremene glazbe od pogrešna mišljenja biskupa Cyrilla Franca, 1649.). Zanimlji-
vosti radi, spomenimo ovdje kako veliki hrvatski polihistor, ekumenist, 
panslavist, teolog, muzikolog i luzofil Juraj Križanić (1617./1618. – 1683.) u 

	 bio prisiljen dokazivati lojalnost novim portugalskim vlastima (Restauraciji, odnosno 
Ivanu IV.). Zbog toga više ne piše komedije u španjolskom stilu, nego pokušava oživjeti 
izrazito portugalski vicentinski teatar farse. Neki će, poput Teófila Brage, apodiktički 
tvrditi kako je Melov Auto o priučenom plemiću utjecao na Molièreovog Građanina plemića 
(Bourgeois Gentilhomme), napose u prizorima poduke iz mačevanja, plesa i književnosti; 
tim više što je djelo tiskano u Lyonu i što je Molière čuven po sklonosti Iberiji. (V. Talan 
2004: 92-93 i 98)

15	 Kao nadarbenik Kristova reda (Ordem de Cristo), Faria e Sousa je, naime, najveći dio 
života proveo u Španjolskoj (točnije, na madridskom dvoru), pišući na španjolskom 
jeziku.

16	 Budući portugalski kralj Ivan IV. (1604. – 1656.), tada još vojvoda od Bragançe, rodio se 
u Vili Viçosi (portugalska pokrajina Alentejo), gdje su inače stolovali njegovi glazbeno 
izrazito nadareni predci koji još od Don Jaimea, preko Teodozija I., Ivana I., Teodozija 
II. i njegova sina (kasnijega kralja Ivana IV.) uvelike ulažu u glazbenu umjetnost. Tako 
će, primjerice, upravo otac navedenoga kralja, Teodósio II., u Vili Viçosi utemeljiti glaz-
beni zavod „Sv. Tri Kralja“ gdje će zanat „peći“ budući dvorski glazbenici, odnosno 
članovi dvorske kapele. Baš Don Teodósio je natjerao sina Ivana da se ozbiljno lati stu-
dija glazbe, „namjestivši“ mu za školskog kolegu mladića koji će poslije postati jedan 
od najpoznatijih portugalskih baroknih skladatelja - Joãoa Lourença Rebela (1610. – 
1661.). Kasnije Ivanovo duboko poštovanje prema Rebelu prvi je put javno očitovano 
baš u gore spomenutoj knjižici Defensa de la musica moderna. To je, naime, djelo kralj 
posvetio upravo prijatelju Rebelu, što je možda jedinstven slučaj u povijesti (glazbene) 
umjetnosti da suveren, suprotno svim običajima, posvećuje djelo svom podaniku. Uz 
panegirički sročenu posvetu, ne manji izraz Ivanova poštovanja prema Rebelu pokazu-
je i činjenica da u Obrani suvremene glazbe kralj zapravo brani glazbu kakvu je skladao 
sam Rebelo.



648 Poglavlja iz romanske filologije

svojoj knjizi De musica navodi da je u Rimu nadgledao izdanje glazbenih 
djela spomenutoga portugalskog kralja čija je glazbena teorija imala ve-
likog utjecaja i na samoga Križanića. Osim toga, zahvaljujući pionirskim 
istraživanjima Ivana Goluba, zna se da je Križanić nadgledao i tiskanje 
glazbenih djela slavnoga portugalskog baroknog skladatelja Joãoa Lou-
rença Rebela17 (tiskanih u tiskari Balmontijevih u Rimu). Treba napomenu-
ti da je prigodom tiskanja Rebelovih, odnosno Don Ivanovih skladbi došlo 
do mjestimične pogrešne paginacije i do zagubljivanja pet od ukupno šest 
glasova u kraljevim motetima. Nastalu anomaliju razriješio je portugalski 
muzikolog José Augusto Alegria uz pomoć jednog teksta Ivana Goluba. 
Tako su dva Hrvata (Juraj Križanić i Ivan Golub) i nehotice pomogla otkri-
ću i promidžbi dvaju Portugalaca (Joãoa Rebela i kralja  Ivana IV).18

Tijekom osamnaestog stoljeća do tada tijesna veza između glazbe i knji-
ževnosti u najzapadnijoj europskoj zemlji naglo slabi, i to naprosto zbog 
činjenice da je onodobna portugalska (ponajviše, dakako, operna) glazba u 
potpunosti pod talijanskim utjecajem pa su tako, primjerice, operni libreti 
mahom prijevodi (odnosno prepjevi) ili adaptacije talijanskih izvornika. 
Najviše se, naravno, prevodi Pietro Metastasio. Znatan dio prijevoda nje-
govih libreta potječe iz pera Francisca Luísa Amena,19 no prevodili su ga 
(premda ne baš uspješno) i drugi prevoditelji. Zanimljivo je da je najveći 
luzitanski operni skladatelj na prijelazu iz osamnaestog u devetnaesto sto-
ljeće, Marcos de Portugal (1762. – 1830.), čije su se opere izvodile ne samo 
u Italiji i Portugalu, nego i izvan tih zemalja20, pokušao stvoriti izvorno 
portugalsku operu, no njegov je pokušaj na žalost neslavno propao jer nije 
mogao doći do kvalitetna libreta na portugalskom jeziku.

Isto se, međutim, ne bi moglo reći i za tzv. „opere“ komediografa i pje-
snika Antónia Joséa da Silve21 (1705. – 1739.) čiji opus broji osam djela izve-
denih u lisabonskom Gornjogradskom kazalištu (Teatro do Bairro Alto). 
Riječ je o komedijama s glazbenim umetcima koje je (s izuzetkom prve) 
skladao portugalski skladatelj António Teixeira. U tim komedijama Silva 
je uspješno asimilirao različite kazališne utjecaje, prije svega španjolsku 
komediju šesnaestog stoljeća, latinsku plautovsku komediju, ali i izvorno 
portugalski, vicentinski teatar farse. Prema sudu književnih kritičara, oči-
ta je prvorazredna kvaliteta dijaloga Silvinih komedija. Cilj pak njegove 

17	 V. prethodnu bilješku!
18	 V. o tome više u Talan 1996: 141-167.
19	 Koji se uglavnom služio pseudonimom Fernando Lucas Alvim.
20	 Neke su čak prevedene na njemački i ruski.
21	 Poznatijeg pod nadimkom Judeu (Židov).



649N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

fantazije bio je, u prvom redu, dobro nasmijati publiku, u čemu je najveći 
luzitanski kazališni autor u višestoljetnom razdoblju od Gila Vicentea do 
Almeide Garretta doista imao uspjeha, anticipirajući svojim (u europskim 
razmjerima) originalnim glazbeno-scenskim djelom, između ostalog, i 
Prosjačku operu J. Gaya, austrijski Singspiel ili francusku komičnu operu. 
Silvinim pučkim „operama“, kad je riječ o sprezi književne i glazbene 
umjetnosti, svakako valja pribrojiti i ne mali broj pjesama koje pripadaju 
(današnjim rječnikom rečeno) području zabavne glazbe. Riječ je o tzv. toa-
das, uvezenim iz Brazila, mahom nepoznatih (kant)autora, koje su postale 
veoma popularne u cijelom osamnaestostoljetnom Portugalu, no nikada 
na žalost nisu postale sastavnim dijelom kanonske književnosti (ne nose 
potpis nijednog kanonski priznatog autora).

Romantizam (koji se u luzitansku glazbu i književnost uvlači prilično 
sporo i s ne malim zakašnjenjem u odnosu na druge europske zemlje22) 
otvara nove glazbeno-književne perspektive, prije svega zahvaljujući 
pojavi glasovirskih balada, odnosno popijevaka. Pod naletom (roman-
tičarskog) narodnog preporoda portugalska književna djela (poglavito 
romani i kazališni tekstovi) napokon se počinju koristiti i u portugalskim 
operama (premda je, istini za volju, još uvijek prilično snažna „talija-
nizacijska“ tradicija naslijeđena iz prethodnog stoljeća). Znatan prilog 
devetnaestostoljetnoj luzitanskoj solo pjesmi kao žanru daje i poljski 
skladatelj Gustavo Romano Salvini23 kojega u Portugal dovodi grofica 
Edla.24 Upravo je, naime, Salvini uglazbio niz onovremenih portugalskih 
pjesnika koji na taj način postaju sastavnim dijelom luzitanske ne samo 
književne, nego i glazbene povijesti. U tom je pogledu posebno prednja-
čio pjesnik João de Deus (1830. – 1896.) koji je svoje stihove i sam običa-
vao izvoditi na gitari.25

22	 Vrijeme je to, naime, strašnoga građanskog rata u Portugalu, pa stoga i ne čudi da muze 
uglavnom šute.

23	 Gustavo Romano Salvini (1825. – 1894.) u Portugal stiže 1858. kao već proslavljeni oper-
ni pjevač (tenor). Tijekom jedne probe u Portu (u Kraljevskom kazalištu sv. Ivana – Real 
Teatro de São João) trajno ostaje bez glasa pa se otad posvećuje sustavnom pedagoškom 
i skladateljskom radu. Kao glazbeni pedagog uspio je odgojiti niz vrsnih portugalskih 
opernih umjetnika, ustrajno se boreći protiv prevlasti talijanske opere u Portugalu.

24	 Pravim imenom Elise Hensler (1836. – 1929.), druga žena portugalskog kralja Fernanda 
II. (udovca kraljice Marije II.).

25	 Deusov običaj da piše stihove za uglazbljivanje pridonio je tome da njegove pjesme 
budu krajnje jednostavne. Riječ je o pjesmama sazdanim od jezički najsiromašnije, „naj-
sirovije“ građe: od ponavljanja, uzvika, anakoluta; od svagdašnjeg rječnika i (naoko) 
otrcanih pjesničkih slika. Od tako priprostih stilskih sredstava ili se ne uradi ništa ili se 
„stvori usmena nacionalna pjesnička baština“. Deus je nedvojbeno uspio stvoriti ovo 
drugo.



650 Poglavlja iz romanske filologije

Salviniu i Deusu svakako treba pribrojiti i „naše gore list“ – Antóniu 
Pusich (Pušić).26 Gotovo svi autori koji su dosad pisali o Pušićevoj ističu 
kako ona u sebi sjedinjuje književnika (odnosno pjesnika), dramskog stvara-
laca, glazbenika („reproduktivca“ i skladatelja), književnog, kazališnog, glazbe-
nog i likovnog kritičara, novinara, urednika, pedagoga, politologa, teologa, 
antropologa, etnologa, socijalnog radnika („karitativca“), borca za ženska 
prava itd. 

Razumije se da status profesionalne književnice i glazbenice (odnosno 
slobodne umjetnice) koji je Antónia uspjela izboriti (ostavši u tom pogledu 
kroz dugo vremena jedina predstavnica svog spola u onodobnom patrijar-
halnom portugalskom društvu) nije mogao ostati bez posljedica za njezino 
djelo. Estetska mjerila morala je, naime, nerijetko prilagođivati banalnosti 
preživljavanja (otud, primjerice, mnoštvo prigodnih pjesama u Antónijinu 
opusu). No bez obzira na to, može se slobodno reći da u tom opusu ima 
i djela prave umjetničke vrijednosti.27 Pušićkina književna ostavština broji 
petnaestak knjiga, tri časopisa što ih je pokrenula i uređivala, te niz poje-
dinačnih (književnih) tekstova (ponajviše pjesama) rasutih po raznim ono-
dobnim antologijama, zbornicima i (književnim) periodicima. Glazbena 
ostavština Pušićeve (skladbe za glasovir i kratke skladbe za orkestar) čini 
se da je zauvijek nestala u vihoru vremena.28 O onome što bismo danas 
nazvali intermedijalnim pristupom (u ovom slučaju književnosti i glazbi), 
za koji se (svjesno i nesvjesno) zalagala upravo Antónia Pusich, možemo, 
međutim, podosta doznati iz Pušićkinih tekstova (uglavnom književnih i 

26	 Antónia Gertrudes Pusich rodila se 1. listopada 1805. na otoku São Nicolau (Cabo Ver-
de), u vrijeme kad joj je otac Antun Pušić (Dubrovnik, 1760. – Lisabon, 1838.) obnašao 
dužnost glavnog mornaričkog intendanta za Zelenortsko otočje. A upravo otac je bio 
Antónijin prvi i najbolji učitelj. Od njega je naučila i više nego što se u ono vrijeme oče-
kivalo od „solidnih udavača“. Ne samo da je tečno govorila niz stranih jezika (osobito 
francuski, engleski i talijanski), nego je stekla i izvrsnu glazbenu naobrazbu. Upravo ta 
će joj naobrazba pomoći da poslije postane glasovita pijanistica, i skladateljica. Veselo 
i bezbrižno razdoblje života za Antóniju je završilo prisilnim povratkom u Portugal 
godine 1821. Politički nemiri, a potom i okrutan građanski rat koji se uskoro razmahao 
zauvijek će obilježiti Antónijin život i djelo. Drugi važan čimbenik koji će u velikoj mjeri 
utjecati na životnu putanju buduće portugalske spisateljice jesu njezini brakovi. Triput 
se udavala i upravo iz tih njezinih brakova potječu današnji (portugalski) potomci An-
tuna Pušića. Preminula je u Lisabonu, u 78. godini života, 5. listopada 1883. O A. Pusich 
v. više u Talan 2006.

27	 Pritom valja naglasiti da je Pušićeva svoju široku erudiciju iskoristila ne za osobnu 
promociju, nego za boljitak društva u kojemu je živjela. Uočljivo je to već u njezinim 
prvim (političkim ili književnim) prilozima koje je, počevši od 1841., objavljivala u ra-
znim luzitanskim novinama i časopisima, ali i u brojnim predavanjima i drugim javnim 
(političkim) nastupima.

28	 U potrazi za njom isprevrtao sam još prije petnaestak godina mnoge portugalske glaz-
bene arhive, ali, nažalost, bez ikakva rezultata.



651N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

glazbenih kritika) što ih je više ili manje sustavno objavljivala u svojim ča-
sopisima,29 kao i iz kazališnog dijela njezina opusa u kojemu podjednako 
dolazi do izražaja Pušićkina, kako spisateljska, tako i skladateljska daro-
vitost (čime zapravo slijedi za Portugal uistinu neobično bogatu tradiciju 
koju je, kako smo vidjeli, još krajem petnaestog stoljeća začeo veliki Gil 
Vicente).

Ne manje zaslužan za unaprjeđenje glazbeno-pjesničke (odnosno knji-
ževne) suradnje u Portugalu druge polovice devetnaestog stoljeća je i 
Alfredo Keil (1854. – 1907.),30 zahvaljujući kojemu Portugalci naposljetku 
dobivaju u pravom smislu riječi nacionalnu operu. Keil je, naime, prvi po-
segnuo za jednim od najpoznatijih djela prvaka portugalskog književnog 
romantizma Almeide Garretta (1799. – 1854.) – poemom Dona Branca – 
skladavši (1888.) istoimenu operu. Desetak godina poslije (točnije, 1899.) 
njoj se pridružuje i Keilova opera Serrana (Gorštakinja),31 koju su u to vrije-
me držali najboljom portugalskom operom uopće. Pritom valja napome-
nuti da su luzitanskom nacionalnom operom u to doba i inače „zagospo-
darile“ teme iz portugalske povijesti. Tako, primjerice, Francisco de Sá de 
Noronha (1820. – 1881.) višekratno poseže za već spomenutim Garrettom, 
iskoristivši njegova djela s nacionalnom povijesnom tematikom za svoje 
opere Beatriz de Portugal i O Arco de Sant’ Ana (Luk svete Ane). U istu će 
opernu svrhu biti iskorišten i Garretov kazališni komad Frei Luís de Sousa, 
kao i glasoviti povijesni roman  O Bobo (Dvorska luda) drugog velikog lu-
zitanskog romantičara Alexandrea Herculana (1810. – 1877.). Skladatelj i 
pjesnik João Marcelino Arroio (1861. – 1930.) poseže pak za najpoznatijim 
romanom – Amor de Perdição (Kobna ljubav) – Camila Castela Branca (1825. 
– 1890.), skladajući istoimenu operu32 (sam skladatelj zove je „lirskom dra-
mom”) koja će doživjeti i međunarodni uspjeh. 

Glazbeno-književna suradnja onodobnih portugalskih autora ne oči-
tuje se, međutim, samo na području opere, nego i na području jednako 
popularne operete. Možda najuspješniji primjer takve suradnje jest ona 
između knjiženikâ (odnosno dramatičarâ) kao što su, primjerice, Gervásio 
Jorge Gonçalves Lobato ili João Gonçalves Zarco da Câmara te operetno-
ga skladatelja Ciríaca Cardosa (1846. – 1900.), autora glasovitih opereta 

29	 Riječ je o časopisima „A Assembleia literária“, „A Beneficência” i „A Cruzada“.
30	 Ponajviše poznat kao skladatelj još uvijek aktualne portugalske patetične himne (A Por-

tuguesa) koja uvelike podsjeća na Marseljezu.
31	 Za koju je libreto napisao Henrique Lopes de Mendonça (1856. – 1931.), s kojim je Keil 

višekratno surađivao (Mendonça je i autor teksta današnje portugalske himne). 
32	 Premijera te opere bila je 1907. u u Lisabonu, a već 1910. opera je izvedena i u Hambur-

gu.



652 Poglavlja iz romanske filologije

O Burro do Senhor Alcaide (Magarac gospodina kaštelana, 1891.) i O Solar dos 
Barrigas (Ladanje gospode Trbušina, 1892.).

Portugalski nacionalni melos što su ga ustrajno zagovarali mnogi de-
vetnaestostoljetni, osobito fin-de-siècle-ovski luzitanski skladatelji i pjesni-
ci, odnosno književnici (Eça de Queirós će tako primjerice, što je itekako 
znakovito, svog Frei Gila zamisliti kao tekstovni predložak za oratorij!) 
doći će do izražaja i kod većine skladatelja koji djeluju u prošlom, dvade-
setom stoljeću, pa tako i kod Ruya Coelha (1889. – 1986.). Coelho je, osim 
toga, u nizu svojih tekstova zdušno branio stajalište prema kojemu bi sve 
opere s repertoara portugalskih kazališta trebale obvezatno biti izvođene 
na portugalskom (kao što su u Njemačkoj, Francuskoj ili Engleskoj izvođene 
na jezicima dotičnih zemalja). U protivnom se, smatrao je, nanosi gole-
ma šteta interesima glazbe i književnosti jer publika ne razumije ni ono 
što gleda ni ono što sluša. Kao jedan od vodećih luzitanskih skladatelja 
dvadesetog stoljeća, Coelho se i sam nadahnjivao nacionalnim književnim 
djelima naručivši, primjerice, za svoju „glazbenu eklogu“ Crisfal libreto od 
čuvenog pjesnika Afonsa Lopesa Vieire (1878. – 1946.), a uglazbio je (da 
spomenemo usput) i neke od pjesama iz njegove poznate zbirke Canções 
de Saudade e Amor (Popijevke čežnje i ljubavi). Izbor portugalske književne 
tematike, za što se zalagao ne samo Coelho, nego i drugi onovremeni lu-
zitanski skladatelji, imao je za cilj posvemašnju luzitanizaciju same glazbe 
kao takve, a ne tek prilagodbu navedene tematike talijanskim glazbenim 
uzor(c)ima. Ekloga Crisfal je, naime, svojevrstan pokušaj glazbenog „prije-
voda“ već od prije postojećeg književnog izričaja „portugalske psihe“ koju 
u istoimenoj eklogi opisuje Cristóvão Falcão (između 1512. i 1515. – 1557.). 
U operama se pak Ruy Coelho uglavnom okreće vicentinskim temama 
(Inês Pereira i Auto da Barca do Inferno, primjerice), a poseže i za vjerojatno 
najpoznatijom portugalskom tragedijom – Castro33 – šesnaestostoljetnog 
portugalskoga književnika Antónia Ferreire (1528. – 1569.), kao i za poe-
mom Belkiss portugalskog simbolističkog pjesnika (i, spomenimo usput, 
prijatelja našega Ante Tresića-Pavičića) Eugénia de Castra (1869. – 1944.).

Djela nacionalnih književnih klasika trajno su vrelo nadahnuća i za 
druge prošlostoljetne portugalske skladatelje. Tako, primjerice, po mno-
gima možda najveći luzitanski skladatelj dvadesetog stoljeća i jedan od 
najpoznatijih predstavnika glazbenog impresionizma uopće – Fernando 
Lopes Graça (1906. – 1994.) – svoju simfonijsku poemu Paraísos Artificiais 
(Umjetni rajski vrtovi), prema vlastitu priznanju, nedvojbeno duguje ve-

33	 Punim naslovom Tragédia Muito Sentida e Elegante de D. Inês de Castro (Veoma proćućena i 
otmjena tragedija gospoje Inês de Castro).



653N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

likom portugalskom pjesniku i filozofu (drže ga pretečom egzistencijali-
stičke filozofije) Anteru de Quentalu (1842. – 1891.), dok je njegovih Dez 
Madrigais Camonianos (Deset Camõesovih madrigala), kao što se uostalom 
vidi iz samoga naslova, nastalo na tekstualnom predlošku najvećeg luzi-
tanskog pjesnika svih vremena – Luísa Vaza de Camõesa (1525.? – 1580.). 
Od ostalih Graçinih djela inspiriranih portugalskim pjesničkim odnosno 
književnim klasicima, navedimo ovdje tek dva najvažnija: História Trági-
co-Marítima (Tragično-pomorska priča), nadahnuta stihovima Miguela Torge 
(1907. – 1995.) i ciklus solo pjesama As Mãos e os Frutos (Ruke i plodovi), 
prema istoimenoj zbirci najpopularnijeg prošlostoljetnog luzitanskog pje-
snika Eugénia de Andradea (1923. – 2005.).

Nakon ovog kratkog osvrta na pjesništvo (odnosno književnost) u 
portugalskoj glazbi, preostaje nam još da se barem s nekoliko rečenica 
osvrnemo i na glazbu u portugalskom pjesništvu (odnosno književnosti 
općenito). Valja odmah naglasiti da glazbu, tj. glazbenu umjetnost, kao 
temu zarana nalazimo u portugalskoj poeziji, i to od samih njezinih sred-
njovjekovnih početaka. Od poslovičnih kanconijerskih svađa trubadura i 
žonglera (s čestim aluzijama na žonglerovo nastojanje da se uzdigne iznad 
svog položaja i da se sam počne baviti stihotvorstvom, tj. skladanjem), 
preko Glavnoga kanconijera, koji se uistinu naširoko bavi glazbom, njezi-
nim tehnikama i zakoni(tosti)ma, te mnogobrojnih prigodnih pjesmotvora 
posvećenih glazbenicima (posebno karakterističnih za barokno razdoblje), 
sve do osamnaestostoljetnih i devetnaestostoljetnih pjesničkih i proznih 
tekstova raznih neoklasika (arkadičara) i romantičara (poput, primjerice, 
već spominjanih A. Garretta ili C. Castela Branca), glazba je nerijetko bila 
središnji izvor književnog nadahnuća. 

To će, međutim, posebno doći do izražaja u simbolizmu, kada zvukov-
na umjetnost pjesnicima postaje važnija nego ikada prije (sjetimo se samo 
Verlainove izreke „De la musique avant toute chose“!). Vidljivo je to kroz 
želju simbolista da riječima dosegnu harmoniju instrumentalne glazbe,  
kroz njihovo upravo opsesivno zanimanje za glazbu kao takvu, kroz glaz-
beno nazivlje kojim obiluje simbolističko pjesništvo (nokturno, sonata, 
simfonija itd.), kroz sustavno sinestezijsko pridruživanje zvuka pojedinih 
glazbala određenim pjesničkim slikama ili stanjima duše – postupak koji 
je posebno drag jednom od najvećih, ako ne i najvećem portugalskom sim-
bolističkom pjesniku Camilu Pessanhi (1867. – 1926.). Nadalje, (portugal-
sku) simbolističku poetiku odlikuje i izrazita sklonost glazbi kao dekoraci-

34	 Zbirka je nastajala (i izlazila) u razdoblju od 1889. do 1894.
35	 U tom je pogledu vjerojatno najzanimljiviji slučaj skladatelja Fernanda C. Lape (1950.).



654 Poglavlja iz romanske filologije

ji (u tom je pogledu posebno zanimljiv Alexandre da Conceição sa svojom 
pjesmom „A Orquestra“ – „Orkestar“), kao i davanje prednosti rijetkim i 
egzotičnim glazbalima, odnosno glazbalima egzotična, lascivna ili „ritual-
na“ zvuka (kao što je slučaj u zbirci Oaristos – Nježna čavrljanja – Eugénia 
de Castra, gdje se, primjerice, pojavljuju krotal i gajde). 

Kad je riječ o poetičkoj „opsjednutosti“ glazbom, dvama spomenutim 
luzitanskim simbolističkim pjesnicima, svakako valja pribrojiti još i Abília 
Manuela Guerru Junqueira (De Profundis) te Antónia Nobrea (Requiems). 
I za njih je naime, baš kao i za niz drugih portugalskih simbolista, karak-
teristično uporno pokušavanje da kroz verbalnu izraze stvarnu glazbu (i to 
usprkos Sizifovu poslu kojega se laćaju ili možda baš zato što su ga itekako 
svjesni!), o čemu uostalom svjedoči i već citirani Afonso Lopes Vieira koji 
je u stihove „pretočio“ (točnije: pokušao pretočiti) čuvene Schumannove 
Dječje prizore (Kinderszenen).

Premda se luzitanska književnost, za razliku od francuske ili njemačke 
(sjetimo se, primjerice, Jeana-Christophea Romaina Rollanda ili Doktora Fau-
stusa Thomasa Manna!), ne može pohvaliti romanom koji bi isključivo bio 
posvećen glazbi ili glazbeniku, pojedini glazbeni događaji, prizori ili osobe 
pojavljuju se i u mnogim portugalskim proznim djelima. Izdvojit ćemo tek 
dva vjerojatno najpoznatija primjera. Prvi je od njih glasoviti roman naj-
većeg luzitanskog romanopisca realističkog (i ne samo realističkog) raz-
doblja, već spomenutog Eçe de Queirósa (1845. – 1900.) – Os Maias (Obitelj 
Maia, 1888.). U njemu Queirós prikazuje lik dirigenta i pijanista Crugesa 
čiji portret postaje (i do danas ostaje!) prototip glazbenika što simbolizira 
„tromost“ i „konformizam“ u kojemu (je) navodno životari(la) portugal-
ska (klasična) glazba. Drugi je primjer možda najznamenitija portugalska 
zbirka pamfleta – Os Gatos (Mačke34) – Fialha de Almeide (1857. – 1911.). U 
njoj se pak pojavljuje lik violinista Sérgia, genijalca i (boemskog) propalice 
istovremeno, koji će Almeidi poslužiti kao izgovor za nekoliko stranica 
gotovo simbolistički stiliziranih opisa glazbe kao nemimetičke i upravo 
stoga književno (dakle: mimetički) „neuhvatljive“ umjetnosti.

Ovaj naš krajnje sažeti informativni prikaz glazbe u portugalskoj knji-
ževnosti i književnosti u portugalskoj glazbi završit ćemo onako kako 
smo ga i počeli, citatom iz Žmegačevih intermedijalnih studija Književnost 
i glazba – citatom koji  više nego izravno odgovara na pitanje zašto je raz-
mjerno malo portugalskih (i ne samo portugalskih, naravno!) književnih 
tekstova koji se bave opisima (klasične) glazbe:

Odlučujuća je, bez dvojbe, činjenica da glazba, stupajući u neki od-
nos s književnošću, ipak u biti ostaje vjerna svojoj naravi. No knji-



655N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

ževni tekst, želeći predočiti glazbeno djelo, jedva da će ikada moći 
izbjeći tegobnu dilemu: prikratiti glazbu ili neprimjereno optereti-
ti pristupačnost literarnog (većinom pripovjednog) izraza. Jedna je 
osobitost glazbe, naime, u tome što se o njoj doista adekvatno može 
govoriti samo stručnim rječnikom; sve drugo je iskazivanje subjek-
tivnih dojmova, koji ni na što ne obvezuju.
Jezični iskaz o osobnom dojmu morat će – ako izbjegava stručan opis 
– pribjegavati svakojakoj metaforici, tražeći književni, poetski korelat 
glazbenom doživljaju. Nevolja je onda u tome što svaki čitatelj – ako 
nije riječ o programskoj glazbi, dakle o glazbi s književno zadanim 
koordinatama – može tekst čitati na svoj način, promašujući auto-
rovo predodžbeno polje, a time i glazbu koja je polazište svemu. Na 
suprotnoj će pak strani biti, uvjetno rečeno, muzikološki opis nekoga 
notnog teksta, opis koji će broj budućih kompetentnih čitatelja dra-
stično ograničiti – da i ne spominjemo teško rješiva pitanja stilske 
ravnoteže, koja je zacijelo ugrožena ako čitatelj najednom stječe do-
jam da je u pripovjednu prozu zalutao odlomak iz znanstvene raspra-
ve namijenjene stručnjacima.
Nije, dakle, riječ samo o glazbenoj verziranosti pisca koji se laća takva 
posla nego se radi, prije svega, o razlikama između osobitosti poje-
dinih vrsta umjetnosti, a to znači o problemskom sklopu koji potiče 
na razmatranja o aktualnosti modernoga Laokoonta. (Žmegač 2003: 
173-174)

Unatoč nepobitnoj činjenici kako u više od osam stoljeća dugoj povijesti 
portugalske književnosti i glazbe nipošto nije nedostajalo autora koji su 
svojim stvaralaštvom gotovo podjednako pripadali objema umjetnostima 
(na što smo uostalom upozorili već na samome početku ovoga članka!), 
nedvojbeno je da je, bilo u kvantitativnom, bilo u kvalitativnom pogledu, 
i na području Portugala prevladavala književnost u glazbi nad glazbom 
u književnosti. U neizbježnu srazu mimetičke i nemimetičke umjetnosti, 
mimetička, naime, redovito izlazi kao (uvjetno rečeno) gubitnik već i zato 
jer je (da parafraziramo Igora Stravinskoga) nemimetička (dakle, glazba), 
za razliku od mimetičke, uistinu „sama sebi dostatnom“. Je li ta samo-
dostatnost vrlina ili možda mana, o tome bi se jamačno dalo raspravlja-
ti. Neki bi rekli kako je vjerojatno ipak prije mana jer u protivnom ne bi 
toliki glazbeni stvaraoci uporno (verbalno) tumačili vlastito stvaralaštvo, 
insistirajući na njegovu sinestezijskom doživljavanju, kao što pokazuju i 
primjeri brojnih (suvremenih) portugalskih skladatelja,35 no o tome možda 
u nekom od narednih članaka.



656 Poglavlja iz romanske filologije

Popis literature: 

Braga, Teófilo (1984). História da Literatura Portuguesa, Lisboa, Imprensa Na-
cional-Casa da Moeda.

Branco, João de Freitas (31995). História da Música Portuguesa, Lisboa, 
Publicações Europa-América, Lda.

Brito, Manuel Carlos de (1989). Estudos de História da Música em Portugal, 
Lisboa, Editorial Estampa.

Brito, Manuel Carlos de / Cymbron Luísa (1992). História da Música Portu-
guesa, Lisboa, Universidade Aberta.

Coelho, Jacinto Prado do (1997). Dicionário de Literatura, Porto, Mário Figue-
irinhas Editor.

Costa, Jorge Alexandre da (2015). Olhares Sobre a História da Música em Por-
tugal, Aveleda (Porto), Verso da História Editora.

Cruz, Manuel Ivo (2008). O Essencial sobre a Ópera em Portugal, Lisboa, O 
Teatro Nacional de S. Carlos/Lello Editores.

Ferreira, Manuel Pedro (1994-95). Da música na história de Portugal, Revista 
Portuguesa de Musicologia, 4-5, pp. 167-216.  

Machado, Álvaro Manuel [et alia] (1996). Dicionário de Literatura Portuguesa, 
Lisboa, Editorial Presença.

Saraiva, António José / Lopes, Óscar (171996). História da Literatura Portugue-
sa, Porto, Porto Editora.

Talan, Nikica (1996). Hrvatska/Portugal (kulturno-povijesne veze kroz stoljeća), 
Zagreb, Društvo hrvatskih književnika.

Talan, Nikica (2001). Pjesništvo Eugénia de Andradea i srednjovjekovna galješko-
portugalska ljubavna lirika, Zagreb, Hrvatsko filološko društvo.

Talan, Nikica (2004). Povijest portugalske književnosti, Zagreb, Školska knjiga.
Talan, Nikica (2005). Suživot s Portugalom, Zagreb, Hrvatsko filološko društvo.
Talan, Nikica (2006). Antónia Pusich: život i djelo, Zagreb – Dubrovnik, Hrvat-

ska akademija znanosti i umjetnosti – Zavod za povijesne znanosti 
u Dubrovniku.

Talan, Nikica (2011). Portugal, Zagreb, Školska knjiga.
Žmegač, Viktor (2003). Književnost i glazba (intermedijalne studije), Zagreb, 

Matica hrvatska.
Dicionário de Literatura (1997). Porto, Mário Figueirinhas Editor.
História da Literatura Portuguesa (2001). Lisboa, Publicações Alfa.
Roteiro da Literatura Portuguesa (21996). Frankfurt am Main, Verlag Teo Ferrer 

de Mesquita.



657N. Talan, Glazba u portugalskoj književnosti …

Verbo-Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura (1998). Lisboa – São Paulo, Edi-
torial Verbo.

Música na Literatura Portuguesa:  
Literatura na Música Portuguesa

O artigo refere-se aos autores portugueses ligados às duas artes aqui tratadas: a 
música e a literatura. Nos primeiros séculos da literatura portuguesa, marcados 
pela poética trovadoresca de amor cortês, a unidade de ambas as artes é subenten-
dida.  Quanto ao séc. XV (parcialmente também ao séc. XVI), uma atividade musi-
cal bem intensa dos poetas lusos da época é testemunhada pelo Cancioneiro Geral 
(1516)  de G. de Resende. Gradualmente, porém, a música torna-se cada vez mais 
complexa, a monodia dá lugar à polifonia, o estilo de canto (sob a influência de 
uma renascença iminente) fica cada vez mais elaborado e mais variado. Tudo isto 
faz com que pouco a pouco a arte musical se torne mais independente (em relaçaõ 
à literatura), emancipando-se (do ponto de vista de compositor, mas também do 
de intérprete). O estado bem diferente deste caracteriza o teatro, onde a música 
continua a desempenhar um papel muito importante relativamente à arte da pa-
lavra. Isso nota-se antes de mais nada no teatro vicentino, considerado por mu-
itos o precursor da ópera nacional portuguesa. Na literatura do séc. XVII, uma 
atenção particular dedica-se ao vilancico e ao madrigal. No séc. XVIII, a ligação 
entre a música e a literatura enfraquece rapidamente, uma vez que a música por-
tuguesa da época (sobretudo a de ópera) está sob uma forte influência italiana.  O 
romantismo abre novas perspectivas musicais e literárias graças ao aparecimento 
de composições para voz e piano, ou seja, baladas de piano. Sob pressão de uma 
regeneração nacional, muitas obras literárias lusitanas começam finalmente a ser 
usadas em óperas portuguesas. Características explicitamente nacionais de ar-
tes musical e literária, defendidas por muitos autores lusos do séc. XIX, estariam 
também altamente presentes na criação da maioria de compositores do século pa-
ssado, sobretudo na de Ruy Coelho e Fernando Lopes Graça. Quanto à música na 
literatura portuguesa, a arte musical propriamente dita, enquanto tema, aparece 
bem cedo na poesia lusa, logo nos seus inícios medievais, mas no seu apogeu só 
estaria na época do simbolismo. Embora a literatura lusitana (diferentemente da 
francesa ou alemã) não possa gabar-se de um romance exclusivamente consagra-
do à música em geral ou a um compositor particular, mesmo assim determinados 
acontecimentos, cenas ou personalidades musicais aparecem também em muitas 
obras portuguesas de ficção (maestro e pianista Cruges no romance Os Maias, de 
Eça de Queirós, ou violinista Sérgio na coletânea Os Gatos, de Fialho de Almeida, 
por ex.). Apesar do facto de que em mais de oito séculos da história de literatura 
e música portuguesas não faltavam autores cuja obra pertencia quase igualmente 
às duas artes, não há dúvida de que também em Portugal a literatura na música 
prevalecia (e continua a prevalecer) à música na literatura.

Palavras-chave: música, literatura, história, Portugal, intermedialidade




