Glazba u portugalskoj knjizevnosti:
knjizevnost u portugalskoj glazbi

Nikica Talan

Filozofski fakultet Sveucilista u Zagrebu UDK: 821.134.3:78
nikica.talan@ffzg.hr pregledni rad
https://doi.org/10.17234/9789531758819.41

U clanku je rijec¢ o portugalskim autorima povezanim s objema umjet-
nostima o kojima se raspravlja — knjizevnoscu i glazbom. U prvim sto-
lje¢cima portugalske knjizevnosti jedinstvo glazbe i pjesnistva se podra-
zumijeva. O izrazito glazbenoj djelatnosti portugalskih pjesnika XV. i
XVIL. st. svjedoci Cancioneiro Geral. Postupno se, medutim, glazbena
umjetnost osamostaljuje u odnosu na knjizevnost. Posve je drukdije sta-
nje u kazalistu, pogotovo vicentinskom, gdje glazba i dalje igra vaznu
ulogu u odnosu na umjetnost rijeci. U knjizevnosti XVIL. st., naglasena
pozornost posvecuje se vilancicu i madrigalu. U XVIIL st. veza glazbe i
knjizevnosti slabi jer je onodobna portugalska glazba pod talijanskim
utjecajem. Romantizam otvara nove glazbene i knjizevne perspektive.
Pod naletom narodnog preporoda luzitanska knjizevna djela napokon
se pocinju koristiti i u portugalskim operama. Nacionalno obiljezje
glazbene i knjizevne umjetnosti doc¢i ¢e do izrazaja i kod vecine pros-
lostoljetnih skladatelja. No unato¢ ¢injenici da u vise od osam stoljeca
povijesti portugalske knjizevnosti i glazbe nije nedostajalo autora koji
su svojim stvaralastvom gotovo podjednako pripadali objema umjet-
nostima, nedvojbeno je da i u Portugalu prevladavaju knjizevne teme u
glazbi nad glazbenim temama u knjizevnosti.

Kljucne rijeci: glazba, knjizevnost, povijest, Portugal, intermedijalnost

Nulla vita sine musica

Na intermedijalnom tlu susreti knjiZzevnosti i glazbe nemaju prem-
ca, ni po opsegu ni po raznovrsnosti. Uprizoren govorni dramski
tekst smatra se u europskoj tradiciji knjizevno-kazalisnom cjelinom,
a ne rezultatom proZimanja ili uzajamnog priblizavanja temeljito
raznorodnih medija. Fundamentalna razlicitost oCituje se u vezama
izmedu knjizevnosti i likovne umjetnosti. Po broju likovnih opisa u
knjizevnim djelima a pogotovo po mnostvu literarnih motiva u sli-
karstou i kiparstou, od anticke skulpture koja prikazuje Laokoonta i
njegove sinove pa do Dalijevih grafika o pustolovinama Don Quij-


https://doi.org/10.17234/9789531758819.41
mailto:nikica.talan@ffzg.hr

642 Poglavlja iz romanske filologije

otea, to je podrucje neobicno bogato. Potencijalno poglavlje s naslo-
vom , Likovna umjetnost u knjizevnim tekstovima” cak ce po koli-
¢ini grade daleko premasiti analogno poglavlje o glazbi. No premoc
je glazbeno-knjizevnog privlacenja u tome Sto ono ostvaruje sinte-
ze kojima je doista nemoguce odrediti granice, ni po vrijednosti ni
po broju. Dovoljno je podsjetiti na nepregledno mnostvo pjevanih
pjesama, od vrhunca vokalne lirike do grlenih izgreda. Pribroje li se
jos dramski ili srodni spojevi rijeci i zvuka, poput opere, oratorija i
kantate, podrucje intermedijalnih suglasja ili suzvucja postaje doista
neiscrpljivo. lole sustavan prikaz toga toliko raznovrsnoga korpusa
bio bi predmet priruénika enciklopedijske naravi. (Zmegaé 2003: 9)

Gore citirano Zmegadevo razmisljanje, §to (zasigurno nimalo slu¢ajno) po-
put uvertire otvara njegovu knjigu Knjizevnost i glazba (a rijec je, ne zabora-
vimo, o autoru koji u sebi sjedinjuje filolosku i muzikolosku struku), moze
se u potpunosti primijeniti i na povijest portugalske knjizevnosti, odno-
sno glazbe. Zbog krajnje ogranic¢ena prostora koji nam je na raspolaganju
ovdje se na Zalost ne ¢emo moc¢i usredotociti na sam (teorijski inace vise
nego zanimljiv) problem intermedijalnosti, zapravo sustavnog (ili barem
sustavnijeg) proucavanja nacina na koji su pojedini portugalski (dijelom
i Spanjolski') autori (pjesnici, to¢nije, knjiZzevnici i glazbenici, tj. sklada-
telji) sinestezirali svoja knjizevna, odnosno glazbena djela (poglazbljivali
literaturu, odnosno literarizirali glazbu), nego ¢emo se ograniciti na to da
naprosto , preletimo” kroz portugalsku knjiZzevno-glazbenu povijest, da-
juci tek puke natuknice za mozebitni bududi znatno opsezniji rad gdje bi
u prvom planu bila intermedijalnost kao takva.

Pretpostavka pak za to jest prisjetiti se onih knjiZevnih i glazbenih stva-
ralaca (ukljucujudi, naravno, i bezimene) koji su, u vecoj ili manjoj mjeri,
bili povezani s objema umjetnostima. Zanimljivo je da je medu njima bilo
i imena (premda u izrazito malom postotku, sto je i razumljivo) kojima je
krajnje tesko, zapravo nemoguce odrediti ,gravitacijsko polje” jer suiu
teoriji i u praksi podjednako pripadala, kako knjizevnosti, tako i glazbi. U
tu smo se svrhu posluZili nizom, bilo kracih, bilo duZih pregleda povijesti

Neki su, naime, luzitanski autori svojim stvaralastvom dali znatan doprinos objema
poluotocnim (nacionalnim) kulturama — domacoj portugalskoj i susjednoj Spanjolskoj:
Gil Vicente, Jorge de Montemor (Montemayor), Francisco Manuel de Melo, primjerice.
Bilo je, dakako, i obrnutih primjera, medu kojima se posebno istice Alfons X. (Mudri).
U svakom slucaju, u nekim su kulturno-povijesnim razdobljima (kao npr. u zlatnome
razdoblju galjesko-portugalske trubadurske ljubavne lirike) poveznice izmedu dviju
navedenih kultura toliko snazne da se opravdano moze govoriti o jedinstvenom iber-
skom kulturnom prostoru.



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 643

portugalske knjiZevnosti i glazbe, nastoje¢i posebno upozoriti na ona djela
i autore Sto su se najviSe priblizili nikada do kraja ostvarenom (upravo
zato $to je eo ipso neostvariv!) cilju stapanja dviju po mnogo ¢emu krajnje
suprotstavljenih, ali istovremeno (pomalo paradoksalno!) i krajnje kom-
plementarnih umjetnosti. Pritom smo se nacelno ogranicili na tzv. klasic-
nu glazbenu umjetnost, iskljucivsi iz razmatranja (poglavito suvremenu)

U prvim stolje¢ima portugalske knjizevnosti, obiljeZenim ponajvise tzv.
trubadurskom poetikom udvorne ljubavi, jedinstvo glazbe i pjesnisStva je
nesto $to se uistinu uvijek samopodrazumijeva. Srednjovjekovni je truba-
dur, naime, neka vrsta danasnjeg kantautora koji objedinjuje ulogu pjesni-
ka i skladatelja, odnosno glazbenog aranzera. Njegov je tekst bez iznim-
ke namijenjen glazbenoj izvedbi. Zanimljivo je da je naslov trubadura (za
razliku od danasnjeg kantautora!) pridrZzan samo za osobu koja pjeva i
sklada iz ¢iste ljubavi, (financijski) nezainteresirano, sto ¢e reci: besplatno.
Trubadur, u pravilu pripadnik (visokog) plemstva, svoje stihove nikada,
medutim, ne izvodi sam jer bi time prekrsio nepisano pravilo trubadur-
skog kodeksa udvorne ljubavi (bilo bi to, naime, ravno napadu na njegovo
plemicko i umjetnic¢ko dostojanstvo). U tu svrhu kao izvodaca redovito
angazira putujuceg pjevaca i sviraca — zZonglera, kojemu se, kao pripad-
niku nizeg plemstva ili ¢ak pucaninu, dopustalo profesionalno bavljenje
zanatom. Portugalska (odnosno, to¢nije, galjeSko-portugalska) knjizevno-
glazbena povijest poznaje jos jednu, samo za tu povijest karakteristi¢nu
sluZzbu svojevrsnog Zenskog zZonglera. Rije¢ je o tzv. soldadeiri, koja je obic-
no pratila Zonglere na njihovim umjetnic¢kim turnejama nastupajuci kao
pjevacica i plesacica, a ponekad i kao sviracica.

Premda pjesme Sto ih sadrzavaju svjetovni srednjovjekovni luzo-galjes-
ki trubadurski kanconijeri® nisu popracene glazbenom notacijom, slobo-
dan prostor namijenjen notaciji a ostavljen uz svaku pojedinu strofu u naj-
starijem od njih (Cancioneiro da Ajuda), brojne iluminacije koje uz pjesnika
i skladatelja — trubadura — redovito prikazuju i glazbene izvodace (Zongle-

2 Od kojega i danas zaziru mnogi portugalski intelektualci, isticu¢i njegovo ,jazbinsko”
porijeklo, odnosno ¢injenicu da ta ,starogradska glazba” upravo nevjerojatnom brzi-
nom seli iz neuglednih lisabonskih krémi u najotmjenije salone, stjecuci status kultne
folklorne glazbene, tj. glazbeno-pjesnicke (knjizevne) vrste.

Sacuvana su cak cetiri rukopisna galjesko-portugalska kanconijera — tri svjetovna i je-
dan sakralni. Svjetovni su O Cancioneiro da Ajuda (Kanconijer palace Ajuda), O Cancioneiro
da Vaticana (Kanconijer Vatikanske knjiznice) i O Cancioneiro da Biblioteca Nacional (Kanco-
nijer Nacionalne knjiznice). Autor sakralnog kanconijera, Cantigas de Santa Maria (Pjesme
o0 Svetoj Mariji) je Afonso X. (Mudri) koji u potpunosti usvaja provansalski kult udvorne
ljubavi primjenjujudi ga na Majku Bozju.



644 Poglavlja iz romanske filologije

re), Sete cantigas de amigo (Sedam pjesma o prijatelju) Martima Codaxa, po-
pracenih notacijom,* kao uostalom i same Cantigas de Santa Maria (Pjesme
o Svetoj Mariji) Afonsa X. Mudrog, koje takoder sadrzavaju notaciju (iako
ona potjece iz kasnijeg vremena), nedvojbeno upucuju na to da je i sred-
njovjekovno portugalsko, tj. galjeSko-portugalsko (ljubavno) pjesnistvo
bilo neodvojivo od glazbe, odnosno tocnije, glazbene izvedbe.

Oizrazito glazbenoj djelatnosti portugalskih pjesnika petnaestog, a dije-
lom i Sesnaestog stoljeca svjedoci i ve¢ uvelike renesansno obiljezen Canci-
oneiro Geral (Glavni kanconijer) Garcie de Resendea (1470. — 1536.), objavljen
1516. Mnogi od pjesnika zastupljenih u njemu i sami su vrsni skladatelji
koji uglazbljuju prije svega vlastite, ali i tude stihove. Medu takve se nada-
sve ubrajaju Damido de Gois (1502. — 1574.), poznat ne samo kao sklada-
telj, ve¢ i kao glazbeni teoreticar, Jorge de Montemor (15207 — 1561.), koji
je u mladim danima muzicirao diljem Spanjolske i Nizozemske, Francisco
Sa de Miranda (1487. — 1558.), vjest svirac gudacih glazbala, André de Re-
sende (1498. — 1573.), Joao de Barros (1497. — 1562.) i drugi.

Autor Glavnoga kanconijera s ne malim ponosom istice raskos$ (esplen-
dor) portugalske glazbe za kraljevanja svog suvremenika Manuela Sret-
noga. Pritom svakako valja naglasiti kako je i sam Resende bio ne samo
glasoviti pjesnik, nego i skladatelj te pjevac i svira¢ (na Zicanim glazba-
lima). Nastupao je i na dvoru spomenutog kralja Manuela koji je cesto
organizirao glazbeno-pjesnicke veceri. Na njima bi se pak izvodile skladbe
iz Resendeova pjesnickog zbornika, ali i glazbene predstave na vodi (i to
davno prije Handla!). Kako bismo stekli potpuniju predodzbu o portu-
galskom renesansnom intermedijalnom ,,amalgamu” u vidu pjesnistva i
glazbe, navedenom zborniku treba pribrojiti jos barem dva: O Cancionei-
ro de Paldcio (Dvorski kanconijer), zvan i Cancioneiro de Barbieri (Barbijerijev
kanconijer), koji uglavnom sadrzava ljubavne popijevke skladane u stilu
ranorenesansne polifonije,® te dvojezicni® Cancioneiro Musical e Poético da
Biblioteca Publia Horténsia (Glazbeni i pjesnicki kanconijer iz knjiznice Piiblije
Horténsije), ¢iji je prvi dio popracden i glazbenom notacijom.”

Spomenute Codaxove pjesme, popracene notnim zapisima, slucajno su pronadene

1914. u jednom madridskom antikvarijatu. Muzikolozi su poodavno upozorili na njiho-

vu zacudnu podudarnost s mozarapskom glazbom (temeljem cega se namece zaklju-

¢ak prema kojemu je poluotocna, hispanska glazba imala znatno vedi utjecaj na kasniju

trubadursku nego sto se dotad mislilo).

> Rijec je o visejezicnom kanconijeru koji sadrzava skladbe na talijanskom, latinskom,
francuskom, baskijskom i portugalskom jeziku.

¢ Pisan je, naime, portugalskim i kastiljskim jezikom.

7 Zbornik sadrzava 101 skladbu, a objavljen je tek 1940.



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 645

Postupno, medutim, glazba postaje sve sloZzenijom, postavljajuci pred
(kant)autore nove, tehnicki (i ne samo tehnicki) teZe zahtjeve, glazbala se
sve viSe usavrSavaju, pa izvodaci moraju ulagati dodatne napore kako bi
ostali , na visini zadatka”, monodija ustupa mjesto polifoniji, a vokalni stil
(pod utjecajem nadolazece renesanse) biva sve razradeniji i raznovrsniji.
Sve to dovodi do toga da se glazbena umjetnost malo po malo osamosta-
ljuje (u odnosu na knjiZevnost odnosno pjesnistvo), postajuéi (skladatelj-
ski i izvodacki) samodostatnom. S druge pak strane, revolucionarni izum
tiska (koji omogucuje pojedinacno ¢itanje) i upravo opsesivno oponasanje
antickih autora (¢ije pjesnicko stvaralaStvo nije bilo pra¢eno glazbenom
izvedbom) sve vise udaljuju rije¢ od (na)pjeva, knjizevnost od glazbe.

Posve je drukdije stanje u kazaliStu gdje glazba i dalje igra veoma vaz-
nu ulogu kad je rije¢ o sprezi s umjetnoscu rije¢i. Ponajprije se to odnosi
na tzv. vicentinsko kazaliste® sto ga mnogi glazbeno-scenski povjesnicari
s punim pravom drZe izravnim pretecom portugalske nacionalne opere.
Zanimljivo je da je niz svojih dramskih stihova® uglazbio upravo sam Gil
Vicente. Osim toga, gotovo sva Vicenteova kazalisna djela bila su poprace-
na ne samo mnogobrojnim vokalnim, nego i instrumentalnim umetcima,
Sto pokazuje koliku je vaznost u njega imala glazba kao ukras kazaliSnog
odnosno dramskog teksta, ali i kao ¢imbenik koji ¢e njegovu publiku do-
datno poticati na poboznost (nedvojbena je, naime, vjersko-poucna, upra-
vo paraliturgijska uloga cjelokupnog vicentinskog kazalista!). Pjevanje i
ples u Vicentea su redovito pratili najraznovrsnija crkvena, ali i svjetovna
dogadanja u onodobnom Portugalu, kao i na podrudju cijelog Pirinejskog
poluotoka. Pritom valja naglasiti kako je glazba u Vicentea nerijetko igra-
la prvorazrednu ulogu i kao sastavnica same dramske radnje. Jedinstvo
glazbe i rijeci (fj. pjesnistva, knjizevnosti) mozda se najocitije iskazuje kroz
crkveno-pucku poboznost koju izrazava tzv. vilancico,"’ ugraden u niz vi-
centinskih kazali$nih djela.

8 Ime je dobilo po svom zacetniku Gilu Vicenteu (oko 1465. — 1536?), jednom od najvecih
ne samo portugalskih, nego i iberskih kazalisnih autora svih vremena. Za razliku od
antickog, vicentinsko kazaliSte ne poznaje psiholosku profilaciju junaka jer je posrijedi
kazaliste koje se uopce ne bavi pojedinacnim karakterima, ve¢ drustvenim tipovima
(redovnici, plemiéi, dvorjani, lihvari, obrtnici, seljaci) izvrgnutim autorovoj izrazito
ubojitoj satiri.

U svim kazalisnim komadima koje je napisao, Vicente se redovito sluzi rimovanim
stihom (kako je uostalom bilo uobicajeno u portugalskom, odnosno iberskom kazalistu
onoga vremena).

Etimoloski, vilancico je u srodstvu s mnogo poznatijim vilanceteom. Portugalski vilancete
zapravo i nije drugo doli Spanjolski villancico (inace galjeSko—portugalskog porijekla). U
svakom slucaju rije¢ je o omiljenoj vokalno-instrumentalnoj vrsti na ¢itavom Iberskom
polutoku, koja se posebno njegovala tijekom petnaestog, Sesnaestog i sedamnaestog



646 Poglavlja iz romanske filologije

U portugalskoj pak knjizevnosti sedamnaestog stoljeca, neobi¢no sklo-
noj puckim pjesni¢kim (odnosno knjizevnim) oblicima, naglasena pozor-
nost i dalje se posvecuje spomenutom vilancicu, alii madrigalu, pri ¢emu se
u objema ovim vokalno-instrumentalnim vrstama uocava izrazito pasto-
ralni ugodaj. Tako, primjerice, mnogobrojni pastiri u bogatom knjizevnom
opusu Francisca Rodriguesa Loba,!' poznatijeg pod nadimkom Soropita
(1573./74.? — 1621.), i dalje uporno pjevaju uz zvuke tada popularnih puc-
kih glazbala. Uostalom, u tom stolje¢u portugalskog baroka (i kao stilskog
i kao svjetonazorskog razdoblja) uglazbljeni su stihovi ne samo razonodni
¢imbenik (glazbeno-pjesnicke veceri uobicajen su i gotovo obvezatan ritu-
al svih visih drustvenih staleza), nego i neka vrsta ¢imbenika drustvene,
pa i politicke kohezije (ne smijemo zaboraviti da je prvih cetrdeset godi-
na sedamnaestog stoljeca vrijeme Spanjolske okupacije, nakon cega slijedi
dugogodisnje razdoblje borbe za potpunu politicku neovisnost zemlje!).
Najpoznatiji (a mozZda i najbolji) primjer glazbeno-pjesnicke suradnje u
portugalskom baroku jest glasoviti pjesnicki zbornik Fenix Renascida ou
Obras Poéticas dos Melhores Engenhos Portugueses (Uskrsli Feniks ili pjesnicka
djela najboljih portugalskih veleumova'?) koji sadrzava i prili¢an broj pjesama
namijenjenih vokalno-instrumentalnoj izvedbi.

Nemali broj pjesama s istom nakanom (glazbene izvedbe) piSe i (uz
p. Antdnia Vieiru) jamacno najpoznatiji portugalski barokni knjizevnik
Francisco Manuel de Melo (1708. — 1766.)."* Zanimljivo je da je upravo
Melo nerijetko bio i libretist mnogih onodobnih portugalskih skladatelja,
medu kojima se posebno isticu Miguel de Herrera i Fr. Filipe da Madre
de Deus. Melova c¢uvena trocinska drama Auto do Fidalgo Aprendiz (Auto o
priucenom plemi¢u)'* sadrzava takoder brojne podatke iz kojih se lako moze

stolje¢a. U samome Portugalu naziv vilancico udomacio se tek u drugoj polovici seda-
mnaestog stoljeca. Vilancico je, dakle, glazbeno-pjesnicki oblik koji se uglavnom izvodio
u crkvama, a ponekad i u samoj kraljevskoj kapeli, i to prilikom pojedinih crkvenih
blagdana (Bozi¢, Bogojavljenje, sv. Ivan Krstitelj itd.), pri ¢emu pojedinim svojim ele-
mentima podsjeca na talijanske madrigale.

Lobo je, izmedu ostaloga, i autor niza pastoralnih romana koji nisu osobito zanimljivi
danasnjem citateljstvu, no u svoje su vrijeme dozivjeli razmjerno veliki broj izdanja. Ri-
jec je poglavito o romanima Primavera (Proljece, 1601.), Pastor Peregrino (Neobicni pastir,
1608.) i Desenganado (Razocarani, 1614.).

Zbornik je objavljen u pet svezaka, u razdoblju izmedu 1715. i 1728.

3 Najveci dio Melova pjesnickog stvaralastva napisan je Spanjolskim, a tek manji dio por-
tugalskim jezikom (Melo je, naime, i porijeklom i knjiZevnim opredjeljenjem bio , kro-
nicni dvojezicar”).

Rijec je o jedinom kazalisnom djelu sadamnaestostoljetne portugalske knjiZevnosti koje
se u potpunosti uklapa u tzv. vicentinski teatar. To Melovo djelo napisano je, naime,
jos 1646., dakle u vrijeme kad se njegov autor nalazio u portugalskom zatvoru gdje je



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 647

ste¢i predodzba o vaznosti glazbe kako za samoga Mela osobno, tako i za
gjelokupno portugalsko (ali i ibersko) drustvo onoga vremena. Kao jedan
od najistaknutijih clanova najpoznatije portugalske barokne akademije —
Acadamia dos Generosos (Akademija plemenitil), utemeljene 1647., Melo je
zasigurno uvelike utjecao na njezino trajno opredjeljenje da u svoje redo-
ve prima prokusane glazbenike i pjesnike, ¢ime ¢e nedvojbeno pridonijeti
naglasenoj usmjerenosti tadasnjeg luzitanskog pjesnistva (tj. knjizevnosti)
na glazbu, ali, jednako tako, i glazbe na pjesnistvo (tj. knjizevnost opceni-
to). Razvidno je to i iz poznatih stihova Manuela de Farie e Souse (1590.
— 1649.) u kojima taj portugalski (zapravo iberski®) knjizevnik, filolog i
povjesnicar hvali izvrsnost onovremenih portugalskih glazbenika.
Njihovu izvrsnost u svojim je stihovima naglasavao i sam Francisco
Manuel de Melo koji se upravo apologetski raspisao i o vjerojatno najpo-
znatijem glazbenoteorijskom djelu portugalskoga kralja (inace vrsna mu-
zikologa, skladatelja i sakupljaca glazbenih djela) Ivana IV.'® — Defensa de la
musica moderna contra la errada opinion del Obispo Cyrillo Franco (Obrana su-
vremene glazbe od pogresna misljenja biskupa Cyrilla Franca, 1649.). Zanimlji-
vosti radi, spomenimo ovdje kako veliki hrvatski polihistor, ekumenist,
panslavist, teolog, muzikolog i luzofil Juraj Krizani¢ (1617./1618. - 1683.) u

bio prisiljen dokazivati lojalnost novim portugalskim vlastima (Restauraciji, odnosno
Ivanu IV.). Zbog toga viSe ne piSe komedije u Spanjolskom stilu, nego pokusava ozivjeti
izrazito portugalski vicentinski teatar farse. Neki ¢e, poput Tedfila Brage, apodikticki
tvrditi kako je Melov Auto o priucenom plemiéu utjecao na Moliereovog Gradanina plemica
(Bourgeois Gentilhomme), napose u prizorima poduke iz macevanja, plesa i knjizevnosti;
tim viSe Sto je djelo tiskano u Lyonu i $to je Moliere ¢uven po sklonosti Iberiji. (V. Talan
2004: 92-93 1 98)

Kao nadarbenik Kristova reda (Ordem de Cristo), Faria e Sousa je, naime, najveci dio
zivota proveo u épanjolskoj (tocnije, na madridskom dvoru), piSu¢i na Spanjolskom
jeziku.

Bududi portugalski kralj Ivan IV. (1604. — 1656.), tada jos vojvoda od Bragange, rodio se
u Vili Vigosi (portugalska pokrajina Alentejo), gdje su inace stolovali njegovi glazbeno
izrazito nadareni predci koji jo§ od Don Jaimea, preko Teodozija I., Ivana I., Teodozija
II. i njegova sina (kasnijega kralja Ivana IV.) uvelike ulazu u glazbenu umjetnost. Tako
¢e, primjerice, upravo otac navedenoga kralja, Teoddsio II., u Vili Vigosi utemeljiti glaz-
beni zavod ,Sv. Tri Kralja” gdje ¢e zanat , pec¢i” bududi dvorski glazbenici, odnosno
¢lanovi dvorske kapele. Bas Don Teoddsio je natjerao sina Ivana da se ozbiljno lati stu-
dija glazbe, ,namjestivsi“ mu za Skolskog kolegu mladica koji ¢e poslije postati jedan
od najpoznatijih portugalskih baroknih skladatelja - Jodoa Lourenca Rebela (1610. —
1661.). Kasnije Ivanovo duboko postovanje prema Rebelu prvi je put javno ocitovano
posvetio upravo prijatelju Rebelu, $to je mozda jedinstven slucaj u povijesti (glazbene)
umjetnosti da suveren, suprotno svim obic¢ajima, posvecuje djelo svom podaniku. Uz
panegiricki srocenu posvetu, ne manji izraz Ivanova postovanja prema Rebelu pokazu-
je i ¢injenica da u Obrani suvremene glazbe kralj zapravo brani glazbu kakvu je skladao
sam Rebelo.



648 Poglavlja iz romanske filologije

svojoj knjizi De musica navodi da je u Rimu nadgledao izdanje glazbenih
djela spomenutoga portugalskog kralja cija je glazbena teorija imala ve-
likog utjecaja i na samoga Krizanic¢a. Osim toga, zahvaljujuci pionirskim
istrazivanjima Ivana Goluba, zna se da je Krizani¢ nadgledao i tiskanje
glazbenih djela slavnoga portugalskog baroknog skladatelja Joaoa Lou-
renca Rebela' (tiskanih u tiskari Balmontijevih u Rimu). Treba napomenu-
ti da je prigodom tiskanja Rebelovih, odnosno Don Ivanovih skladbi doslo
do mjestimicne pogresne paginacije i do zagubljivanja pet od ukupno Sest
glasova u kraljevim motetima. Nastalu anomaliju razrijesio je portugalski
muzikolog José Augusto Alegria uz pomoc¢ jednog teksta Ivana Goluba.
Tako su dva Hrvata (Juraj Krizani¢ i Ivan Golub) i nehotice pomogla otkri-
¢u i promidZzbi dvaju Portugalaca (Joaoa Rebela i kralja Ivana IV)."®

Tijekom osamnaestog stoljeca do tada tijesna veza izmedu glazbe i knji-
Zevnosti u najzapadnijoj europskoj zemlji naglo slabi, i to naprosto zbog
¢injenice da je onodobna portugalska (ponajvise, dakako, operna) glazba u
potpunosti pod talijanskim utjecajem pa su tako, primjerice, operni libreti
mahom prijevodi (odnosno prepjevi) ili adaptacije talijanskih izvornika.
NajviSe se, naravno, prevodi Pietro Metastasio. Znatan dio prijevoda nje-
govih libreta potjece iz pera Francisca Luisa Amena," no prevodili su ga
(premda ne bas uspjesno) i drugi prevoditelji. Zanimljivo je da je najveci
luzitanski operni skladatelj na prijelazu iz osamnaestog u devetnaesto sto-
lje¢e, Marcos de Portugal (1762. — 1830.), ¢ije su se opere izvodile ne samo
u Italiji i Portugalu, nego i izvan tih zemalja®, pokusao stvoriti izvorno
portugalsku operu, no njegov je pokusaj na zalost neslavno propao jer nije
mogao dodi do kvalitetna libreta na portugalskom jeziku.

Isto se, medutim, ne bi moglo recii za tzv. ,opere” komediografa i pje-
snika Antonia Joséa da Silve?*' (1705. - 1739.) ¢iji opus broji osam djela izve-
denih u lisabonskom Gornjogradskom kazalistu (Teatro do Bairro Alto).
Rije¢ je o komedijama s glazbenim umetcima koje je (s izuzetkom prve)
skladao portugalski skladatelj Antonio Teixeira. U tim komedijama Silva
je uspjesno asimilirao razlicite kazaliSne utjecaje, prije svega Spanjolsku
komediju Sesnaestog stoljeca, latinsku plautovsku komediju, ali i izvorno
portugalski, vicentinski teatar farse. Prema sudu knjiZevnih kritic¢ara, oci-
ta je prvorazredna kvaliteta dijaloga Silvinih komedija. Cilj pak njegove

17 V. prethodnu biljesku!

18 V. o tome vise u Talan 1996: 141-167.
¥ Koji se uglavnom sluzio pseudonimom Fernando Lucas Alvim.
20 Neke su ¢ak prevedene na njemacki i ruski.

2 Poznatijeg pod nadimkom Judeu (Zidov).



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 649

fantazije bio je, u prvom redu, dobro nasmijati publiku, u ¢emu je najveci
luzitanski kazalisni autor u visestoljetnom razdoblju od Gila Vicentea do
Almeide Garretta doista imao uspjeha, anticipirajuci svojim (u europskim
razmjerima) originalnim glazbeno-scenskim djelom, izmedu ostalog, i
Prosjacku operu J. Gaya, austrijski Singspiel ili francusku komi¢nu operu.
Silvinim puckim , operama”, kad je rije¢ o sprezi knjizevne i glazbene
umjetnosti, svakako valja pribrojiti i ne mali broj pjesama koje pripadaju
(danasnjim rje¢nikom receno) podrudju zabavne glazbe. Rije¢ je o tzv. toa-
das, uvezenim iz Brazila, mahom nepoznatih (kant)autora, koje su postale
veoma popularne u cijelom osamnaestostoljetnom Portugalu, no nikada
na zalost nisu postale sastavnim dijelom kanonske knjizevnosti (ne nose
potpis nijednog kanonski priznatog autora).

Romantizam (koji se u luzitansku glazbu i knjizevnost uvlaci prili¢no
sporo i s ne malim zakasnjenjem u odnosu na druge europske zemlje?)
otvara nove glazbeno-knjizevne perspektive, prije svega zahvaljujuci
pojavi glasovirskih balada, odnosno popijevaka. Pod naletom (roman-
ticarskog) narodnog preporoda portugalska knjizevna djela (poglavito
romani i kazalisni tekstovi) napokon se pocinju koristiti i u portugalskim
operama (premda je, istini za volju, jo$ uvijek prili¢no snazna ,talija-
nizacijska” tradicija naslijedena iz prethodnog stoljec¢a). Znatan prilog
devetnaestostoljetnoj luzitanskoj solo pjesmi kao Zanru daje i poljski
skladatelj Gustavo Romano Salvini® kojega u Portugal dovodi grofica
Edla.** Upravo je, naime, Salvini uglazbio niz onovremenih portugalskih
pjesnika koji na taj nacin postaju sastavnim dijelom luzitanske ne samo
knjizevne, nego i glazbene povijesti. U tom je pogledu posebno prednja-
¢io pjesnik Jodo de Deus (1830. — 1896.) koji je svoje stihove i sam obica-
vao izvoditi na gitari.>

2 Vrijeme je to, naime, strasnoga gradanskog rata u Portugalu, pa stoga i ne cudi da muze

uglavnom Sute.

#  Gustavo Romano Salvini (1825. — 1894.) u Portugal stiZe 1858. kao ve¢ proslavljeni oper-

ni pjevac (tenor). Tijekom jedne probe u Portu (u Kraljevskom kazalistu sv. Ivana — Real

Teatro de Sao Joao) trajno ostaje bez glasa pa se otad posvecuje sustavnom pedagoskom

i skladateljskom radu. Kao glazbeni pedagog uspio je odgojiti niz vrsnih portugalskih

opernih umjetnika, ustrajno se boreci protiv prevlasti talijanske opere u Portugalu.

Pravim imenom Elise Hensler (1836. - 1929.), druga Zena portugalskog kralja Fernanda

II. (udovca kraljice Marije II.).

% Deusov obicaj da pise stihove za uglazbljivanje pridonio je tome da njegove pjesme
budu krajnje jednostavne. Rijec¢ je o pjesmama sazdanim od jezicki najsiromasnije, ,,naj-
sirovije” grade: od ponavljanja, uzvika, anakoluta; od svagdasnjeg rjecnika i (naoko)
otrcanih pjesnickih slika. Od tako priprostih stilskih sredstava ili se ne uradi nista ili se
»stvori usmena nacionalna pjesnicka bastina”. Deus je nedvojbeno uspio stvoriti ovo
drugo.

24



650 Poglavlja iz romanske filologije

Salviniu i Deusu svakako treba pribrojiti i ,nase gore list” — Antoniu
Pusich (Pusi¢).* Gotovo svi autori koji su dosad pisali o Pusi¢evoj isticu
kako ona u sebi sjedinjuje knjizevnika (odnosno pjesnika), dramskog stvara-
laca, glazbenika (, reproduktivca” i skladatelja), knjizevnog, kazaliSnog, glazbe-
nog ilikovnog kriticara, novinara, urednika, pedagoga, politologa, teologa,
antropologa, etnologa, socijalnog radnika (, karitativca”), borca za Zenska
prava itd.

Razumije se da status profesionalne knjiZevnice i glazbenice (odnosno
slobodne umjetnice) koji je Antdnia uspjela izboriti (ostavsi u tom pogledu
kroz dugo vremena jedina predstavnica svog spola u onodobnom patrijar-
halnom portugalskom drustvu) nije mogao ostati bez posljedica za njezino
djelo. Estetska mjerila morala je, naime, nerijetko prilagodivati banalnosti
prezivljavanja (otud, primjerice, mnostvo prigodnih pjesama u Antonijinu
opusu). No bez obzira na to, moZe se slobodno reci da u tom opusu ima
i djela prave umjetnicke vrijednosti.”” Pusic¢kina knjiZevna ostavstina broji
petnaestak knjiga, tri casopisa Sto ih je pokrenula i uredivala, te niz poje-
dinacnih (knjiZevnih) tekstova (ponajvise pjesama) rasutih po raznim ono-
dobnim antologijama, zbornicima i (knjizevnim) periodicima. Glazbena
ostavstina PusSic¢eve (skladbe za glasovir i kratke skladbe za orkestar) ¢ini
se da je zauvijek nestala u vihoru vremena.?® O onome Sto bismo danas
nazvali intermedijalnim pristupom (u ovom slucaju knjizevnosti i glazbi),
za koji se (svjesno i nesvjesno) zalagala upravo Anténia Pusich, mozemo,
medutim, podosta doznati iz Pusickinih tekstova (uglavnom knjiZzevnih i

% Antoénia Gertrudes Pusich rodila se 1. listopada 1805. na otoku Sao Nicolau (Cabo Ver-
de), u vrijeme kad joj je otac Antun Pusi¢ (Dubrovnik, 1760. — Lisabon, 1838.) obnasao
duznost glavnog mornarickog intendanta za Zelenortsko otocje. A upravo otac je bio
Antonijin prvi i najbolji ucitelj. Od njega je naucila i viSe nego Sto se u ono vrijeme oce-
kivalo od ,solidnih udavaca”. Ne samo da je te¢no govorila niz stranih jezika (osobito
francuski, engleski i talijanski), nego je stekla i izvrsnu glazbenu naobrazbu. Upravo ta
¢e joj naobrazba pomoci da poslije postane glasovita pijanistica, i skladateljica. Veselo
i bezbrizno razdoblje Zivota za Antoniju je zavrsilo prisilnim povratkom u Portugal
godine 1821. Politicki nemiri, a potom i okrutan gradanski rat koji se uskoro razmahao
zauvijek ¢e obiljeziti Anténijin Zivot i djelo. Drugi vazan ¢imbenik koji ¢e u velikoj mjeri
utjecati na Zivotnu putanju buduce portugalske spisateljice jesu njezini brakovi. Triput
se udavala i upravo iz tih njezinih brakova potje¢u danasnji (portugalski) potomci An-
tuna Pusica. Preminula je u Lisabonu, u 78. godini Zivota, 5. listopada 1883. O A. Pusich

v. vise u Talan 2006.
¥ Pritom valja naglasiti da je Pusi¢eva svoju Siroku erudiciju iskoristila ne za osobnu
promociju, nego za boljitak drustva u kojemu je zivjela. Uocljivo je to ve¢ u njezinim
prvim (politi¢kim ili knjizevnim) prilozima koje je, pocevsi od 1841., objavljivala u ra-
znim luzitanskim novinama i casopisima, ali i u brojnim predavanjima i drugim javnim
(politickim) nastupima.

% U potrazi za njom isprevrtao sam jos prije petnaestak godina mnoge portugalske glaz-
bene arhive, ali, nazalost, bez ikakva rezultata.



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 651

glazbenih kritika) Sto ih je viSe ili manje sustavno objavljivala u svojim ca-
sopisima,” kao i iz kazaliSnog dijela njezina opusa u kojemu podjednako
dolazi do izrazaja Pusickina, kako spisateljska, tako i skladateljska daro-
vitost (¢ime zapravo slijedi za Portugal uistinu neobi¢no bogatu tradiciju
koju je, kako smo vidjeli, jos krajem petnaestog stoljeca zaceo veliki Gil
Vicente).

Ne manje zasluzan za unaprjedenje glazbeno-pjesnicke (odnosno knji-
zevne) suradnje u Portugalu druge polovice devetnaestog stoljeca je i
Alfredo Keil (1854. — 1907.),% zahvaljujudi kojemu Portugalci naposljetku
dobivaju u pravom smislu rijeci nacionalnu operu. Keil je, naime, prvi po-
segnuo za jednim od najpoznatijih djela prvaka portugalskog knjiZevnog
romantizma Almeide Garretta (1799. — 1854.) — poemom Dona Branca —
skladavsi (1888.) istoimenu operu. Desetak godina poslije (to¢nije, 1899.)
njoj se pridruzuje i Keilova opera Serrana (Gorstakinja),* koju su u to vrije-
me drzali najboljom portugalskom operom uopce. Pritom valja napome-
nuti da su luzitanskom nacionalnom operom u to doba i inace ,,zagospo-
darile” teme iz portugalske povijesti. Tako, primjerice, Francisco de Sa de
Noronha (1820. — 1881.) visekratno poseze za ve¢ spomenutim Garrettom,
iskoristivsi njegova djela s nacionalnom povijesnom tematikom za svoje
opere Beatriz de Portugal i O Arco de Sant’ Ana (Luk svete Ane). U istu ce
opernu svrhu biti iskoriSten i Garretov kazalisni komad Frei Luis de Sousa,
kao i glasoviti povijesni roman O Bobo (Dvorska luda) drugog velikog lu-
zitanskog romanticara Alexandrea Herculana (1810. — 1877.). Skladatelj i
pjesnik Joao Marcelino Arroio (1861. — 1930.) poseze pak za najpoznatijim
romanom — Amor de Perdi¢do (Kobna ljubav) — Camila Castela Branca (1825.
—1890.), skladajuci istoimenu operu* (sam skladatelj zove je , lirskom dra-
mom”) koja ¢e doZivjeti i medunarodni uspjeh.

Glazbeno-knjizevna suradnja onodobnih portugalskih autora ne oci-
tuje se, medutim, samo na podrudju opere, nego i na podrudju jednako
popularne operete. Mozda najuspjesniji primjer takve suradnje jest ona
izmedu knjiZzenika (odnosno dramaticara) kao $to su, primjerice, Gervasio
Jorge Gongalves Lobato ili Joao Gongalves Zarco da Camara te operetno-
ga skladatelja Cirfaca Cardosa (1846. — 1900.), autora glasovitih opereta

#  Rijec je o ¢asopisima , A Assembleia literaria”, ,A Beneficéncia” i , A Cruzada”.

% Ponajvise poznat kao skladatelj jos uvijek aktualne portugalske pateticne himne (A Por-
tuguesa) koja uvelike podsje¢a na Marseljezu.

Za koju je libreto napisao Henrique Lopes de Mendonga (1856. — 1931.), s kojim je Keil
visekratno suradivao (Mendonga je i autor teksta danasnje portugalske himne).

%2 Premijera te opere bila je 1907. u u Lisabonu, a ve¢ 1910. opera je izvedena i u Hambur-
gu.

31



652 Poglavlja iz romanske filologije

O Burro do Senhor Alcaide (Magarac gospodina kastelana, 1891.) i O Solar dos
Barrigas (Ladanje gospode Trbusina, 1892.).

Portugalski nacionalni melos Sto su ga ustrajno zagovarali mnogi de-
vetnaestostoljetni, osobito fin-de-siécle-ovski luzitanski skladatelji i pjesni-
ci, odnosno knjiZzevnici (Eca de Queirds ¢e tako primjerice, Sto je itekako
znakovito, svog Frei Gila zamisliti kao tekstovni predloZak za oratorij!)
doci ¢e do izrazaja i kod vedine skladatelja koji djeluju u proslom, dvade-
setom stoljecu, pa tako i kod Ruya Coelha (1889. — 1986.). Coelho je, osim
toga, u nizu svojih tekstova zdusno branio stajaliSte prema kojemu bi sve
opere s repertoara portugalskih kazalista trebale obvezatno biti izvodene
na portugalskom (kao sto su u Njemackoj, Francuskoj ili Engleskoj izvodene
na jezicima doti¢nih zemalja). U protivhom se, smatrao je, nanosi gole-
ma Steta interesima glazbe i knjizevnosti jer publika ne razumije ni ono
Sto gleda ni ono Sto slusa. Kao jedan od vodecih luzitanskih skladatelja
dvadesetog stoljeca, Coelho se i sam nadahnjivao nacionalnim knjiZevnim
djelima narucivsi, primjerice, za svoju , glazbenu eklogu” Crisfal libreto od
¢uvenog pjesnika Afonsa Lopesa Vieire (1878. — 1946.), a uglazbio je (da
spomenemo usput) i neke od pjesama iz njegove poznate zbirke Cangoes
de Saudade e Amor (Popijevke ceznje i ljubavi). Izbor portugalske knjizevne
tematike, za Sto se zalagao ne samo Coelho, nego i drugi onovremeni lu-
zitanski skladatelji, imao je za cilj posvemasnju luzitanizaciju same glazbe
kao takve, a ne tek prilagodbu navedene tematike talijanskim glazbenim
uzor(c)ima. Ekloga Crisfal je, naime, svojevrstan pokusaj glazbenog ,, prije-
voda” vec od prije postojeceg knjizevnog izricaja , portugalske psihe” koju
u istoimenoj eklogi opisuje Cristévao Falcao (izmedu 1512. 1 1515. - 1557.).
U operama se pak Ruy Coelho uglavnom okrece vicentinskim temama
(Inés Pereira i Auto da Barca do Inferno, primjerice), a poseZe i za vjerojatno
najpoznatijom portugalskom tragedijom — Castro® — Sesnaestostoljetnog
portugalskoga knjizevnika Anténia Ferreire (1528. — 1569.), kao i za poe-
mom Belkiss portugalskog simbolistickog pjesnika (i, spomenimo usput,
prijatelja nasega Ante Tresica-Pavicica) Eugénia de Castra (1869. — 1944.).

Djela nacionalnih knjizevnih klasika trajno su vrelo nadahnuca i za
druge proslostoljetne portugalske skladatelje. Tako, primjerice, po mno-
gima mozda najveci luzitanski skladatelj dvadesetog stoljeca i jedan od
najpoznatijih predstavnika glazbenog impresionizma uopce — Fernando
Lopes Graga (1906. — 1994.) — svoju simfonijsku poemu Paraisos Artificiais
(Umjetni rajski vrtovi), prema vlastitu priznanju, nedvojbeno duguje ve-

¥ Punim naslovom Tragédia Muito Sentida e Elegante de D. Inés de Castro (Veoma procucena i
otmjena tragedija gospoje Inés de Castro).



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 653

likom portugalskom pjesniku i filozofu (drze ga preteCom egzistencijali-
sticke filozofije) Anteru de Quentalu (1842. — 1891.), dok je njegovih Dez
Madrigais Camonianos (Deset Camoesovih madrigala), kao Sto se uostalom
vidi iz samoga naslova, nastalo na tekstualnom predlosku najveceg luzi-
tanskog pjesnika svih vremena — Luisa Vaza de Camoesa (1525.? — 1580.).
Od ostalih Graginih djela inspiriranih portugalskim pjesnic¢kim odnosno
knjizevnim klasicima, navedimo ovdje tek dva najvaznija: Histéria Trigi-
co-Maritima (Tragi¢no-pomorska prica), nadahnuta stihovima Miguela Torge
(1907. — 1995.) i ciklus solo pjesama As Mios e os Frutos (Ruke i plodovi),
prema istoimenoj zbirci najpopularnijeg proslostoljetnog luzitanskog pje-
snika Eugénia de Andradea (1923. — 2005.).

Nakon ovog kratkog osvrta na pjesniStvo (odnosno knjizevnost) u
portugalskoj glazbi, preostaje nam jos da se barem s nekoliko recenica
osvrnemo i na glazbu u portugalskom pjesnistvu (odnosno knjizevnosti
opcenito). Valja odmah naglasiti da glazbu, tj. glazbenu umjetnost, kao
temu zarana nalazimo u portugalskoj poeziji, i to od samih njezinih sred-
njovjekovnih pocetaka. Od poslovicnih kanconijerskih svada trubadura i
zonglera (s Cestim aluzijama na Zonglerovo nastojanje da se uzdigne iznad
svog poloZaja i da se sam pocne baviti stihotvorstvom, tj. skladanjem),
preko Glavnoga kanconijera, koji se uistinu nasiroko bavi glazbom, njezi-
nim tehnikama i zakoni(tosti)ma, te mnogobrojnih prigodnih pjesmotvora
posvecenih glazbenicima (posebno karakteristicnih za barokno razdoblje),
sve do osamnaestostoljetnih i devetnaestostoljetnih pjesnickih i proznih
tekstova raznih neoklasika (arkadicara) i romanticara (poput, primjerice,
ve¢ spominjanih A. Garretta ili C. Castela Branca), glazba je nerijetko bila
sredi$nji izvor knjiZevnog nadahnuca.

To ¢e, medutim, posebno doci do izraZaja u simbolizmu, kada zvukov-
na umjetnost pjesnicima postaje vaznija nego ikada prije (sjetimo se samo
Verlainove izreke ,De la musique avant toute chose”!). Vidljivo je to kroz
Zelju simbolista da rije¢éima dosegnu harmoniju instrumentalne glazbe,
kroz njihovo upravo opsesivno zanimanje za glazbu kao takvu, kroz glaz-
beno nazivlje kojim obiluje simbolisticko pjesnistvo (nokturno, sonata,
simfonija itd.), kroz sustavno sinestezijsko pridruZivanje zvuka pojedinih
glazbala odredenim pjesnickim slikama ili stanjima duse — postupak koji
je posebno drag jednom od najvecih, ako ne i najve¢em portugalskom sim-
bolistickom pjesniku Camilu Pessanhi (1867. — 1926.). Nadalje, (portugal-
sku) simbolisticku poetiku odlikuje i izrazita sklonost glazbi kao dekoraci-

% Zbirka je nastajala (i izlazila) u razdoblju od 1889. do 1894.
% U tom je pogledu vjerojatno najzanimljiviji slucaj skladatelja Fernanda C. Lape (1950.).



654 Poglavlja iz romanske filologije

ji (u tom je pogledu posebno zanimljiv Alexandre da Conceigao sa svojom
pjesmom ,,A Orquestra” — , Orkestar”), kao i davanje prednosti rijetkim i
egzoticnim glazbalima, odnosno glazbalima egzoti¢na, lascivna ili , ritual-
na” zvuka (kao $to je slucaj u zbirci Oaristos — Njezna cavrljanja — Eugénia
de Castra, gdje se, primjerice, pojavljuju krotal i gajde).

Kad je rije¢ o poetickoj ,,opsjednutosti” glazbom, dvama spomenutim
luzitanskim simbolisti¢kim pjesnicima, svakako valja pribrojiti jos i Abilia
Manuela Guerru Junqueira (De Profundis) te Antonia Nobrea (Requiems).
I za njih je naime, bas kao i za niz drugih portugalskih simbolista, karak-
teristi¢no uporno pokusavanje da kroz verbalnu izraze stvarnu glazbu (i to
usprkos Sizifovu poslu kojega se lacaju ili mozda bas zato Sto su ga itekako
svjesni!), o éemu uostalom svjedodi i ve¢ citirani Afonso Lopes Vieira koji
je u stihove ,pretocio” (to¢nije: pokusao pretociti) cuvene Schumannove
Dijecje prizore (Kinderszenen).

Premda se luzitanska knjizevnost, za razliku od francuske ili njemacke
(sjetimo se, primjerice, Jeana-Christophea Romaina Rollanda ili Doktora Fau-
stusa Thomasa Manna!), ne moze pohvaliti romanom koji bi iskljucivo bio
posvecen glazbi ili glazbeniku, pojedini glazbeni dogadaji, prizori ili osobe
pojavljuju se i u mnogim portugalskim proznim djelima. Izdvojit éemo tek
dva vjerojatno najpoznatija primjera. Prvi je od njih glasoviti roman naj-
veceg luzitanskog romanopisca realistickog (i ne samo realistickog) raz-
doblja, ve¢ spomenutog Ege de Queirdsa (1845. — 1900.) — Os Maias (Obitelj
Maia, 1888.). U njemu Queirds prikazuje lik dirigenta i pijanista Crugesa
Ciji portret postaje (i do danas ostaje!) prototip glazbenika Sto simbolizira
,tromost” i ,konformizam” u kojemu (je) navodno zivotari(la) portugal-
ska (klasi¢na) glazba. Drugi je primjer mozda najznamenitija portugalska
zbirka pamfleta — Os Gatos (Macke**) — Fialha de Almeide (1857.-1911.). U
njoj se pak pojavljuje lik violinista Sérgia, genijalca i (boemskog) propalice
istovremeno, koji ¢e Almeidi posluziti kao izgovor za nekoliko stranica
gotovo simbolisticki stiliziranih opisa glazbe kao nemimeticke i upravo
stoga knjizevno (dakle: mimeticki) ,neuhvatljive” umjetnosti.

Ovaj nas krajnje saZeti informativni prikaz glazbe u portugalskoj knji-
Zevnosti i knjiZevnosti u portugalskoj glazbi zavrsit ¢emo onako kako
smo ga i poceli, citatom iz Zmegadevih intermedijalnih studija KnjiZevnost
i glazba — citatom koji viSe nego izravno odgovara na pitanje zasto je raz-
mjerno malo portugalskih (i ne samo portugalskih, naravno!) knjizevnih
tekstova koji se bave opisima (klasicne) glazbe:

Odlucujuca je, bez dvojbe, Cinjenica da glazba, stupajuci u neki od-
nos s knjizevnos¢u, ipak u biti ostaje vjerna svojoj naravi. No knji-



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 655

Zevni tekst, Zele¢i predociti glazbeno djelo, jedva da ce ikada moci
izbje¢i tegobnu dilemu: prikratiti glazbu ili neprimjereno optereti-
ti pristupacnost literarnog (vecinom pripovjednog) izraza. Jedna je
osobitost glazbe, naime, u tome sto se o njoj doista adekvatno moze
govoriti samo strucnim rjecnikom; sve drugo je iskazivanje subjek-
tivnih dojmova, koji ni na sto ne obvezuju.

Jezicni iskaz o osobnom dojmu morat ce — ako izbjegava strucan opis
— pribjegavati svakojakoj metaforici, traZeci knjiZevni, poetski korelat
glazbenom doZivljaju. Nevolja je onda u tome Sto svaki Citatelj — ako
nije rije¢ o programskoj glazbi, dakle o glazbi s knjizevno zadanim
koordinatama — moZe tekst Citati na svoj nacin, promasujuci auto-
rovo predodzbeno polje, a time i glazbu koja je polaziste svemu. Na
suprotnoj ce pak strani biti, uvjetno receno, muzikoloski opis nekoga
notnog teksta, opis koji ce broj buducih kompetentnih Citatelja dra-
sticno ograniciti — da i ne spominjemo tesko rjesiva pitanja stilske
ravnoteze, koja je zacijelo ugrozena ako Citatelj najednom stjece do-
jam da je u pripovjednu prozu zalutao odlomak iz znanstvene raspra-
ve namijenjene strucnjacima.

Nije, dakle, rijec samo o glazbenoj verziranosti pisca koji se laca takva
posla nego se radi, prije svega, o razlikama izmedu osobitosti poje-
dinih vrsta umjetnosti, a to znaci o problemskom sklopu koji potice
na razmatranja o aktualnosti modernoga Laokoonta. (Zmegac 2003:
173-174)

Unatoc¢ nepobitnoj ¢injenici kako u vise od osam stoljeca dugoj povijesti
portugalske knjizevnosti i glazbe niposto nije nedostajalo autora koji su
svojim stvaralastvom gotovo podjednako pripadali objema umjetnostima
(na Sto smo uostalom upozorili ve¢ na samome pocetku ovoga clanka!),
nedvojbeno je da je, bilo u kvantitativnom, bilo u kvalitativnom pogledu,
i na podrudju Portugala prevladavala knjizevnost u glazbi nad glazbom
u knjizevnosti. U neizbjeznu srazu mimetic¢ke i nemimeticke umjetnosti,
mimeticka, naime, redovito izlazi kao (uvjetno receno) gubitnik vec¢ i zato
jer je (da parafraziramo Igora Stravinskoga) nemimeticka (dakle, glazba),
za razliku od mimeticke, uistinu ,sama sebi dostatnom”. Je li ta samo-
dostatnost vrlina ili mozda mana, o tome bi se jamacno dalo raspravlja-
ti. Neki bi rekli kako je vjerojatno ipak prije mana jer u protivnhom ne bi
toliki glazbeni stvaraoci uporno (verbalno) tumacili vlastito stvaralastvo,
insistirajuéi na njegovu sinestezijskom dozivljavanju, kao sto pokazuju i
primjeri brojnih (suvremenih) portugalskih skladatelja,® no o tome mozda
u nekom od narednih ¢lanaka.



656 Poglavlja iz romanske filologije

Popis literature:

Braga, Tedfilo (1984). Histdria da Literatura Portuguesa, Lisboa, Imprensa Na-
cional-Casa da Moeda.

Branco, Joao de Freitas (*1995). Histéria da Miisica Portuguesa, Lisboa,
Publica¢des Europa-América, Lda.

Brito, Manuel Carlos de (1989). Estudos de Histéria da Muiisica em Portugal,
Lisboa, Editorial Estampa.

Brito, Manuel Carlos de / Cymbron Luisa (1992). Histéria da Miisica Portu-
guesa, Lisboa, Universidade Aberta.

Coelho, Jacinto Prado do (1997). Diciondrio de Literatura, Porto, Mario Figue-
irinhas Editor.

Costa, Jorge Alexandre da (2015). Olhares Sobre a Histéria da Musica em Por-
tugal, Aveleda (Porto), Verso da Histdria Editora.

Cruz, Manuel Ivo (2008). O Essencial sobre a Opera em Portugal, Lisboa, O
Teatro Nacional de S. Carlos/Lello Editores.

Ferreira, Manuel Pedro (1994-95). Da musica na histdria de Portugal, Revista
Portuguesa de Musicologia, 4-5, pp. 167-216.

Machado, Alvaro Manuel [et alia] (1996). Diciondrio de Literatura Portuguesa,
Lisboa, Editorial Presenca.

Saraiva, Antonio José / Lopes, Oscar (71996). Historia da Literatura Portugue-
sa, Porto, Porto Editora.

Talan, Nikica (1996). Hrvatska/Portugal (kulturno-povijesne veze kroz stoljeca),
Zagreb, Drustvo hrvatskih knjizevnika.

Talan, Nikica (2001). Pjesnistvo Eugénia de Andradea i srednjovjekovna galjesko-
portugalska ljubavna lirika, Zagreb, Hrvatsko filolosko drustvo.

Talan, Nikica (2004). Povijest portugalske knjiZzevnosti, Zagreb, Skolska knjiga.

Talan, Nikica (2005). Suzivot s Portugalom, Zagreb, Hrvatsko filolosko drustvo.

Talan, Nikica (2006). Anténia Pusich: Zivot i djelo, Zagreb — Dubrovnik, Hrvat-
ska akademija znanosti i umjetnosti — Zavod za povijesne znanosti
u Dubrovniku.

Talan, Nikica (2011). Portugal, Zagreb, Skolska knjiga.

Zmegad, Viktor (2003). KnjiZevnost i glazba (intermedijalne studije), Zagreb,
Matica hrvatska.

Diciondrio de Literatura (1997). Porto, Mario Figueirinhas Editor.

Historia da Literatura Portuguesa (2001). Lisboa, Publicag¢oes Alfa.

Roteiro da Literatura Portuguesa (*1996). Frankfurt am Main, Verlag Teo Ferrer
de Mesquita.



N. Talan, Glazba u portugalskoj knjizevnosti ... 657

Verbo-Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura (1998). Lisboa — Sao Paulo, Edi-
torial Verbo.

Mdsica na Literatura Portuguesa:
Literatura na Masica Portuguesa

O artigo refere-se aos autores portugueses ligados as duas artes aqui tratadas: a
musica e a literatura. Nos primeiros séculos da literatura portuguesa, marcados
pela poética trovadoresca de amor cortés, a unidade de ambas as artes € subenten-
dida. Quanto ao séc. XV (parcialmente também ao séc. XVI), uma atividade musi-
cal bem intensa dos poetas lusos da época é testemunhada pelo Cancioneiro Geral
(1516) de G. de Resende. Gradualmente, porém, a musica torna-se cada vez mais
complexa, a monodia da lugar a polifonia, o estilo de canto (sob a influéncia de
uma renascenga iminente) fica cada vez mais elaborado e mais variado. Tudo isto
faz com que pouco a pouco a arte musical se torne mais independente (em relacad
a literatura), emancipando-se (do ponto de vista de compositor, mas também do
de intérprete). O estado bem diferente deste caracteriza o teatro, onde a musica
continua a desempenhar um papel muito importante relativamente a arte da pa-
lavra. Isso nota-se antes de mais nada no teatro vicentino, considerado por mu-
itos o precursor da oOpera nacional portuguesa. Na literatura do séc. XVII, uma
atengao particular dedica-se ao vilancico e ao madrigal. No séc. XVIII, a ligagao
entre a musica e a literatura enfraquece rapidamente, uma vez que a musica por-
tuguesa da época (sobretudo a de dpera) esta sob uma forte influéncia italiana. O
romantismo abre novas perspectivas musicais e literarias gragas ao aparecimento
de composi¢des para voz e piano, ou seja, baladas de piano. Sob pressao de uma
regeneracao nacional, muitas obras literarias lusitanas comecam finalmente a ser
usadas em dperas portuguesas. Caracteristicas explicitamente nacionais de ar-
tes musical e literaria, defendidas por muitos autores lusos do séc. XIX, estariam
também altamente presentes na criagdo da maioria de compositores do século pa-
ssado, sobretudo na de Ruy Coelho e Fernando Lopes Graga. Quanto a musica na
literatura portuguesa, a arte musical propriamente dita, enquanto tema, aparece
bem cedo na poesia lusa, logo nos seus inicios medievais, mas no seu apogeu so6
estaria na época do simbolismo. Embora a literatura lusitana (diferentemente da
francesa ou alema) nao possa gabar-se de um romance exclusivamente consagra-
do a musica em geral ou a um compositor particular, mesmo assim determinados
acontecimentos, cenas ou personalidades musicais aparecem também em muitas
obras portuguesas de ficcao (maestro e pianista Cruges no romance Os Maias, de
Eca de Queirds, ou violinista Sérgio na coletanea Os Gatos, de Fialho de Almeida,
por ex.). Apesar do facto de que em mais de oito séculos da histéria de literatura
e musica portuguesas nao faltavam autores cuja obra pertencia quase igualmente
as duas artes, ndo ha duvida de que também em Portugal a literatura na musica
prevalecia (e continua a prevalecer) a musica na literatura.

Palavras-chave: musica, literatura, histdria, Portugal, intermedialidade






