Ponajprije, dr. sc. Milana Cernelié je kritiéna znan-
stvenica koja dobro odvaguje svaki podatak, svaku
tudu tvrdnju prije no sto pocinje njome rukovati.
Ona minuciozno rasclanjuje kriticki prosijano etno-
grafsko gradivo, oStroumno izvodi sinteze i donosi
zakljucke. Citatelj koji se zanima za zivot naroda, za =i
etnicke procese, ne ce hiti razocaran. 7

V. Belaj ot
Knjigu, s jedne strane, smatram vaznim,

znanstveno utemeljenim doprinosom i#

etnoloskoj spoznaiji, posebice s obzirom ’\- /

na interpretaciju geneze i kreiranja kul-
turnih, etnijskih, subetnijskih i nacional-
nih identiteta, ali i s obzirom na
postupak ukljuéivanja utjecaja povi-
jesno-politickih kretanja na tradicijske
obrasce svakodnevnoga ljudskog zivota
u etnoloSku analizu.

S druge strane, ova
knjiga opcenito dopri-
nosi boljem poznavanju
hrvatske nacionalne kul-
turne povijesti.

J. Grbié

DljauIB)) BUEJI

3NANLS HDVAINNNE

FF press

FF pres®



BUNJEVACKE STUDIJE

Milana Cerneli¢



Nakladnik:

Sveucilite u Zagrebu, Filozofski fakultet, Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju
FF-press

Za nakladnika
prof. dr. sc. Miljenko Jurkovi¢

Recenzenti
prof. dr. sc. Vitomir Belaj
prof. dr. sc. Jadranka Grbi¢-Jakopovi¢

Lektura
Petra Kelemen

Graficki urednik i radunalni slog
Boris Bui

Naslovnica
Boris Bui

Tisak
AKD. d.o.0., Zagreb

ISBN 978-953-175-238-9

CIP zapis dostupan u ra¢unalnom katalogu Nacionalne i sveudili$ne knjiznice u Zagrebu pod brojem 624652

Tiskanje knjige financijski je pomoglo Ministarstvo znanosti, obrazovanja i $porta Republike Hrvatske.

Nijedan dio ove knjige ne smije se umnoZavati ni na koji nadin bez pismenoga odobrenja izdavacta. Svako
neovladteno umnozavanje podlijeze kaznenoj odgovornosti.



Milana Cernelié¢

BUNJEVACKE STUDIJE

FF preSS

Zagreb, 2006.






Sadrzaj 5
SADRZA]
1. UMJESTO UVODA: KAKO PRISTUPITI ISTRAZIVANJU BUNJEVACKIH

IDENTITETA? Lo 13
2. PRIMORSKO-LICKI BUNJEVCL........covoiverreeeseeeeeesesee e, 19
2.1.  Prvi rezultati istrazivanja tradicijske kulture primorskih Bunjevca............ 19
2.2. lstrazivanje tradicijske bastine, identiteta i etnogeneze primorskih

BUNJEVACA ..o 23
2.3. Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica...................... 29
2.4. Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta.........ccccccceevrveinincnnns 41
2.5. Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like,

Primorja i Gorskog Kotara............cceeveeiiiiioiiiiiiiiccceceecece 55
3. PODUNAVSKI BUNJEVCI ...ttt 69
3.7. O ZIVOtU NA SAIASU. ...t 69
3.2. Povezanost zivota na salasu i u gradu..........ccccccvviiiiiiiiiiiiiiiii 91
3.3. Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca ............cccccecvnneneee. 95
3.4. Obicaj plesa s NeVJEStOM...........cciiiiiiiiiiiiiiic 109
3.5.  Zadruge obitelji Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija.................... 123
3.6. Slijedom karakteristicnih pojava u zadruznom zivotu

podunavskih Bunjevaca ...........cccccccciiiiiiiiiiiii 141
3.7. Gore obredne Vatre...........c.ccoeoiiiiiiiiiiiiiiie e 153
3.8. Backi Bunjevci u kontekstu etnickih promjena tijekom

20. StOlJECA .. 167
3.9. Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost

hrvatskome Narodu ...........cccocoiiiiiiiiiiiiiic e, 185
3.10. Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj.........cccccoecvninieincnnes 201
4. BUNJEVCI U KONTEKSTU ETNOKULTURNIH PROCESA

NA PROSTORU JUGOISTOCNE EUROPE .......cccvviiiiiiiiiiiiiiee 217
4.1. Uloga svatovskog StarjeSine ...........cccocvieiiiiiiiiiiiiiiiiicciecece 217
4.2.  Srodne pojave u svadbenim obicajima Bunjevaca i balkanskoga

stanovnistva romanskoga gOVOra ............ccccceviiiiiiiiiiiiniiiceiecc 225
4.3. Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca................ 233
4.4. Kravaj — bastina iz daleke starine.........c..ccceceveviininiininiie, 253
4.5. Svatovska grana nije samo UKras............cccoveueinieeiiieinieciieceeces 263



M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

KRITICKI OSVRT NA DOPRINOS ISTRAZIVANJU BUNJEVACKOG

PODRIJETLA SRPSKOG ETNOLOGA JOVANA ERDELJANOVICA......... 273
Literatura i IZVOrT .......ccooiiiiiiiiiiiii i 283
Zivotopis Milane Cernelic............oovvrrrueieiriereieeeeeeee e, 309
Summary: The Bunjevci Studies ..........coceeviiniiiiiiiiinienciicc, 311

Popis autora fotografija..........ccccceeieriiiiniiiiiicc 319



Bunjevacke studije Milane Cerneli¢

Zanimanje za identitet integralni je dio procesa modernizacije, jer se javlja u
svim dru$tvima, bez obzira kakvoga su ideoloskoga usmjerenja. A budu¢i da
je u suvremenim znanostima drustveno-humanisticke provenijencije zavladalo doba
raznovrsnih antropologija, upravo u okviru moderne i popularne sintagme “potraga
za identitetom”, etnoloska i antropoloska literatura u posljednjih je nekoliko desetlje-
¢a proizvela brojne teorije, usmjerene na afirmaciju i reafirmaciju kulturnih, etnic¢kih,
subetnickih, nacionalnih i inih identiteta. Njima se pridruzuje i ova knjiga.

Dugogodi$nji znanstveno-istrazivatki rad Milane Cerneli¢ na temu Bunjevaca,
zahvaljujudi njezinome predanom radu, koji podrazumijeva istrazivanje, analizu i inter-
pretaciju literature, arhiva i dokumentacije, te vremenski i prostorno opsezna terenska
istrazivanja, rezultirao je do sada brojnim izvornim znanstvenim radovima: ¢lancima,
studijama, elaboratima, knjigom (Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca, 1991.,
Zagreb, Ewoloski zavod Filozofskoga fakulteta u Zagrebu), izlaganjima na znanstve-
nim skupovima u Hrvatskoj i u inozemstvu, napokon — magistarskim i doktorskim
radom. Stoga ova knjiga doista dolazi iz pera jednoga/jedne od najve¢ih autoriteta u
domeni istrazivanja Bunjevaca i jednoga/jedne od najvrsnijih poznavatelja/poznavate-
ljice Bunjevaca u nas, doti¢no njihove etnogeneze, kulture i identiteta.

U ovoj knjizi autorica redom: obrazlaze sadrzaj svojih istrazivanja, kao i njihov ter-
minoloski, teorijski i metodoloski okvir. Naglasava da je tema svih priloga vezana uz
etnogenetske procese i identitet “osebujne hrvatske etnicke skupine Bunjevaca”, kroz
njihovu povijesnu i kulturnu sudbinu. Da bi mogla znanstveno-istrazivacki sagledati
ovu kompleksnu temu, istrazivanje je smjestila u Siroki prostorni i vremenski kontekst.
Ona se, naime, bavi ovim procesima na prostoru cijele jugoisto¢ne Europe. Obuhvaca
razdoblje od pocetaka njihovih migracija iz ishodi$noga podru¢ja, a to je, prema
autorici, grani¢no podrucje Albanije i Crne Gore, jugoisto¢na Bosna i Hercegovina,
Dalmacija, do danasnjih dana. To zna¢i razdoblje od nekoliko stolje¢a. Da je ovako
velik prostor i dugo vremensko razdoblje bilo doista nuzno obuhvatiti, jasno je iz
¢injenice, da su se na tome prostoru i u tome razdoblju kontinuirano doticali razliciti
narodi i njihove kulture, te da je zapravo to bilo podru¢je permanentnih prozimanja i
preslojavanja razlicitih etnija. Za svoje je istrazivanje uobli¢ila sasvim jedinstveni teo-
rijski pristup: povezala je istraZivanje etnogenetskih procesa s procesima identifikacije,
jer u protivnom rezultate istrazivanja ne bi mogla “sprovesti” od proslosti ka sadasnjo-
sti. Oni bi doduse egzistirali, ali tek kao neka fosilizirana slika minulih vremena.



8 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Knjiga je, naravno, podijeljena na poglavlja. Jedno od njih bavi se primorsko-lickim
Bunjevcima, a drugo podunavskim. Tekstovi su rezultat posve originalnih istraziva-
nja. Stoga donose potpuno nove podatke i spoznaje o objektivnim i subjektivnim
dimenzijama etnokulturnoga identiteta Bunjevaca. Tu se radi o istrazivanju kulture u
ozra¢ju specifi¢noga nacina zivota u Primorju, Lici i Podunavlju, uvjetovanom nadi-
nom privredivanja. Autorica analizira i interpretira procese kulturne transformacije i
adaptacije koje su bunjevacki doseljenici prosli od ¢asa doseljenja u doti¢ne krajeve pa
do recentnoga doba.

U nekoliko tekstova Milana Cerneli¢ upozorava na problem nijekanja, zanema-
rivanja i politicke manipulacije etnickim i nacionalnim identitetom podunavskih
Bunjevaca od strane vlasti (madarske, srpske).

Situiranost svojevrsne dijasporske zajednice podunavskih Bunjevaca takoder je
obuhvacena u tekstu o lokalnoj zajednici backih Bunjevaca u Hrvatskoj.

Nadalje, u tekstovima, koji ¢ine poglavlje o Bunjevcima u kontekstu etnokulturnih
procesa na prostoru jugoisto¢ne Europe, autorica sazima brojne rezultate znanstvenih
istrazivanja na temelju odabranih primjera iz svadbenih obicaja. Ti tekstovi zapravo
rjecito svjedoce o kulturnim strujanjima i prozimanjima na prostoru jugoisto¢ne
Europe. Tijekom minulih stolje¢a iznjedrila su, naime, specifi¢ne kulturne pojave kao
rezultat etnokulturnoga razvoja kako Bunjevaca, tako i naroda s kojima su dolazili u
doticaj.

Kako se Milana Cerneli¢ moze podiiti ogromnim poznavanjem literature o Bu-
njevcima, pokazala je u jednom od tekstova u kojem kompetentno i argumentirano
iznosi kritiku izvora i literature te stavove spram njih.

Knjigu, s jedne strane, smatram vaznim, znanstveno utemeljenim doprinosom
etnoloskoj spoznaji, posebice s obzirom na interpretaciju geneze i kreiranja kulturnih,
etnijskih, subetnijskih i nacionalnih identiteta, ali i s obzirom na postupak ukljuciva-
nja utjecaja povijesno-politickih kretanja na tradicijske obrasce svakodnevnoga ljud-
skog Zivota u etnolosku analizu.

S druge strane, ova knjiga opcenito doprinosi boljem poznavanju hrvatske nacio-
nalne kulturne povijesti.

Jadranka Grbié¢-Jakopovié¢



Habent sua fata libelli

mjige imaju svoj usud, govorahu jo$ i stari Latini. A mnogo je ¢imbenika koji
ekoj knjizi odreduju tu njezinu sudbinu. Pa kada trebate napisati nesto knjizi
na put, morate ih imati na umu. To su, primjerice, tema, odnosno njezina vaznost za
¢italacku publiku, pa sama publika odnosno njezina zainteresiranost. Pa zatim “slu-
zbeni” stav drustva sa svojim vidljivim i, jo$ vise, nevidljivim kriterijima za cenzurira-
nje. Mogu nabrajati dalje. Ovamo spadaju nakladnik i njegova sredstva, ljudi koji su
opremali knjigu da bi ta bila vizualno $to privla¢nija, pa promidzbeni stru¢njaci na
kojima je nagovoriti ljude da ju kupe. Pa onda, a to znate i sami: ako ste knjigu ve¢
platili, onda ju valja i pro¢itati... Posebnu sudbinu imaju znanstvene knjige. Njihovu
sudbinu kroje znanstvena relevantnost, inventivnost kombiniranja, ostroumnost
zaklju¢ivanja i jo$ kojesta drugo o ¢emu ¢e raspravljati recenzenti pri ocjenjivanju.
Znanstvene knjige imaju i jedan sebi svojstveni fatum: njih malotko ¢ita. One su,
naime, dosadne. 1li, to¢nije receno, opéenito se misli da su dosadne. Cita ih tek uski
krug onih koji pokusavaju naéi pogreske koje ¢e modi iskritizirati. To, doduse, spada
u znanstveni folklor, no kako se sam ponekad bavim folkloristickim temama, morao
sam i to spomenuti.

Najvazniji je ¢imbenik, mislim, ipak njezin autor, u nasem slucaju autorica. Autor
bira temu, autorova vjestina odreduje ¢itkost napisana surje¢ja, inventivnost kombi-
nacija, o$troumnost zakljucaka i jo$ kojesta drugo... Izmedu ostaloga, hoée li privuci
$iri krug citatelja osim onoga recenzentskoga. Sto to autoru, piscu, omogucuje da
bude zasluzan za knjigu? Marljivost? To je posljedica uspjesna odgoja. Znanje? To je
posljedica naobrazbe. Inteligencija? Nije li to pitanje gena? Svaki, i najbolji, najuspje-
$niji pisac morao bi zahvaliti na svojem uspjehu sredini u kojoj je izrastao, ozra¢ju u
kojem je stasao, znanju koje su mu drugi prenijeli, ljudima koji su mu na bilo koji
nacin pomogli. On treba “samo” zdruziti uvjete koji su mu dani i napisati knjigu. Ali
tu je jos nesto, nesto neuhvatljivo (premda neki tvrde sa su ga uhvatili, ali im uvijek
izmice), Kairos. A to spada u mitologiju. Kazu da se i u to pomalo razumijem, no
Kairos ipak ne spada u moju specijalnost. Znam, doduse, kako ga opisuju i prikazuju,
ali morate priznati da tu ipak ima mnogo udjela ljudska masta. Ostavimo stoga staroga
djecaka Kaira na miru i pogledajmo $to je nasu autoricu potaklo na pisanje knjige Sto
ju imate u rukama.

Nasa je autorica po majci i sama Bunjevka, iz roda gospickih Zubciéa, no sama nije
rodena u Gospicu. Krsno ime, inace neobi¢no u nas, ponijela je po djedu Milanu koje-
ga su ubili “oslobodioci” Gospi¢a u travnju 1945. i ujaku Milanu koji se nije vratio s



10 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

hrvatskoga Kriznog puta (kao ni brat mu Tomislav, uostalom). Nikakvo ¢udo da su
preostali ¢lanovi obitelji izbjegli iz zavi¢aja. Milana je djetinjstvo provela u Backoj,
u Bezdanu, a srednju $kolu pohadala i zavrsila u Somboru, gdje se opet druzila s
Bunjevcima. Bunjevacki usud: ne mozes pobje¢i od svojih problema.

Zelja, teznja saznati nesto o svojim korijenima, potakla ju je na studij etnologije.
A kada se snasla u gradivu, jos kao studentica, posvetila se istrazivanju Bunjevaca. No
razumljivo je da jednostavno nije smjela i¢i medu licke Bunjevce, pa je ispitivala kod
podunavskih, u Backoj i Madarskoj. Nastavila je taj posao i kasnije, nakon diplome,
pa je godine 1988. obranila magistarski rad s naslovom Tradicije svatovskih casti, njiho-
vi nazivi i uloge, s osobitim obzirom na pojavu i uloge stacela na Filozofskome fakultetu
Sveucilista u Zagrebu. Kasnije ga je, godine 1991., objavila kao posebnu knjigu Uloge
i nazivi odabranib svatova u Bunjevaca (izdao ju je Etnoloski zavod Filozofskoga fakul-
teta Sveucili$ta u Zagrebu), a godine 1997. obranila je doktorsku disertaciju s naslo-
vom Odabrane pojave iz svadbenih obicaja bunjevackih Hrvata kao izvor za proucavanje
njihove etnogeneze, takoder na Filozofskome fakultetu Zagrebackoga sveucilista. A ni
nakon doktoriranja nije se prestala baviti bunjevackim temama. Podrudje istrazivanja
mogla je konacno proéiriti i na licke odnosno velebitske Bunjevce. Rezultate tih novi-
jih terenskih istrazivanja i sustavnoga proucavanja objedinila je u novu knjigu $to ju
sada daje u javnost a Citatelji, eto, drze u rukama.

Knjiga je podijeljena u pet cjelina. Prvi, zapravo uvodni dio nazvala je Kako pri-
stupiti istrazivanju bunjevackib identiteta? U odgovoru na to pitanje lezi klju¢ cijeloga
klupka problema s kojime se ovdje bavimo: zasto je napisana ova knjiga, zasto ju je
napisala bas dr. sc. Milana Cerneli¢, zaéto se ona bavi bas Bunjevcima, pa i, barem
dijelom, zasto ju bas Vi sada drzite u rukama. U uvodu, kako je to uobicajeno, auto-
rica daje teorijske odrednice svojemu radu. Zbog pomanjkanja pisanih izvora, serme-
neuticki povijesni pristup (u nas nerijetko krivo nazivan kulturnopovijesnim, $to je pak
naziv jedne odavna napustene etnoloske skole), $to ga je usvojila autorica, jedino je
mogu¢ u rjesavanju znanstvenih problema koji ju zanimaju, a to je kulturna povijest i
podrijetlo Bunjevaca. Ovdje valja podsjetiti da je autorica sama Bunjevka, pa je, dakle,
u neku ruku unutarnji, insiderski promatra¢ prou¢avana predmeta, no to ju nije omelo
u poredbenim analizama koje su inace s insajderskoga motrista nedohvatne.

Uvodnome dijelu slijede tri veée cjeline. U prvoj obraduje odabrane pojave kod
primorsko-lickih Bunjevaca, u drugoj jednake takve kod podunavskih Bunjevaca, a u
tre¢oj stavlja odabrane kulturne pojave Bunjevaca u $iri kontekst etnokulturnih pro-
cesa na prostoru jugoisto¢ne Europe. To joj omogucuje ukazati na odredene putove
pri rjeSavanju izuzetno teskoga problema bunjevacke etnogeneze.

Jo$ je u svojim ranijim radovima, a posebice u magistarskome radu i u diserta-
ciji, bunjevackoj etnogenezi posvetila mnogo pozornosti i dosla do dalekoseznih
zaklju¢aka. Dosadasnje pretpostavke postavljale su prvobitnu domaju Bunjevaca u
Hercegovinu i u zapadnu Bosnu. Posto je utvrdila veliku podudarnost izmedu svadbe-
nih obicaja Bunjevaca i balkanskih Vlaha, pa zatim pokazala kako su oni zastupljeni i
kod drugih skupina koje poznaju neke kulturne elemente tipi¢ne za Bunjevce, morala
je u svoje raspravljanje ukljuditi jo$ i Banat, Srijem, ve¢i dio Slavonije, Bosnu uz Vrbas,



Habent sua fata libelli 11

pa zatim juznu Dalmaciju s Konavlima, Boku kotorsku, juznu i isto¢nu Crnu Goru,
jugozapadnu Srbiju, zapadnu Makedoniju i vlasko podruéje Pinda u sjevernoj Grekoj
te, izolirano, vlasko podrudje u sjeveroistocnoj Srbiji. Na temelju takva rasprostranje-
nja ovih bunjevackih specifi¢nosti zakljucila je da su se ti obicaji kao cjelovit kompleks
oblikovali u nekom starijem kulturnom (i etni¢kom) sloju koji je snazno djelovao i na
formiranje tradicijske kulture Bunjevaca i na formiranje kulture danasnjih balkanskih
Vlaha. Ovaj zaklju¢ak omogudio joj je da postavi pretpostavku da su se poceci pro-
cesa etnogeneze Bunjevaca mogli zbivati negdje na jugoisto¢nim dinarsko-jadranskim
grani¢nim podruéjima. Tu su se negdje prozimali vlaski i hrvatski kulturni elementi
koji su dali temelj nastajanju i oblikovanju osebujne hrvatske skupine poznate pod
nazivom Bunjevci.

Usporedujudi svoje etnoloske zakljucke s rezultatima istrazivanja lingvista i povje-
snicara, postavila je smjelu i dalekoseznu tezu prema kojoj zacetke nastajanja bunjeva-
¢kih Hrvata valja traziti na prostorima povijesne Crvene Hrvatske, juzno od Neretve
prema Albaniji. Tamo je, prema njezinu misljenju, doslo do stapanja juznoga ogranka
ikavskih Hrvata sa zate¢enim romanskim, a dijelom mozda i albanskim stanovnis-
tvom. Preplitanjem njihovih tradicijskih kultura zapocelo bi formiranje Bunjevaca kao
posebne hrvatske etnicke skupine. Sirenjem srpske drzave prema Jadranu, jedan se dio
toga hrvatskoga stanovni$tva povukao prema sjeverozapadu (to bi bili preci danasnjih
Bunjevaca, ¢ija je formacija dovr$ena na podrucju zapadno od Neretve), a drugi bi se
poijekavio i velikim dijelom izgubio hrvatsku svijest i ime, no, zadrzao kulturni inven-
tar koji je danas vazan povijesni dokument za utvrdivanje njegove povijesti. Iz toga
slijedi da bi Bunjevci, bez obzira na znatan udio predslavenskoga elementa, od svojih
pravih pocetaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga narodnog tijela. Ovakvo videnje
bunjevacke etnogeneze otvara nove mogucénosti i za izvodenje njihova etnika od imena
rijeke Bune, samo $to tu ne bi viSe bila rije¢ o rjecici Buni kod Mostara, nego o rijeci
Buné/Bojana na danasnjoj crnogorsko-albanskoj granici. Potvrduje to i predaja, zabi-
ljeZzena osamdesetih godina XX. stolje¢a u Baji, da su tamosnji Hrvati podrijetlom iz
Albanije. U ovoj knjizi autorica nije i$la dalje u vremensku dubinu nego je, i dalje se
zadrzavajuéi na podrucju obicaja, produbljivala spoznaje o Zivotu Bunjevaca u novije
doba te u¢vri¢ivala svoje ranije spoznaje.

Peti dio knjige, kriticki osvrt na doprinos istrazivanju podrijetla Bunjevaca u inter-
pretaciji srpskoga etnologa Jovana Erdeljanovi¢a, dobro je dosao dodatak knjizi. Treba,
naime, znati da je Erdeljanoviceva knjiga O poreklu Bunjevaca iz godine 1930., prem-
da pisana prema narudzbi srbijanske politike izmedu dviju svjetskih ratova i odavna
zastarjela, i kako god bila nakrivo nasadena, jo$ uvijek najkompletniji sustavni prikaz
bunjevacke pucke kulture, pa je takav osvrt bio prijeko potreban.

Sada moram priznati da sam Cditatelja cijelo vrijeme vodio stranputicom, i to
namjerno. Latinska izreka Habent sua fata libelli obi¢no se doista prevodi kao “Knjige
imaju svoju sudbinu”, ali to je krivo. Misao je to Terencijana Maura (oko 200. po Kr.;
De litteris, syllabis et metris vers 258). Trebala mi je kao stilisticko opravdanje za pri-
kazivanje razli¢itih okolnosti koje su dovele do nastanka knjige Bunjevacke studije. Ali
Mavrova misao glasi u cjelini Pro captu lectoris habent sua fata libelli, pa joj je smisao



12 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

zapravo drukdiji: “Knjizice imaju sudbinu kakvu im namjenjuje ¢itatelj”. A to znaci
da sudbinu jednom napisane i objavljene knjige ima u svojim rukama, zajedno s knji-
gom, njezin Citatelj, a tek usput neki drugi ¢imbenici. A kako je s time?

Ponajprije, dr. sc. Milana Cerneli¢ je kriti¢na znanstvenica koja dobro odvaguje
svaki podatak, svaku tudu tvrdnju prije no $to pocinje njome rukovati. Ona minu-
ciozno ra$¢lanjuje kriticki prosijano etnografsko gradivo, o$troumno izvodi sinteze i
donosi zaklju¢ke. Citatelj koji se zanima za 7ivot naroda, za etnicke procese, nece biti
razo¢aran. No to su sve znacajke i drugih ozbiljnih znanstvenih knjiga, onih za koje
se — kako sam bio rekao — opéenito misli da su dosadne. Ova pak knjiga ima i nesto
vise: autorica je uhvatila Kaira! Njome autorica dira svoje Bunjevce u dusu. Razlog lezi
na dlanu: misao vodilja kojom je protkana cijela knjiga, jest eznogeneza Bunjevaca. Siri
je to pojam od podrijetla, porijekla, porekla. Podrijetlo nekako podsvjesno trazi korijen
nekoj konkretnoj etnickoj skupini u jednoj starijoj, a pojam ezmogeneza pretpostavlja
cijele nizove slozenih procesa koje nam valja tek razmrsiti. Problem bunjevacke etno-
geneze je pak silno isprepleten, visestruko zanimljiv i vazan. Ponajprije, dakako, kao
jako zamr$eni znanstveni problem, ali i kao bitno politicki. O tome ne treba vise govo-
riti. Argumentirane rasprave te vrste pomazu samospoznaji odredene etnicke skupine,
u ovome sluc¢aju Bunjevaca, i uévrs¢ivanju njezina identiteta. Dokaz je tome osvrt
na prvu knjigu dr. sc. Milane Cerneli¢, objavljen u suboti¢ckome Glasu ravnice (br.
43/1994.), u kojem pise da kod obicnog covjeka ona nesumnjivo budi ponos sto pripada
jednoj etnickoj skupini. ..

Vitomir Belaj



1. UMJESTO UVODA: KAKO PRISTUPITI ISTRAZIVANJU
BUNJEVACKIH IDENTITETA?

ezultati mojih dugogodi$njih istrazivanja kulturnog naslijeda hrvatske etnicke
Rgrupe poznate pod imenom Bunjevci postupno su ukazivali na potrebu da se
osmisli teorijski pristup istrazivanju njihovoga identiteta. Brojni su teorijski pristupi
istrazivanju identiteta razlicitih etnic¢kih formacija.! Kada se bavimo Bunjevcima kao
etnickom grupom, pristup istrazivanju njihovoga identiteta ¢ini se mnogo slozenijim.
Svaka etnicka formacija ima visestruki identitet. Kada se sluzim izrazom etnicka for-
macija, imam na umu svu raznolikost etnickih, drustvenih, konfesionalnih, lokalnih
ili regionalnih i drugih grupacija. Bunjevci su ostvarili viSestruki identitet ve¢ i samom
¢injenicom da su se razdvojili u tri ogranka u odredenom razdoblju svoje proslosti.

Bunjevci potjecu s podrudja jugoisto¢ne Bosne, Hercegovine i Dalmacije, odakle
su se u nekoliko seobenih valova tijekom 17. stoljeca raselili: u Backu (Vojvodina)
sa Sirim podru¢jem Podunavlja (na prostoru danasnjih drzava Srbije i Madarske) i u
sjevernu Dalmaciju, potom i na podru¢je Like, Primorja i Gorskog kotara. Na taj je
nacin svaki bunjevacki ogranak postao dijelom razli¢itog etnic¢kog, kulturnog i politic¢-
kog okruzenja. Ta ¢injenica znacajno je utjecala na oblikovanje njihovoga identiteta
u razli¢itim uvjetima, onakvima kakve su u vrijeme doseljenja zatekli na odredenim
prostorima te u kojima su se i dalje razvijali sve do danasnjih dana.

Kada je rije¢ o Bunjevcima kao etnickoj grupi, znacajni pokazatelji njihovoga
identiteta su: njihovo etni¢ko ime i govor, kako u proslosti tako i u sadasnjosti. To
su najprepoznatljivija obiljezja njihovoga zajednickog podrijetla, ona kohezivna sila
zahvaljujudi kojoj su uspjeli sacuvati svijest o pripadnosti jednoj specifi¢noj grupi koja
ima mnoga distinktivna obiljezja u odnosu na druge grupe u svojem okruZenju.

Identitet je jedan od najvaznijih pojmova u etnologiji i kulturnoj antropologiji
uopce, o njemu se uglavnom raspravlja u kontekstu suvremene kulture. Koliko je meni
poznato, istrazivanje etnogeneze jedne etnicke grupe na teorijskoj se razini nije pove-
zivalo s istrazivanjem njezinoga identiteta. Takav pristup ¢ini mi se posebno vaznim
u istrazivanju kulturne povijesti etnicke grupe Bunjevaca. Istrazivanjem etnogeneze
jedne takve grupe zapravo poéinjemo dobivati uvid u problematiku koja se ti¢e pita-
nja njihovoga identiteta u povijesnom kontekstu. Stoga je pitanje identiteta Bunjevaca
kao etnicke grupe u proslosti vazno uzeti u obzir, kako zbog povijesnih okolnosti koje

"'Vidi u: Grbi¢ 1994:20-47; Etnicnost, nacija i identitet 1998; Kultura, etnicnost, identitet 1999 i dr.



14 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

su uzrokovale njihovo razdvajanje u 17. stolje¢u, tako i zbog posljedica toga razdvaja-
nja, koje su utjecale na etnokulturni razvoj svih raseljenih bunjevackih ogranaka. Ako
zanemarimo pitanje njihove etnogeneze, ne mozemo dobiti pravi i jasan uvid u obliko-
vanje njihovoga identiteta u proslosti. Te spoznaje mogu biti veoma znacajne jer mogu
ponuditi objasnjenje za odredene aspekte identiteta Bunjevaca u razli¢itim sredinama
i u suvremenom kontekstu. Takav se obuhvatan uvid ne moze posti¢i u istrazivanjima
identiteta, ograni¢enima na analizu predodzaba koje zajednice stvaraju o sebi i o drugima
te simbola kojima oznatuju svoju razlicitost (Skrbi¢ Alempijevi¢ 2003:425). Mozemo
se osloniti na njihovu kolektivnu memoriju i mitove o njihovome podrijetlu, ali to
ne moze biti dovoljno za izgradnju predodzbe o Bunjevcima kao grupi koja je prije
raseljenja u prvom redu bila obiljezena zajednickim etnikom, govornim obiljezjima i
teritorijalnom pripadno$¢u. Tim spoznajama moze znacajno pridonijeti istrazivanje
njihove etnogeneze.

Zbog ¢ega je vaino saznati vise o identitetu Bunjevaca kao grupe u proslosti do
trenutka u kojem su zbog stjecaja povijesnih okolnosti morali biti razdvojeni u dva
prepoznatljiva ogranka (tre¢i ogranak koji se oznacava dalmatinskim nije uvijek posve
prepoznatljiv)?

Istrazujuéi etnogenezu Bunjevaca, zapravo pokusavamo utvrditi procese njihova
nastajanja i oblikovanja u etnicku grupu komparativnom analizom. Kombinacijom
istrazivanja njihove tradicijske i suvremene kulture moze se posti¢i holisti¢ki pristup
istrazivanju pitanja njihovoga identiteta. Na taj bi nadin rezultati istrazivanja mogli
dati osnovu za pokusaj interpretacije povijesti bunjevacke kulture. U isto vrijeme,
takva istrazivanja mogu dati doprinos boljem poznavanju nacionalne kulturne povi-
jesti uopée. Ako se pojedinim pojavama moze odrediti etnicka skupina koje ih je 0bliko-
vala, onda se dalje mogu, pratei sudbinu tibh pojava, otkrivati etnogenetski procesi koji su
slabo (ili nikako) dokumentirani pisanim izvorima. Takvim pristupom mogude je otkriti
procese etnokulturnog oblikovanja Bunjevaca kao dijela hrvatskog naroda, koji se uslijed
povijesnih zbivanja odijelio u tri odvojena ogranka. (...) Etnoloski pokazatelji potkrepljuju
tvrdnju da su Bunjevci od svojibh poletaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga nacionalnog
korpusa. 1e su spoznaje to bitnije sto se zna da se srpska historiografija, pa i etnologija,
trudila svim sredstvima dokazati srpsko podrijetlo Bunjevaca. Argumentiranim pobija-
njem takvih nastojanja i utvrdivanjem novib ¢injenica njihove kulturne povijesti mogu se
prikupiti dokazi za rasvjetliavanje njihove etnogeneze (Cerneli¢ 2003:410-411). Ako se
takvim spoznajama pridruze istrazivanja sadasnjeg stanja svijesti Bunjevaca o njihovoj
pripadnosti, moze se postici cjelovit prikaz njihove kulture te se mogu pratiti etno-
kulturni procesi njihovoga oblikovanja kao etnicke grupe, a posredno i konstrukeije
njihovoga identiteta, od najranijih vremena do danasnjih dana.

Nakon $to su se Bunjevci razdijelili u nekoliko ogranaka, svaki od njih nasao se pod
utjecajem razli¢itih pritisaka u svojemu novom okruzenju. Zanimljivo je usporediti
kako pripadnici ogranka podunavskih Bunjevaca, s jedne strane, i ogranka primor-
skih Bunjevaca, s druge strane, iskazuju svoj identitet, u uvjetima razli¢itih etnickih,
kulturnih, drustvenih i povijesnih okolnosti, u kojima se svaki od ovih dvaju ograna-
ka zatekao, a uslijed kojih su se njihovi identiteti nadalje oblikovali. Usporedbom bi



Umjesto uvoda: Kako pristupiti istrazivanju bunjevackih identiteta? 15

mogli biti obuhvaceni i ostali bunjevacki ogranci u Lici (pa i u Gorskom kotaru) i u
Dalmaciji, medutim, zasad u njima nisu obavljena istrazivanja o njihovome identitetu,
tako da ¢u svoja zapazanja ograniciti na dvije spomenute bunjevacke grane.

Nakon odvajanja ove dvije bunjevacke grane razvijale su svoj identitet u sasvim
razli¢itim okolnostima. Podunavski Bunjevci Zive u multikulturnoj sredini, koja nije
predstavljala prepreku za ocuvanje njihovoga kulturnog naslijeda. Medutim, pritisak
dominantne hegemonijske madarske politike, kasnije zamijenjene srpskom, u podru-
Gu dijela podunavskih Bunjevaca od sredine 19. stoljeca, snazno je utjecao na svijest
tamos$njih Bunjevaca. Dok su predstavnici madarske vlasti zanemarivali njihovu etni-
¢ku pripadnost, srpski su vlastodrsci njome na razli¢ite nac¢ine manipulirali.?

Takve okolnosti uvelike su utjecale na nacin konstrukcije visestrukoga identiteta
dijela podunavskih Bunjevaca koji danas zive u okviru Srbije. Dio ovog bunjevackog
ogranka koji zivi na podru¢ju Madarske bio je pod drugacijim oblicima politickog
pritiska s ciljem asimilacije svih hrvatskih i drugih manjinskih pripadnika razli¢itim
sredstvima.’

Pod stalnim pritiskom dokazivanja svoje hrvatske nacionalne pripadnosti obli-
kovali su specifi¢na razlikovna obiljezja svojega kulturnog identiteta. Ona su postala
simboli njihovoga identiteta, najées¢e iskazani javnim predstavljanjem odredenih
specifi¢nih elemenata njihovih tradicijskih obic¢aja te razli¢itim oblicima kulturne i
izdavacke djelatnosti.*

Za razliku od podunavskih Bunjevaca, primorski Bunjevci zive u okruzenju stano-
vnitva iste vjeroispovijesti i nacionalnosti. Razli¢itog su podrijetla te se medusobno
razlikuju na povijesnoj, drustvenoj, kulturnoj i govornoj osnovi. Primorski Bunjevci
sebe odreduju u prvom redu u odnosu prema gradanima Senja. U usporedbi s podu-
navskim Bunjevcima, konstrukcija njihovoga identiteta bila je sasvim drugacija.
Istrazivanja identiteta ovoga bunjevackog ogranka, na temelju analize nacina odijeva-
nja, nacina privredivanja i govora kao ¢imbenika identifikacije, pokazala su da je u poj-
mu kolektivnog identiteta primorskih Bunjevaca ukljucena i objektivna dimenzija, pozi-
vanje na stvarni kulturni inventar, razlikovni u odnosu na druge zajednice, i subjektivna,
koja obuhvaca odnos prema vlastitome nasljedu i bastini drugih. (...) Primorski Bunjevci,
kako u povijesnom, tako i u suvremenom diskurzu, predstavljaju “senjske druge”, koji nisu
samostalno konstruirali sliku o svojoj razlicitosti, nego se predodzba o njima kao pomalo
egzoticnim, ali kulturno i gospodarski ‘zaostalijim” Ziteljima regije stvarala w Senju, u
centru moci na koji su bili upuceni. Slika o odnosu Senjana i primorskih Bunjevaca kreira
se na osnovi niza binarnosti: ‘mi” — “drugi”, ‘urbano” — “ruralno”, “centar”— ‘periferija’,
‘civiliziran” — “kulturno manje vrijedan” (Skrbi¢ Alempijevi¢ 2003:441-442).

Obje bunjevacke grane zasnivaju svoj identitet na odredenim elementima nji-
hovoga tradicijskog kulturnog naslijeda. Razli¢iti uvjeti Zivota i razli¢ito povijesno,
drustveno, kulturno i etni¢ko okruZenje snazno su utjecali na konstrukeiju identiteta

2 O tim pitanjima vidi viSe u: Cerneli¢ 1994; ibid. 1994a.
3 O tome vise vidi u: Lakato§ 1914; Grbi¢ 1994:50-55.
# Primjerice vidi u: Sekuli¢ 1991; Zeli¢ 2000; Stanti¢ 2001; Vojni¢ Hajduk et al. 2006 i dr.



16 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

kako podunavskih tako i primorskih Bunjevaca. Ukazat ¢u na tu razliku na primjeru
tradicijskog odijevanja, koji pokazuje na koji nacin svaka od tih dviju grana izgraduje
svoj identitet putem simbola.

Nacin odijevanja primorskih Bunjevaca predstavlja jedno od specifi¢nih obiljezja
njihovoga identiteta jer je njihov odnos prema odrednicama njihove vlastite kulture
negativan. Nadin njihovog odijevanja poima se kao ruralan, s negativnom konota-
cijom spram vlastite kulture, nasuprot urbanome nacinu odijevanja Senjana. Takav
stav dobro ilustrira iskaz jedne kazivacice Bunjevke: Kad sam ja bila mala curica, i ja
sam dosla s éacom u Senj, to sam sigurno bila ruzno obucena, sigurno da jesam. A djeca
su se tu igrala i curice su imale one fine krpice i ono kako se $ilo, nije to kao sad bilo, i
vicu: “Ge Bunjevku, ge Bunjevku!” Bunjevci ne dozivljavaju bilo koji vlastiti tradicij-
ski odjevni predmet “narodnom nos$njom”, pa tako primjerice jedan kaziva¢ iskazuje,
usporedujudi se sa superiornijim Senjanima: Nemate Sta o nasoj odjeci napisat. Mi smo
vam narod bez nosnje, narod bez obicaja. 1o je bila bijeda, vuneno, iskrpano, okrpano...
Zato su Senjani uvijek ove ljude, nas, podcjenjivali. Oni su bili Senjani, oni su bili grada-
ni. Pojam narodne nosnje dozivljavaju isklju¢ivo kao sve¢ano, bogato izradeno ruho s
izrazitom estetskom funkcijom, a takav je na¢in odijevanja njihovoj skupini nepoznat.
Medutim, prepoznaju ga kod drugih skupina, a idealnim primjerkom “prave nosnje”
smatraju slavonsku narodnu no$nju, o kojoj su predodzbu dobili preko masovnih
medija, ali i u osobnim kontaktima, buduéi da su primorski Bunjevci u prvoj polovici
20. stoljeca iz ekonomskih razloga odlazili u Slavoniju. Nacin odijevanja primorskih
Bunjevaca simbol je njihovoga identiteta, a u isto vrijeme ih simboli¢no odvaja od
predstavnika dominantne kulture (ibid. 431-433).

Nacin odijevanja backih Bunjevaca iz okolice Subotice i Sombora, kao dijela podu-
navskih Bunjevaca, takoder je simbol njihovoga identiteta, ali za razliku od primorskih
oni svoju tradicijsku odje¢u visoko vrednuju. Takav odnos prema bunjevackoj nosnji
imaju i druge etnicke grupe u njihovome okruzenju, a njihova no$nja cijenjena je i
izvan uzih lokalnih okvira. Backi Bunjevci imaju veoma raznoliku tradicijsku odjecu,
koja varira od vi$e varijanti svakodnevne do svecane, od ruralne do urbane.” Zanimljiv
je njihov pozitivan stav prema svakoj varijanti tradicijske no$nje. Svaki dio odje¢e imao
je svoju namjenu, bilo da se koristio u svakodnevnom Zivotu ili u posebnim sveca-
nim prigodama, kao $to i danas u promijenjenim civilizacijskim prilikama predstavlja
znacajan simbol njihovoga identiteta. O takvim pojedinostima njihovoga pozitivnog
odnosa prema vlastitom tradicijskom nadinu odijevanja mogli bi se nabrajati brojni
primjeri. Navela bih jedan zanimljiv detalj o takvom odnosu prema jednom odjevnom
predmetu. Pripadnici lokalne zajednice Bunjevaca iz Backe, koji danas u Hrvatskoj
zive ponajvise u Zagrebu i blizoj okolici, imaju poseban odnos prema tkanoj pregaci,
koju svaki novi narastaj nasljeduje od svojih roditelja ili daljih predaka, bez obzira na
to ima li u obitelji Zenskih potomaka. Tu su tradiciju prihvatili u svojem zavicaju i
prenijeli je i u novu sredinu. Svaka obitelj, barem one obitelji s kojima smo u pripremi
izlozbe Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca dolazili u kontakt, ima barem jednu takvu

> Vise o tradicijskoj odje¢i ba¢kih Bunjevaca vidi u: Maglica 1998; Petrovi¢ 1998.



Umjesto uvoda: Kako pristupiti istrazivanju bunjevackih identiteta? 17

pregacu, kao dio inventara koji su naslijedili od svojih predaka. Slican odnos imaju
i prema papucama s karakteristi¢cnim ukrasima vezenima zlatnim i srebrnim nitima,
koje se jos i danas izraduju u Subotici. Ovi primjerci odjevnih predmeta danas imaju
znacenje simbola njihovoga kulturnog identiteta (Cerneli¢ 2004:125).

Dakle, u objema bunjevackim granama nacin tradicijskog odijevanja predstavlja
simbol njihovoga identiteta. Gotovo dijametralno suprotan odnos, jedan pozitivan a
drugi negativan, prema simboli¢nom iskazivanju vlastitoga identiteta na primjeru tra-
dicijske odjece, rezultat je razli¢itih etnokulturnih, povijesnih, gospodarskih i drustve-
nih utjecaja u sredini u kojoj se svaki od ovih dvaju bunjevackih ogranaka na razlicit
nadin razvijao kroz razdoblje od nekoliko stolje¢a. Dok su primorski Bunjevci drus-
tveno i ekonomski u podredenom polozaju u odnosu na svoje susjede, backi Bunjevci
imaju u pravilu dobru gospodarsku podlogu, premda se kao grupa u cjelini ne mogu
svesti na istu drustvenu ljestvicu.

Naslo bi se jo$ dosta primjera koji bi potkrijepili iznesena zapazanja kako odnos
prema tradicijskoj bastini ovisi o razli¢itim vanjskim utjecajima te kako oni mogu
na razli¢it nacin djelovati na konstrukciju identiteta ogranaka jedne etnicke grupe
zajednickog podrijetla, stjecajem povijesnih (a mozda i nekih drugih) okolnosti raz-
dvojenih nekoliko stolje¢a.® Stoga holisticki pristup u istrazivanju njihove tradicij-
ske bastine, kao i etnokulturnih procesa koji su pogodovali nastajanju i oblikovanju
bunjevacke etnic¢ke grupe, moze pridonijeti boljem razumijevanju i objektivnijim
spoznajama o pitanjima konstrukcije identiteta bunjevacke grupe kao cjeline, kao i
visestrukih identiteta svakog odvojenog ogranka. Svaki se bunjevacki ogranak nadalje
sastoji od vise regionalnih zajednica, od kojih svaka na specifican nacin i u drugacijim
uvjetima izgraduje svoj lokalni identitet, manje ili vie svjesna zajednic¢kog podrijetla
s drugim ograncima istoga naziva, istih ili sli¢nih jezi¢nih osobina.

Imajuéi u vidu svu sloZenost pristupa istrazivanju bunjevackih identiteta, saznanja
o njihovoj kulturnoj povijesti i etnogenetskim procesima njihovoga nastajanja i obli-
kovanja u prepoznatljivu etnicku grupu mogu nam biti od iznimne koristi u daljnjim
istrazivanjima razlicitih aspekata identiteta ove kompleksne etnicke grupe. Doprinos
tim saznanjima su stranice koje slijede.

§  Vise o konstrukciji bunjevackih identiteta vidu u: Cerneli¢ 2006.



18

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




2. PRIMORSKO-LICKI BUNJEVCI

2.1. Prvi rezultati istraZivanja tradicijske kulture
primorskih Bunjevaca

Tijekom 1998. godine Senjsko muzejsko drustvo pokrenulo je inicijativu za istrazi-
vanje i zastitu bastine hrvatske bunjevacke zajednice na podrudju Primorja i Like.
Poradi prisilnih migracija (turska prodiranja i zaposjedanje hrvatskog etnickog i drzav-
nog prostora) jo$ od prije nekoliko stolje¢a na prostranim planinskim podru¢jima
Velike Kapele, Velebita i Like naseljeni su Hrvati Bunjevci — izuzetan i vitalan izdanak
hrvatskoga naroda. Do nedavno gotovo da nije bilo nikakvih znanstvenih istrazivanja
ovoga kraja, odnosno njegovoga stanovnistva.

Odsjek za etnologiju' Filozofskoga fakulteta u Zagrebu odazvao se inicijativi i
tijekom ljeta 1998. godine obavili smo prva rekognisciranja terena kojima smo dobili
uvid u situaciju na terenu i mogude nacine bududega rada. To je u tom trenutku bilo
moguce ostvariti samo zahvaljujudi entuzijazmu pojedinaca: prof. Ante Glavi¢ica, koji
je omogudio i osigurao boravak i obilazak terena, studentice etnologije Marije Fris¢i¢,
a i sama sam sudjelovala kao strué¢ni voditelj te inicijalne faze istrazivanja, koje u to
vrijeme jo$ nije imalo izgleda da se po¢ne ostvarivati.

Zahvaljujudi skromnim, ali znacajnim sredstvima Matice hrvatske i gostoprimstvu
prof. Ante Glavici¢a, koji nam je u svojemu domu osigurao besplatan smjestaj, vec
sljedece godine bilo je mogude zapoceti s etnoloskim istrazivanjima u nekim krajevima
senjskog zaleda. Bududi da je rije¢ o vrlo $irokom prostoru, istrazivanje je bilo nuzno
ograniciti na pojedine njegove dijelove.

Dakle, u okviru projekta predlozenog Matici hrvatskoj pod naslovom Istrazivanje i
ocuvangje kulture primorskih Bunjevaca obavljena su prva terenska istrazivanja u pojedi-
nim lokalitetima u kojima obitava ova skupina Bunjevaca. Terenska istrazivanja trajala
su od 23. do 27. kolovoza 1999. godine. Istrazivacka ekipa bila je sljedeéeg sastava:
dr. sc. Milana Cerneli¢, prof. Ante Glavicié, dva apsolventa etnologije: Marija Fris¢i¢
i Viseslav Aralica i diplomirana etnologinja Nevena Skrbi¢, te tehni¢ki suradnici: sni-
matelj Zarko Nikin i fotograf Augustin Peri¢ (sl. 1).

! Danas Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju.



20 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

\ . &
SL 1. Dio istrazivacke ekipe u pripremi za snimanje izrade bunjevackog sira: Ante Glavicic,
Milana Cernelié, Zarko Nikin, kazivatica Marija Tomljanovié iz Panjica i Marija Fris¢ic
(snimljeno 1999. godine)

Dragocjeni prilog istrazivanju pruzio je i Darko Tomljanovi¢, koji nam je omo-
gudio dolazak do nasih istrazivackih odredi$ta. Istrazivanja su bila ograni¢ena na
sela Podbilo (Tomiéi i Panji¢i) i Francikovac na Krivome Putu (Velika Kapela) te
Ljubezine i Zukalj u sjevernom dijelu Velebitskog podgorja (pod Senjskim bilom).
Ispitivanjem pojedinih kazivaca u Senju obuhvaceni su dijelom i sljedeéi lokaliteti:
Donja Azi¢ Lokva, Rakita, Roncevi¢i i Zamai¢ (Alan). Smatrala sam da je vazno da se
u ovo istrazivanje uklju¢e mladi nadareni etnolozi (i oni koji ¢e to uskoro biti) kako bi
stekli dragocjena iskustva za budui rad, a istodobno svojim radom pridonijeli novim
etnoloskim spoznajama. Neki od njih to su jos za studija etnologije u¢inili, a njihovi
radovi ve¢ su objavljeni u dvama stru¢nim i znanstvenim casopisima (Fris¢i¢ et. al.
1999; Fridci¢ 1999, Skrbi¢ 1999). Ovom prigodom Zeljela bih zahvaliti svim sudio-
nicima, koji su bez ikakve nadoknade za svoj rad odlu¢ili sudjelovati u istrazivanju.
Takoder zahvaljujem svim nasim kaziva¢ima na njihovoj susretljivosti, dobroj volji i
vremenu koje su nam posvetili kako bismo zabiljezili odredene pojave iz tradicijske
bastine ovoga kraja.

Istrazivanjem smo nastojali obuhvatiti i materijalnu i duhovnu kulturu ovdasnjih
Bunjevaca. Ispitivale su se sljede¢e teme: stocarstvo, prerada mlijeka i priprema mli-
je¢nih proizvoda, tradicijsko graditeljstvo, seoski sastanci mladezZi, Zivotni obicaji i
vjerovanja u nadnaravna bica. Kako je terensko istraZivanje iz financijskih razloga bilo
vremenski ograni¢eno, teme tradicijskog graditeljstva te porodnih i svadbenih obicaja
tek su okvirno ispitane. Zajedno s terenskim ispitivanjem obavljeno je i fotografsko i
filmsko dokumentiranje stanja tradicijske bastine na spomenutome podrudju.



Prvi rezultati istrazivanja tradicijske kulture primorskih Bunjevaca 21

Mladi sudionici etnoloskih ispitivanja prikazali su okvirne rezultate istrazivanja
pojedinih tema u spomenutim lokalitetima (Fris¢i¢ 2000; Aralica 2000; Skrbi¢ 2000).
Pokazalo se da je doista zadnji ¢as da se obave etnoloska istrazivanja i na ovome podru-
¢ju i na Sirem primorsko-lickom bunjevackom prostoru jer je sve manji broj ljudi koji
imaju znanja o vlastitome kulturnom naslijedu. Nasa su pocetna ispitivanja pokazala
da je to kulturno naslijede iznimno bogato te da bi bilo vazno obaviti sustavna etno-
loska istrazivanja Citavoga planinskog prostora Velike Kapele i Velebita naseljenog
bunjevackim stanovniStvom.

Kao koordinatorica projekta, stru¢na organizatorica i voditeljica istrazivanja zbog
ograni¢enog vremena bila sam u mogu¢nosti tek dijelom sudjelovati u ispitivanju. Za
pocetak je to bilo dovoljno da svoje ranije prikupljene podatke upotpunim (Cerneli¢
1997). Ispitivanja sam pored toga ciljano usmjerila prema pojedinim pojavama u
bunjevackim svadbenim obicajima kako bih potkrijepila spoznaje do kojih sam dosla
svojim dosadasnjim istrazivanjima, a koja su obuhvacala sve bunjevacke ogranke. Ta su
ispitivanja dala vrlo znacajne potvrde o zastupljenosti odredenih tradicijskih elemena-
ta u svadbenim obicajima primorskih Bunjevaca, koji su ve¢ ranije utvrdeni u ostalim
bunjevackim ograncima (licki, dalmatinski i podunavski).

Prva istrazivanja pokazala su da je, osim prikupljanja grade o tradicijskoj kulturi
primorskih Bunjevaca, vazno i utvrdivanje ¢imbenika etno-regionalnoga identiteta
ove hrvatske zajednice kao dijela sveukupnoga hrvatskog nacionalnog bi¢a. Nadalje,
namjera nam je baviti se i komparativnim istrazivanjem ove bunjevacke zajednice s
ostalim granama Bunjevaca, primjerice onima u Bac¢koj i u hrvatskim bunjevackim
zajednicama u Madarskoj (o kojima ve¢ postoji niz relevantnih istrazivanja iz blize i
dalje proslosti). Upravo su primorski i licki Bunjevci bili slabije obuhvadeni dosada-
$njim istrazivanjima. Sama sam se bavila komparativnim istrazivanjem kulturnoga
naslijeda Bunjevaca u svim njihovim ograncima. Rezultati mojih visegodisnjih istrazi-
vanja objavljeni su u knjizi Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca 1991. godine,
u izdanju Etnoloskog zavoda Filozofskoga fakulteta Sveucilista u Zagrebu, te u vise
¢lanaka. Nastavak zapocetih sustavnih istrazivanja rezultirao je doktorskom disertaci-
jom pod naslovom Odabrane pojave iz svadbenih obicaja bunjevackih Hrvata kao izvor
za proucavanje njihove etnogeneze, koju sam obranila 1997. godine. Taj rad dao je zna-
¢ajne pokazatelje o etnogenezi Bunjevaca i smjernice za daljnja istrazivanja. Stoga bi
istrazivanje bunjevacke kulture na ovome slabo istrazenom podruéju moglo dati vrlo
znacajan doprinos novim spoznajama o etnogenezi Bunjevaca, odnosno omoguditi da
se one provjere i potkrijepe.

Ocekivani rezultat ovako koncipiranog istrazivanja na podrucju Velike Kapele i
Velebita u konac¢nici bi bila znanstvena studija o kulturnom i regionalnom identitetu
hrvatske primorsko-licke bunjevacke zajednice.



22

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




2.2. Istrazivanje tradicijske basStine, identiteta i etnogeneze
primorskih Bunjevaca

2.2.1. Uvodne napomene

strazivanja tradicijske kulturne bastine primorskih Bunjevaca, zapoceta 1998. i

1999. godine, nastavila su se nesto skromnije i sljede¢e godine, a rezultati su bili
predstavljeni u Senjskom zborniku (Skrbi¢ 2001).

Pocetna istrazivanja i azurna prezentacija njihovih rezultata pokazali su da je kul-
turno naslijede primorskih Bunjevaca iznimno bogato te da bi bilo veoma vazno
obaviti sustavna etnoloska istrazivanja ¢itavoga planinskog prostora Velike Kapele i
Velebita naseljenog bunjevackim stanovnistvom. Bio je to poticaj za osmisljavanje pri-
jedloga projekta etnoloskih istrazivanja ovoga podrudja pod naslovom Identitet i etno-
geneza primorskih Bunjevaca, koji je zahvaljuju¢i Ministarstvu znanosti i tehnologije
Republike Hrvatske' u rujnu 2002. godine odobren s predvidenim trajanjem od tri
godine.? Jedan od ciljeva projekta je prikupljanje grade o tradicijskoj i suvremenoj kul-
turi primorskih Bunjevaca, buduéi da je ova grana bunjevackih Hrvata gotovo potpu-
no etnoloski neistrazena. Prema planu u istrazivanje su uklju¢ene odabrane teme iz
materijalne (tradicijsko graditeljstvo, tradicijsko gospodarstvo, prehrana, etnomedici-
na, komunikacije i promet) i duhovne i drustvene kulture (obicaji i vjerovanja). Izbor
tema temeljio se na specifi¢nim znacajkama nacina zivota ove zajednice, po kojima se
ona bitno razlikuje od ostalog stanovnistva Primorja. Osim prikupljanja grade o tra-
dicijskoj kulturi, svrha ovako koncipiranog istrazivanja bila je i utvrdivanje odrednica
bunjevackog etno-regionalnog identiteta, kao i prosirivanje spoznaja o njihovoj etno-
genezi, na osnovi kompariranja kulturnih obiljezja ove bunjevacke zajednice s drugim
granama Bunjevaca (u Backoj u Vojvodini i u Madarskoj, kao i na $irem prostoru nji-
hove mogude mati¢ne pradomovine, koja zahvaca jadransko-dinarski grani¢ni pojas).

2.2.2. Dosadasnje spoznaje i svrha projekta

Dosadasnje spoznaje o kulturnoj bastini etnic¢ke grupe Bunjevci temelj su na kojemu su
se nastavila istrazivanja u okviru projekta. Do tih spoznaja dosla sam komparativnim
istrazivanjem pojava iz svadbenih obicaja svih bunjevackih grana (podunavskih, pri-
morsko-lickih i dalmatinskih). Ranija istraZivanja oslanjala su se na opcenite podatke,

' Danas ovo ministarstvo nosi naziv Ministarstvo znanosti, obrazovanja i §porta.

2

Trajanje projekta produljeno je na jo$ jednu godinu (2006.).



24 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

pri ¢emu nije bilo jasno izrazeno odnose li se podaci i na stanovni$tvo drugacijeg podri-
jetla koje obitava ili je obitavalo na istim prostorima kao i Bunjevci. Stoga su se nastoja-
li utvrditi specifi¢ni bunjevacki kulturni elementi, distinktivni u odnosu na druge zaje-
dnice, a zatim se usporedbom doslo do novih spoznaja o njihovoj mogucoj etnogenezi.
Rezultati tih mojih visegodisnjih istraZivanja objavljeni su u knjizi (Cerneli¢ 1991) i u
vise ¢lanaka u domaéim i stranim znanstveno-stru¢nim ¢asopisima. Nastavak sustavnih
istrazivanja ove problematike rezultirao je doktorskom disertacijom pod naslovom
Odabrane pojave iz svadbenih obiéaja bunjevackih Hrvata kao izvor za proucavanje nji-
hove etnogeneze, obranjenom 1997. godine. Taj je rad dao znacajne pokazatelje o etno-
genezi Bunjevaca, koji predstavljaju dobru osnovu za pretpostavku da je kulturno nasli-
jede Bunjevaca kao cjelovit kompleks nastalo i oblikovalo se u nekom starijem sloju
na jugoistoénom dinarsko-jadranskom prostoru sve do crnogorsko-albanske granice.
To je prostor tzv. Crvene Hrvatske, kako ga je oznacio pop Dukljanin, a prema nekim
bizantskim izvorima iz XI. i XII. stoljec¢a nastanjivali su ga Hrvati. Na tom je podrudju
doslo do stapanja juznog ogranka ikavskih Hrvata sa zate¢enim romanskim, a dijelom
mozda i albanskim stanovni$tvom. Prepletanjem njihovih tradicijskih kultura zapocelo
bi formiranje Bunjevaca kao posebne hrvatske etni¢ke grupe. Sirenjem srpske drzave
prema Jadranu jedan se dio toga hrvatskog stanovnistva povukao prema sjeverozapadu
(to bi bili preci danasnjih Bunjevaca, ¢ija je formacija dovr$ena na podrudju zapadno
od Neretve), a drugi se poijekavio i ve¢im dijelom izgubio hrvatsku svijest i ime, no
zadrzao kulturni inventar koji je danas vazan povijesni dokument za utvrdivanje nje-
gove povijesti (Cerneli¢ 1997:252). Ove bi spoznaje novim prikupljenim ¢injenicama
na podruéju primorskih Bunjevaca valjalo provjeriti i potkrijepiti.

Dakle, istrazivacki projekt je tako koncipiran da, s jedne strane, pridonese boljem
poznavanju kulturne bastine i etno-regionalnog identiteta primorskih Bunjevaca te, s
druge strane, da se komparativnom analizom utvrde etnogenetski procesi nastajanja i
oblikovanja Bunjevaca kao etnicke grupe. Kombinacijom istraZivanja njihove tradicij-
ske i suvremene kulture nastoji se posti¢i holisti¢ki pristup istrazivanju problematike
ove bunjevacke grane. Stecene spoznaje takoder mogu dati osnovu za pokusaj inter-
pretacije povijesti bunjevacke kulture uopée, buduéi da postoje jo$ brojne nepoznani-
ce i nedoumice.

Nadalje, istrazivanje tradicijskog naslijeda Bunjevaca, ¢imbenika njihova etno-
-regionalnog identiteta i njihove etnogeneze, ima za cilj pridonijeti boljem poznava-
nju nacionalne kulturne povijesti. Ako se pojedinim pojavama moze odrediti etnicka
skupina koja ih je oblikovala, onda se dalje mogu, prate¢i sudbinu tih pojava, otkri-
vati etnogenetski procesi koji su slabo (ili nikako) dokumentirani pisanim izvorima.
Takvim pristupom moguce je otkriti procese etnokulturnog oblikovanja Bunjevaca
kao dijela hrvatskog naroda, koji se poradi povijesnih zbivanja odijelio u tri odvojena
ogranka. Utvrdivanjem kulturnog inventara mogucée je slijediti hrvatske tragove na
prostorima tzv. Crvene Hrvatske kao povijesne ¢injenice, za razliku od mitoloskoga
nacionalnog poimanja toga prostora. Etnoloski pokazatelji potkrjepljuju tvrdnju da
su Bunjevci od svojih pocetaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga nacionalnog tijela.
Te su spoznaje to bitnije ako se zna da se srpska historiografija, pa i etnologija, trudila
svim sredstvima dokazati srpsko podrijetlo Bunjevaca. Argumentiranim pobijanjem



Istrazivanje tradicijske bastine, identiteta i etnogeneze primorskih Bunjevaca 25

takvih nastojanja i utvrdivanjem novih ¢injenica njihove kulturne povijesti, mogu se
prikupiti dokazi za rasvjetljavanje njihove etnogeneze. Istrazivanjem sadasnjeg stanja
njihove svijesti o vlastitoj pripadnosti moze se posti¢i cjelovit prikaz njihove kulture i
pratiti etnokulturne procese od najranijih vremena do danasnjih dana.

2.2.3. Rad na projektu

U skladu s tako koncipiranim ciljem istrazivanja i odredivanjem njegova znacenja, u
prvoj godini realizacije zacrtanog projekta zapocela su istrazivanja pojedinih relevan-
tnih etnoloskih tema: tradicijskog graditeljstva, gospodarstva, odijevanja, svadbenih
obicaja i Zivota Zene na obroncima Senjskog bila. Ispitivanja vedine istih tema nasta-
vljena su i na podru¢ju Krivoga Puta, uz istrazivanje prehrane, medicine, komunika-
cija i transporta. Rezultati istrazivanja se dobrim dijelom prikazuju u nekoliko temat-
skih priloga u trima najnovijim svescima Senjskog zbornika i znacajan su doprinos
poznavanju dijela tradicijske kulture primorskih Bunjevaca, buduéi da je ova grana
bunjevackog roda u dosadasnjim istrazivanjima bila gotovo u potpunosti zapostavlje-
na. U Senjskom zborniku XXX. iz 2003. godine ved¢inom je rije¢ o prikazu rezultata
istrazivanja na prostoru Senjskog bila. Svojim pristupom neki od tih priloga prelaze
okvire puke deskripcije i pruzaju uvid u Zivot pojedinca, obitelji i zajednice, u njiho-
ve stavove o sebi i drugima, u odnose izmedu dobnih i spolnih skupina, a jedan od
priloga donosi relevantnu gradu o bunjevackoj tradicijskoj kulturi kroz prizmu svako-
dnevice Zene u njezinu zivotnom ciklusu (Birt et al. 2003; Rajkovi¢ 2003; Vlatkovi¢
2003). Prikupljena grada polaziste je i za ¢lanak posvecen pitanju primorskobunjeva-
¢kog identiteta, bududi da se simbolicki inventar primorskih Bunjevaca temelji upravo
na pojedinim sastavnicama tradicijske kulture (Skrbi¢ Alempijevi¢ 2003). (sl. 2) Prilog
o tradicijskom graditeljstvu objavljen je u Casopisu Studia ethnologica Croatica (Sari¢

Zic 2004).

- e

SL. 2. Sudionici istragivanja 2002. godine: Petra Kelemen, Nevena Skrbic Alempijevié, Augustin Peric i
Milana Cerneli¢ na podrucju Senjskog bila u trenucima predaba



26 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U naredne tri godine istrazivanja su nastavljena na podrué¢ju Krivoga Puta i Krasna,
a zapocelo se i s rekognosciranjem terena na podrudju Podgorja. Rezultati istrazivanja
u Krivome Putu dijelom su ve¢ objavljeni, a obuhvacaju razlicite teme iz zivota i obi-
¢aja Krivopucana: transport i opskrba vodom, trgovina i sajmovi, tradicijska prehrana,
segmenti narodne medicine (lije¢enje zmijskog ujeda), pucka poboznost, godisnji obi-
¢aji, sezonske migracije (Belaj 2004; Birt 2004; Jurkovi¢ 2004; Kelemen 2004; Kulisi¢ i
Vukovi¢ 2004; Rajkovi¢ 2004; Rubi¢ 2004; Rajkovi¢ 2005; Vlatkovi¢ 2005). (sl. 3 i 4)

= 3 - e

S 3. Marijeta Rajkovié, Marijana Belaj i Ivana Vukovic u razgovoru s kazivacem Markom Pavelicem
Mijatinom # Zuljevicima (Krivi Put) 2004. godine

By - - =
Wi
S S e o

Sl 4. Danijela Birt, Jasmina Jurkovié, Milana Cernelié, Marijeta Rajkovié, Nevena Skrbi¢ Alempijevic,
Petra Kelemen i Aleksandra Viatkovié na povratku s terenskog istrazivanja na Krivome Putu 2003. godine



Istrazivanje tradicijske bastine, identiteta i etnogeneze primorskih Bunjevaca 27

SL. 5. IstraZivacka ekipa u obilasku Nacionalnog parka Sjeverni Velebit za vrijeme terenskog istraZivanja
na podrucju Krasna 2004. godine: Augustin Peri¢, Ivana Radovani, Milana Cernelié, Tihomir Devéié,
Petra Kelemen i Marijeta Rajkovi¢

Dio rezultata istrazivanja s podru¢ja Krasna objavljen je u narednom svesku
Senjskog zbornika. Obradena je tema pucke poboznosti, djelovanje udruge Cuvarice
ognjista Krasno, nalini transporta u Krasnu, gospodarske veze s Kuterevcima i
Svis¢anima te krasnarsko prelo (Belaj 2005; Kelemen 2005; Radovani 2005; Rubi¢
2005; Vukovi¢ 2005). (sl. 5)

Prikupljena grada ima za cilj da se komparativnom analizom utvrde etnogenetski
procesi nastajanja i oblikovanja Bunjevaca kao etnic¢ke grupe. Otkrivanjem specifi-
¢nih elemenata u svadbenim obicajima potkrijepljene su neke, ve¢ ranije iznesene,
pretpostavke o moguéem ishodistu bunjevatke kulturne bastine (Cerneli¢ 2003).
Nadalje, komparativna analiza dvaju specifi¢nih tipova planinskog sto¢arenja s ljetnim
uzgonom stoke na planinske pasnjake (transhumantni i alpski tip) takoder moze dati
znacajan doprinos pitanju bunjevacke etnogeneze. U svom clanku Tradicijsko planin-
sko stocarstvo na Velebitu i bunjevacka etnogeneza Vitomir Belaj (2004) donosi nove
spoznaje o tradicijskom stocarstvu primorskih Bunjevaca, pozivajudi se na jedan zane-
marivani stariji opis sto¢arenja Podgoraca na Velebitu iz 1842. godine prema kojem su
Podgorci na Velebitu nositelji alpskog tipa stocarstva. S obzirom na njihovo dinarsko
podrijetlo, ocekivalo bi se da ¢e u njih prevladavati transhumantni tip stocarstva. U
svojem ranijem prilogu V. Belaj je ovu pojavu protumacio kao ostatak starijeg alpskog
supstrata i pripisao ju Liburnima (Belaj 1986). Jedino $to je u tome bilo zbunjujude
jest ¢injenica da su recentni nositelji toga tipa stocarstva bili podgorski Bunjevci, koji
su se ovamo doselili iz isto¢nih krajeva, iz kojih su dotada bili poznati samo opisi



28 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

dinarskoga transhumantnog stocarstva. Novija istrazivanja potvrdila su da tragova
alpskog tipa stocarenja ima i u isto¢nijim krajevima te ih V. Belaj u svom novom
radu analiticki razmatra i dolazi do novih zaklju¢aka. Na taj nacin dobivamo nove
spoznaje 0 ovom nacinu sto¢arenja u Bunjevaca i u njihovoj mati¢noj pradomovini.
Te spoznaje se nadovezuju na moju spomenutu pretpostavku o etnogenezi Bunjevaca.
Razmatranje teme tradicijskog stocarstva u kontekstu utvrdivanja bunjevacke etnoge-
neze znacajan je doprinos i dobra osnova od koje ¢emo polaziti u daljnjem istrazivanju
ove teme kod primorskih Bunjevaca. Dosad prikupljena grada potvrduje primorske
Bunjevce kao nositelje alpskog tipa stocarenja, no to su tek pocetna ispitivanja, koja na
istim i novim bunjevackim podru¢jima u Primorju jos valja nadopuniti i potkrijepiti
(Aralica 2000:232).?

Rad na projektu Identitet i etnogeneza primorskibh Bunjevaca dao je vidne rezultate:
istrazeni su mnogi aspekti tradicijskog naslijeda primorskih Bunjevaca, dijelom su
utvrdeni ¢imbenici njihovoga etno-regionalnog identiteta i komparativnom anali-
zom potkrijepljene pretpostavke o etnogenetskim procesima nastajanja i oblikovanja
bunjevacke etnicke skupine. Daljnja istrazivanja trebala bi dosadasnja saznanja prosi-
riti i otvoriti put novim otkri¢ima i spoznajama.

> M. Rajkovi¢ obavila je sustavna istrazivanja ove teme na podru¢ju Senjskog bila, Krivoga Puta i Krasna

te zapocela s istrazivanjem na podruc¢ju Podgorja.



2.3. Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica

2.3.1. Uvod

eljacke obiteljske zadruge jedna su od mnogih etnoloskih tema koje na podrucju

Licko-senjske Zupanije nisu dovoljno istrazene. U okviru projekta Seljacke obitelj-
ske zadruge Odsjeka za etnologiju Filozofskog fakulteta istrazivala sam 1981. godi-
ne tu temu u nekim mjestima ovoga $ireg podru¢ja (Cerneli¢ EZ FFZ Z 133; ibid.
EZ FFZ Z 134; ibid. EZ FFZ Z 135; ibid. EZ FFZ Z 136; ibid. EZ FFZ Z 137).
Izmedu nekoliko istrazenih zadruznih obitelji za prikaz sam izabrala zadruznu obitelj
Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja, koja je istodobno i specifi¢an primjer opstojnosti
takvoga nacina zivota sve do devedesetih godina 20. stolje¢a (ibid. EZ FFZ Z 135).
Ta je zadruga po broju ¢lanova mala, no kod zadruge nije bitan broj élanova, nego da
se radi o nacelu nepodijeljenog odnosno nedjeljivoga zajednickog imutka, o zajednickom
gospodarenju, o podjednakom koristenju svih zadruznih dobara za sve lanove, o postiva-
nju odredenih pravila prigodom (nalelno moguce) diobe tog imutka (Gavazzi 1978:82).
Premda je rije¢ o obliku obiteljskog Zivota koji uglavnom pripada proslosti, obitelj
Rukavina-Jauci nastavila je takvim nacinom Zivjeti sve do zadnjeg desetljeca 20. stolje-
¢a. U vrijeme ispitivanja, 1981. godine, zadruga je bila na okupu i ostala jo§ desetak
godina nakon toga. Ova obitelj potjece s Kose u okolici Perusi¢a.! Objavljen je prikaz
tek jedne licke zadruge iz Ivéevi¢ Kose, u ¢ijem se susjedstvu nalazi podrucje s kojega
potjece i obitelj Rukavina-Jauci (He¢imovié-Seselja 1960:5-17).

Nisam se odludila za komparativni prikaz zadruznog nacina Zivota u Lici jer za takav
postupak nema dovoljnog broja uzoraka pojedina¢nih zadruga. Bez dovoljno podataka
takav se postupak ne bi mogao ispravno primijeniti i ne bi mogao dati vjerodostojan
prikaz ustrojstva obiteljskih zadruga u Lici uopée. Osim toga, jedva da bi se mogle naci
dvije obiteljske zadruge koje bi imale posve jednaku strukturu, iste viasnicke odnose, isti pore-
dak w radu i Zivljenju, i ne uzevsi u 0bzir razlike u broju clanova i njihovim rodbinskim
odnosima, kakvodi i kolicini pokretne i nepokretne imovine, kao i u drugim svojstvima, koja
su, prirodno, kod svake zadruge posve individualna, neponovljiva (Gavazzi 1978:81).

Izabrana zadruga posebno je zanimljiva i zbog toga sto je u civilizacijskim uvjetima
opstala gotovo do nasih dana, pa je ve¢ i prema tome specifi¢na i jedinstvena u ovome

! Roza Rukavina, gazdarica ove zadruge i glavni izvor informacija, spominje kao mjesto ranijeg obita-
g gerg g

vanja selo Kosu. Ni u starijem Imeniku mjesta iz 1960. godine nema potvrde o naselju s tim imenom.
Cini se da je rije¢ o oznaci za jedan u%i kraj na tom podrudju, koji se sastoji od nekoliko zaselaka koje
¢ine obitelji istoga prezimena. O tome M. Hec¢imovi¢-Seselja kaze: Istocno od Ivéevié Kose prostire se kraj,
koji narod naziva “‘na Kosi”. Ovamo pripadaju Luliéi, Basica Poljana (Rukavine) i Markovici-Madzari
(He¢imovié-Seselja 1985:5).



30 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

kraju. Mogu se pratiti razvojne faze u Zivotu ove zadruzne obitelji, koje su se mijenjale
i prilagodavale civilizacijskim tekovinama 20. stolje¢a. U suvremenom svijetu vrlo je
rijedak primjer opstanka takvoga nacina zivota. Clanovi zadruge Rukavina-Jauci pro-
nasli su dovoljno poticaja da nastave zivjeti prema tradicijskom ustrojstvu i u vremenu
neprimjerenom takvome nacinu zivota. To je bilo moguée u prvom redu zbog toga
$to su uspjeli izbje¢i zamke i iskusenja koje donose tekovine civilizacije, koje nerijetko
narusavaju meduljudske odnose. Clanovi njihove zadruzne obitelji ostali su slozni, §to
je glavni preduvjet za zajednicki Zivot viSe ljudi povezanih srodnickim i bra¢nim veza-
ma pod jednim krovom, zajednicko gospodarenje i koristenje svih zadruznih dobara
ste¢enih zajednicki ostvarenim prihodom.

Pokusat ¢u, dakle, dati prikaz obiteljskog i gospodarskog Zivota, zasnovanog na
tradicijskim nacelima i uskladenog s uvjetima novoga doba. Clanovi obitelji Rukavina
povezali su sadasnjost i proslost, uskladili razli¢ite sustave vrijednosti, uzeli ono $to im
se ¢inilo najboljim i od jednog i od drugog sustava, spojili naizgled nespojivo, i na toj
osnovi uspjes$no organizirali svoj obiteljski i gospodarski Zivot.

Posljednji narastaji zadruzne obitelji Rukavina-Jauci ne poznaju poseban naziv
za takav oblik Zivota. Stari nadimak Jauci, koji je zadrzan do danas, znacajan je radi
raspoznavanja od ostalih obitelji s istim prezimenom, premda ne znaju kako je njihova
obitelj dobila upravo taj nadimak.

Zadrugu ¢ine majka Roza i njezina dva sina, Joso i Marko, te njihove zene, Jelka i
Ana. Josin i Jelkin sin Nikola Zivio je s njima do svoje Zenidbe. U vrijeme ispitivanja
boravio je u Njemackoj na priviemenom radu i zapoceo je gradnju kuée u Gospicu.
Njihov drugi sin Mile tada je bio na odsluZenju vojnog roka, a prije toga je izucio
zanat. Markova kéi Ruza udala se i otisla iz zadruge, dok je u zajednici u to vrijeme jos

MARKO
/7 - 1929/
+ Luja
MILE PERO Ana
/71908-/ 1
Roza « Marija
JOSO MARKO / \
11929-/ 1n9314 | [vica | [sTipE| [ Lujka | [ Anka |
« lelka —Ana | [/1922-/|{/1925-/{ |/1923-1 |/1924-/
NIKOLA — | [MILE — | [Ruza —| | Manda —
/1952-/ 11962/ || 119571 || 11969/

< usla u zadrugu
» izasli iz zadruge

Prilog 1. Rodoslovlje zadruge Rukavina-Jauci (sastavila M. Cerneli¢)



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica 31

bila mlada k¢i Manda, koja se u meduvremenu udala i napustila zadrugu. Joso i Marko
su 1968. godine otili na privremeni rad u Zapadnu Njemacku. Joso se vratio ubrzo,
a Marko 1979. godine. Osim §to se zatim bavio poljoprivredom, Marko je radio i kao
kuéni majstor u gimnaziji u Gospicu, $to mu je bilo stalno radno mjesto. Joso se osim
poljodjelstvom bavio i razli¢itim drugim poslovima kako bi nesto dodatno zaradio, te
je uz to u najam drugima obradivao zemljiSte svojim traktorom. Prije nego $to su se
zaputili na rad u Njemacku, uz svoje poljodjelske poslove na vlastitom imanju, izvla-
¢ili su trupce i balvane u $umi, minirali kamen i prodavali ga.

Obitelj Rukavina nije starosjedilacka u Smiljanskom Polju. Nekada su Zivjeli u
okolici Perusi¢a, na Kosi, 7 km od Perusi¢a. U Smiljansko Polje doselili su se 1956.
godine. Po sje¢anju Roze Rukavine njezin muz Mile Zivio je ranije u zajednici s ocem
Markom i bratom Perom, kao i sa stri¢evi¢ima Milom i Nikolom, ali RoZa nije zna-
la opisati kada se je ta zadruga razvrgla. Naime, stricevi¢i Mile i Nikola otisli su u
Kanadu, Mile se vratio i odselio u Beograd, ali se sve to odigralo prije nego je Roza
dosla u ku¢u Rukavina 1929. godine. Tada je u zajednici zatekla bra¢u Milu i Peru.”
Ubrzo je njezin diver Pero otisao u Kanadu za poslom, a za njim i Mile u Argentinu,
samo godinu dana nakon Zenidbe s Rozom. Tada je ve¢ bio roden njihov sin Joso, a
Marko je bio na putu. Perina Zena Marija je kao starija postala nakratko gazdarica, jer
se ubrzo, 1931. godine, zadruga podijelila. Mile se iz Argentine nije vratio, a nije ni
dolazio u posjet. Medutim, povremeno se javljao i slao novac. Tako je unucima poslao
vjencani dar. Njegovi unuci Nikola i Ruza imali su zajednicko vjencanje, pa su unuka
Ruza i snaha Katica dobile od njega vjencanu opremu.® Kada su se s Kose doselili u
Smiljansko Polje, zivjeli su u staroj ku¢i do 1970. godine. (sl. 6)

SL. 6. Stara zadruzna kuca obitelji Rukavina-Jauci (snimljeno 1981. godine)

Stoga je bilo moguée prikazati rodoslovlje samo dviju grana ove zadruge. Potpunije rodoslovlje, koje bi seza-
lo u dublju obiteljsku povijest, moglo bi se naciniti na temelju uvida u crkvene mati¢ne knjige. To bi bio
dodatni posao koji u meduvremenu nije bilo mogude realizirati jer projekt vise ne postoji. Stoga prilazem
samo ovako krnje rodoslovlje, sacinjeno prema kazivanju Roze Rukavine, dakle nakon 1929. godine.
Nakon diobe Mile je ipak posjetio svoju davno napustenu obitelj, prvi puta nakon vise od 60 godina.
Pojedinosti njegova zivota u Argentini nisu poznate, no i unato¢ izbivanju za vrijeme gotovo cijelog
bra¢nog Zivota s Rozom, formalno je ostao u bra¢noj zajednici.



32 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Otada Zive u novosagradenoj ku¢i, u kojoj su i danas nakon diobe Joso i Jela i udo-
vica Ana, odvojeno svaki u svojem dijelu kuce, buduéi da su im djeca nakon zenidbe,
odnosno udaje, napustila obiteljski dom. Na taj nacin zapravo se unaprijed znalo da
¢e zadruga trajati do trenutka kada se bra¢a Mile i Marko odluce odijeliti ili do smrti
jednoga od njih (Sto se i dogodilo), buduéi da Josini sinovi nisu namjeravali nastaviti
zajednicki Zivot nakon $to se oZene. Markova grana nije ni imala izgleda za nastavak
zadruznog zivota jer je on bio bez muskog potomstva.

2.3.2. Zadruzna imovina

Rukavine su u vrijeme ispitivanja imali priblizno 27 — 28 jutara zemlje. Roza o tome
nije vodila brigu, niti je znala kakve sve vrste zemljista posjeduju. Kada su otisli s
Kose, prodali su zemlju, sve osim $ume. Roza takoder nije znala koliko su zemlje tamo
posjedovali, ali je svakako bilo manje nego sto su stekli u Smiljanskom Polju. Ovdje su
zemlju postupno kupovali. Imaju oranice, pasnjake, livade i $ume, najviSe pasnjaka i
oranica, manje livada i nesto drveca po zivicama. Zemlja je ovdje neplodna i kamenita,
trebalo ju je odistiti od kamena da bi se mogla obradivati.

U zadruzi Rukavina-Jauci moze se pratiti raspored kuée i kudista u tri razvojne faze.
One ujedno odrazavaju promjene u nacinu zadruznog obiteljskog Zivota. Prva je bila
kuca na Kosi iz vremena zajednice rodene bra¢e Mile i Pere, u kojoj su zivjeli svi zaje-
dno i nakon diobe 1931. godine bez muskih ¢lanova (koji su bili na radu u Kanadi i
Argentini), sve dok se Roza s djecom 1956. godine nije odselila u Smiljansko Polje.

U staroj ku¢i na Kosi svi su boravili u jednoj prostoriji. U sredini sobe bilo je ognji-
ste. Ta se prostorija nazivala prva kuca ili ugljenica. Ognjiste je bilo Cetvrtasto zidano,
s komostrom ili verugama. S ognjista je dim odlazio u videlice ili badze, otvor na stropu
koji se zatvarao kad je padala kisa. Kuca je bila pokrivena simlom. Imala je kameni
temelj, a zidove od brvana i drvenih greda. U prizemlju je bila §tala za blago. U kuéu se
ulazilo $kalama (stubama) na balaturu (trijem). U dnu balature bio je zahod. U sklopu
kuée bio je ajatié, spremiste za grablje, vile, drljace, plugove. Uz kucu su bili vajazi,
sobe za goste, u kojima je inace u $krinjama i ormarima bila pohranjena roba. Nakon
Sto se ognjiste prestalo upotrebljavati, kuhalo se na limenom $parkeru zvanom koza.
Osim kucée, kao jedini gospodarski objekti bile su jo$ pojata za ovee i kukuruzana. To
je prostor za suSenje kukuruza, a ima ¢etiri stupa i opleten je ljeskovim prué¢em. Pojata
je kao i kuca imala kameni temelj te okosnicu od brvana i greda.

Po doseljenju u Smiljansko Polje Rozina je obitelj najprije Zivjela u staroj kudi, koja
je bila iste grade kao i kué¢a u kojoj su Zivjeli na Kosi, s tom razlikom $to su ovdje ve¢
imali odvojene sobe i poseban prostor za kuhanje. Nije vise bilo ognjista te se kuhalo
na Sparket. Oko kude je bio plot koji su zvali /isa, a koji se gradio od $karta $to su ga
pokupili na pilani.

4O tome su brinuli njezini sinovi, koji u to vrijeme nisu bili nazo¢ni te s njima nisam bila u moguénosti

razgovarati.



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica 33

S 7. Nova kuca zadruzne obitelji Rukavina-Jauci (snimljeno 1981. godine)

Nova kuca sagradena je 1970. godine suvremenim gradevnim materijalom. Temelji
su od kamena, a gornji dio je zidan. Kujna i Stala zidane su od betonskih blokova.
Kudiste posljednje zadruzne grane obitelji Rukavina-Jauci sastoji se od kuce, litnje kuj-
ne, visSenamjenskoga gospodarskog objekta stle i od sterne (bunara).

Lijevo od ulazne kapije nalazi se velika kuca koja je gradena kao dvojni stambe-
ni objekt, tako da u slu¢aju diobe oba sina s obiteljima imaju gotove kuée. Ukupno
ima Cetiri sobe, dvije kujne i dva ulaza s verandama na obama krajevima kuce. Kuda
je gradena tako da zapravo ima dva posebna stana s posebnim ulazima te s jednakim
rasporedom stambenih prostorija. (sl. 7)

Nasuprot kudi, desno od kapije, nalazi se viSenamjenska prostorija koju jednim
imenom zovu $tala, premda se sastoji od vise prostorija razli¢ite namjene. U sklopu
Stale jos su i sljedece prostorije: praséak (svinjac), ambar, koji je zapravo u sklopu kol-
nice za odlaganje kola.

Do kolnice je Stala za blago s pregradenim odjeljcima za razli¢itu stoku. Iznad ita-
ve Stale se na tavanu drzi slama. Iza $tale nalazi se prostorija za spremanje traktora i
ostaloga poljodjelskog alata. Praséak ¢ini dio gospodarskog kompleksa, ali je, za razliku
od ostalih prostorija, sagraden od drvenih greda i zapravo se nastavlja na zid kolnice s
ambarom. Nasuprot ulaznoj kapiji, ispred dvori$nog prostora koji odvaja kucu i szalu,
nalazi se litnja kujna, koja se sastoji od dviju prostorija — u jednoj se kuha, a u drugoj
boravi i jede. Uz straznji dio zida litnje kujne, s desne strane prema vrtlu, nalazi se
zahod. U vrijeme ispitivanja u dijelu verande s unutarnje strane dvorista zapocela je
gradnja kupaonice. Ispred kujne se s lijeve strane nalazi betonska sterna. Iza kujne je s
desne strane vrz, a nesto dalje s njezine lijeve strane pocinju oranice. Povrée se uzgajalo
u ogranic¢enim koli¢inama jer zemljiste nije pogodno za uzgoj povréa.



34 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

ORANICE VRT
7
LK LK
KP VER
11111/
S H| §
S K
sp
S K
KOL
S H| §
A
VER -

KAPIIA

VER - veranda; S - soba; H - hodnik: § - §pajza; K - kujna; KP - kupaona u gradnji;
LK - litnja kujna; Z - zahod; § - §terna; 8T - §tala; KOL - kolnica; A - ambar; P - praséak;
SP - spremiste za kola - traktore

Prilog 2. Tlocrt nove zadruzne kuce zadruge Rukavina-Jauci, Smiljansko Polje (izradila M. Cernelic)

Otkad pamte, lozilo se na drva. U staroj kuci prostorije su se osvjetljavale pezrolej-
kama i Zmirama.®

Od stoke su u najstarijoj ku¢i drzali jednoga konja, pet goveda, u pojati 5 — 6 koza
i 10 ovaca, jednu krmacu, pa su imali prasaca koliko se okotilo. U vrijeme ispitivanja
imali su 4 krave, 3 junice, 20 ovaca i 4 prasca. Koko$i su drzali na tavanu kuce. Imale
su skale uz koje su se popele. Na tavanu su bili i ambari, pregrade za pojedine vrste
zitarica. Tu se drzalo i suseno meso koje se prethodno dimilo iznad ognjista.

Imali su dva pluga, drvene branje i drljace te kola. Nakon $to su izgradili novu
ku¢u, nabavili su traktore, a postupno i druge suvremene mehanizirane sprave za
obradu zemljista. Na starom kuéistu imali su jedan zadruzni tkalacki stan zvan zara, a
svaka je snaha imala svoju preslicu. Posjedovali su i sav ostali pribor potreban za tek-
stilno rukotvorstvo.

> To su bile improvizirane svjetiljke: u bocicu od tinte uvukao bi se pamu¢ni fitilj zvan stinj, koji je gorio

pomocu masti, a u¢vrstio se tako da se provukao kroz lim.



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica 35

2.3.3. Zasebno zadruzno vlasnistvo

Zasebnog vlasnistva u zadruzi Rukavina nije bilo. Sve $to je Zena udajom donijela u
zadrugu, postalo bi zadruzno vlasni$tvo, pa ako bi se kasnije mozda i udala iz zadruge,
njezina bi préjja i dalje ostala u vlasniStvu zadruge. Osim $to se sastojala od predmeta
za osobnu upotrebu i za potrebe uze obitelji, préjjom se smatrala i zemlja, krava, ovce
i novac, a posebno su dobrodosli dolari. Djevojke koje nisu imale dolare, tesko su se
mogle udati. Jedini oblik privatnog vlasniStva bila je preslica. Svaka je zena imala svoju
preslicu. Od vremena odlaska bra¢e na privremeni rad u Njemacku vec je bilo drukdije.
Dio zaradenog novca njihove su zZene ostavljale za potrebe vlastite uze obitelji. Prihod
koji su stjecali zajednickim radom na zemlji postajao je dijelom zajednicke imovine.
Novac koji je svaki brat zaradio rade¢i izvan kuce bio je osobno vlasnistvo svake uze
obitelji unutar zadruge i taj su novac mogli trositi prema Zelji i potrebi, nevezano uz
zajednicu. Na taj je nacin svaka uza obitelj unutar zadruge postupno pocela stvarati
svoje zasebno vlasni$tvo.

2.3.4. Gospodarenje

Na Kosi su stoku gonili u Kr$, mjesto na kojemu su bili pasnjaci, a ¢uvala su je djeca
i starci. I u Smiljanskom Polju se blago gonilo na pasnjake, a brigu su takoder vodili
starci i djeca. Mlijeko i mlije¢ni proizvodi ranije se nisu prodavali. Pravio se sir i cijedi-
la basa.5 U vrijeme ispitivanja Roza je svako jutro na biciklu nosila mlijeko i prodavala
ga po ku¢ama u Gospicu. Nekada se preradivala vuna, tkalo se i plelo, a preradivali su
se i kudjelja i lan. Svi su se ti poslovi zajednicki obavljali prema potrebi.

Svinje su uzgajali samo za vlastite potrebe. Nisu mogli drzati viSe prasaca jer nije
bilo dovoljno hrane za blago. Pod blago se stavljao susanj iz grumila (li¢e iz Sume),
steralo se po zemlji oko Stale. Oko tog prostora opleo se plot i tu se stvaralo gnojivo.
Bilo je pod krovom da ne pokisne. Susanj se nosio u kosevima.

Péelarstvom, lovom i ribolovom se nisu bavili.

Od Zitarica su na Kosi uzgajali najviSe raz i proso, a uz njih jos i zob, jeam, pseni-
cu, kukuruz i suragicu (kukuruz u kombinaciji s razi). Zemlja se ostavljala i 5 — 6 godi-
na da se odmori. Livade su se izmjenjivale s oranicama. U vrijeme ispitivanja najvise su
se uzgajali zob i pSenica, a od ostalih Zitarica vise se nisu uzgajali jeCam i proso.

Zito se u proslosti visilo konjima pomocu stogera, drvenoga klina, na guvnu. Konj
je bio privezan za stoZer i kretao se u krug. Tako se radilo do sredine Sezdesetih godina,
sve dok nisu kupili kombajn. Otkada su kupili traktor, prestali su drzati konje, no sve
do sedamdesetih godina orali su Zeljeznim plugovima, a jo$ ranije, dok su Zivjeli na

Basa je procijedeno ov¢je kiselo mlijeko. Pripremala se na sljededi nadin: surutka, slano mlijeko, iscijedi
se u jednu posudu, zakuha se i ostavi dulje vrijeme # kraju, kako ovdje kazu, da #isti. Sutradan se lijeva
u drvenu ili zemljanu posudu. Svaki se dan, dok se posuda ne napuni, dodaje nova koli¢ina. Svaki put
se doda i malo soli.



36 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Kosi, drvenim. Zito se vijalo lopatom kada je bilo vjetra. Kasnije su u tu svrhu koristili
sprave na ru¢ni pogon, zvane vijalice.

Ranije se zito mljelo na rijeci Liki ili na potoku na vodenim mlinovima, sve dok se
nisu pojavili mlinovi u gradu, zvani vatrenka. Bio je jedan mlin za ¢itavo selo. Kada su
uvedene vatrenke, Zito se za prasce i dalje mljelo na vodenici, a za kruh u vazrenkama.
U vrijeme kada su se Rukavine doselile u Smiljansko Polje, zito se ve¢ isklju¢ivo mljelo
u gradu. Od 1979. godine Rukavine imaju vlastiti elektri¢ni mlin. Zitarice se nikada
nisu prodavale jer koli¢ina koju su sami proizvodili nije bila dostatna ni za njihove
potrebe. Tako su katkada za vre¢u brasna davali 6lago. I u novije su vrijeme, jer se nije
proizvodilo dovoljno Zitarica, uz brasno vlastite proizvodnje morali kupovati jos bra-
$na, a nastojali su stvoriti i nesto zaliha.

U ranijem razdoblju zadruznog Zivota viSe su se uzgajale vocke. Najvise je bilo §ljiva
i jabuka. U osamdesetim godinama uzgajali su samo $ljive. Povrée se uzgajalo samo
za vlastite potrebe u vr#lu iza kude. Ranije su se iza kuée u dolu sadili samo kupus,
krumpir i grah.

Stariji Rozin sin bio je zaduZen za trgovinu. Prihod se u zadruzi ostvarivao proda-
jom stoke, jaganjaca i volova, koje su uzgajali samo radi prodaje jer se oralo konjima.
Stoka se najvise davala u zamjenu za Zitarice. Kupovali su sol, $e¢er, kavu, duhan,
odjecu i obucu. I u osamdesetim se godinama stoka koristila tek dijelom za potrebe
prehrane, a najvise se prodavala. Pocelo se prodavati i mlijeko, $to se nekada nije pra-
kticiralo. Svi su se ostali artikli u kasnijem razdoblju poceli kupovati, pa se stocarska
proizvodnja sve vise usmjeravala prema prodaji.

Kao i u proslim vremenima, i u novije su vrijeme Zene po potrebi isle jedna drugoj
u zamjenu. Poljodjelski poslovi uvijek su se zajednicki obavljali, ljudi su jedni drugima
pomagali.

Zadruga je snosila sve zajednicke troskove i podmirivala potrebe svih svojih ¢lano-
va i ranije i u novije vrijeme, sve dok su bili na okupu. Troskovi vezani uz odlazak na
svadbu, uz sklapanje kumstva, porod, sklapanje braka, sprovod, podmirivali su se iz
zadruznih prihoda sve do diobe. Ranije su se sami lijecili, a kasnije je zadruga snosila
troskove lijecenja i $kolovanja. Iz zadruznih sredstava kupovala se odjeca i obuca, kao
i svi potrebni prehrambeni artikli.

Prihodi od poljodjelstva takoder su bili zajednicki, a novcem je raspolagala i raspo-
redivala njegovu potro$nju gazdarica u dogovoru s najstarijim sinom. U vrijeme dok
su radili u Zapadnoj Njemackoj, svaki je sin svojoj Zeni slao novac. One su odrede-
nu svotu novca odvajale i davale svekrvi, a dio su ostavile za vlastite potrebe. Dok su
svi bili u kudi i radili na zemlji, prihod koji su tim radom stekli postajao je dijelom
zajednicke imovine, dok je od zarade koja je dolazila sa strane svaka uza obitelj unutar
zadruge zapocela stvarati svoje zasebno vlasnistvo.

2.3.5. Zivot u zadruzi

U zadruzi Rukavina-Jauci Zene su preuzimale rukovodenje jer su muskarci odlazili u
svijet u potrazi za poslom i zaradom. Kako je ve¢ spomenuto, Rozin muz Mile jos je



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica 37

1930. godine oti$ao u Argentinu, a ne$to prije njega i brat Pero u Kanadu, tako da
su u kuéi ostale samo njihove Zene s djecom. Tada je, jer je bila starija, gospodarica
ili gazdarica postala Marija, Perina Zena. Medutim, Zene se nisu dobro slagale, pa su
se njihove obitelji ubrzo odijelile, premda su i dalje zajedno Zivjeli na istome mjestu.
Nakon diobe Roza je postala gospodarica u svojoj obitelji, upravljala je i o svemu sama
vodila brigu, sve dok joj nije odrastao stariji sin koji je preuzeo upravljanje zadrugom.
On je vodio brigu o imovini, o poslovima s vlastima, trgovini i opéenito o svim poslo-
vima izvan zadruge. Majka je i dalje bila gazdarica. Nju se kao i ranije i dalje sve pitalo
i o svemu se s njom dogovaralo.

Duznost je gazdarice bila da kuha i nosi jelo ostalima u polje u vrijeme sezonskih
poslova. Obavljala je i sve druge ku¢anske poslove, a snahe su radile u polju. Hrana
se u polje nosila u kosari na glavi. Ako polje nije bilo daleko, vracali su se kuéi na
rucak. U vrijeme ispitivanja jedini je RoZin posao bilo razno$enje mlijeka. Nije vise
bila obvezna bilo $to drugo raditi. Po Zelji je mogla sudjelovati u nekim kucanskim
poslovima. Duznost kuhanja preuzele su snahe, a o rasporedu kuhanja i o jelovniku su
se one dvije medusobno dogovarale. Redusa nije bilo ni ranije, oduvijek su se poslovi
rasporedivali po dogovoru, i zenski i muski. Bilo je uobi¢ajeno da se navecer dogovara
Sto ¢e se sutradan raditi. Rublje se oduvijek zajednicki pralo, u ¢emu su se takoder
po dogovoru izmjenjivale snahe. Na Kosi je Marija kao gazdarica kuhala, kupila jaja,
pekla kruh, pravila sir, a Roza i Ana, sestra njezina muza, radile su u polju. Briga oko
blaga muski je posao, ali budud¢i da su oni ¢esto bili odsutni, najviSe su Zene preuzima-
le brigu da namire blago. Inade su oni obavljali svoj dio posla. Snahe su muzle krave
navecer i ujutro, a Roza je odnosila mlijeko u grad na prodaju. Unuka Manda najvise
je, kada nije bila u skoli, bila uz blago. Inace bi blago pri¢uvao netko drugi, tko u tom
trenutku ne bi imao nekog drugog posla.

Ljeti, u vrijeme poljskih poslova, ustajanje je bilo u 4 sata. Kada nije bila sezona
poslova, prve su ustajale snahe da pomuzu krave. Gazdarica je ostajala kod kude, oba-
vljala svoj dio posla oko prodaje mlijeka. Zimi su dosta ¢esto kasnije ustajali. Ljeti se
na spavanje odlazilo rano, a zimi kasnije. Za rucak (dorucak) se najéesce jelo kruv,
vareniku, palentu, sir, a u novije vrijeme hrana je bila raznolikija. Osim spomenutoga
jelo se i meso, najvise suseno. Za uzinu (rucak) najcesée su na jelovniku bili grah, zelje,
tisto, a u ranijem razdoblju manje mesa nego u novije doba. Ranije su klali po 2 prasca,
a u osamdesetim godinama 4 — 5. Vecera je bila slicna rucku, katkada su se jela i jaja.
U novije vrijeme kuhale su se i #Zina i vecera.

U osamdesetim godinama nije viSe bilo odredeno gdje ¢e tko sjediti za stolom. Svi
su sjedili zajedno, ukljucujudi i djecu, dok su ranije djeca sjedila zasebno po podu oko
male stolidice. Prema ranijem zadruznom ustrojstvu je gazda ili gospodar dijelio kruh i
meso i nije bilo prigovora. Za RoZina gospodarenja svatko je mogao uzeti hrane koliko
je zelio. U vrijeme Rozina dolaska u obitelj Rukavina jelo se iz zajednicke zemljane
zdjele, a jos ranije iz drvene kopane posude.

U crkvu na misu odlazili su muskarci, a Zene su obi¢no ostajale u ku¢i radi oba-
vljanja kucanskih poslova. Oko 3 sata poslije podne mogle su oti¢i u kapelicu da se
pomole. Inace su se svi uku¢ani pomolili za stolom prije jela.



38 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Odnosi medu ¢lanovima zadruge bili su razliciti u razli¢itim razdobljima. U vrijeme
dok je Marija bila gazdarica, nisu se dobro slagali. Milina i Perina sestra Ana se nakon
diobe priklonila Rozinoj strani. U novoj zadruznoj obitelji svi se medusobno dobro
slazu, $to je glavni razlog da se takav oblik obiteljske zajednice odrzao tako dugo.

Bez dozvole domaéina ili domacice nije se nikamo izlazilo. Za sve se moralo pitati
gazdaricu. U njihovoj obitelji nije bilo domazeta. Udovica bi, ako bi ostala u ku¢i, ima-
la ista prava kao i ostali ¢lanovi zadruge. Ako bi se preudala, gubila bi ta prava, jedino
bi njezino dijete (ili djeca) ostajalo u zajednici i dobilo nasljedni dio svojega oca.

2.3.6. Dioba zadruge

Markova zadruga na Kosi podijelila se 1931. godine. Njegovi sinovi Mile i Pero otisli
su u svijet za zaradom, a gazdarica je postala Perina zena Marija. Razlog za diobu ove
zadruge bila je nesloga, a prema Rozinom kazivanju i nepravda gazdarice.

Zemlja je u diobi s Perom 1931. godine podijeljena napola, a na isti je nacin odi-
jeljena i stoka. Sve se dijelilo na jednake dijelove, dakle, po lozama, uz dva svjedoka
iz sela. Kuca nije bila podijeljena te su i dalje svi ostali Zivjeti na istome mjestu, samo
Sto je svaka obitelj sama vodila svoje kucanstvo i gospodarstvo. Plugom i konjima,
kolima, drljatom i branjom sluzili su se svi po potrebi. Kad se je Rozina grana odselila
u Smiljansko Polje, orude su podijelili, pa su jedni dobili plug, drugi drljacu i svatko
po jedna kola. Svoj su dio zemlje prodali, kupili ku¢u u Smiljanskom Polju i postupno
kupovali zemlju. Nova kuéa, koju su izgradili 1970. godine, sagradena je na nadin da
u slucaju diobe svaki brat sa svojom obitelji ima svoj stan te da tako i dalje ostanu
na istome kudistu i nakon diobe. U vrijeme ispitivanja, 1981. godine, zadrugari nisu
imali namjeru da se odijele jer su se dobro slagali. Ipak, RoZini unuci ve¢ su si gradili
kué¢u na drugom mjestu, $to je ve¢ tada zapravo znacilo da je postoje¢a grana svakako
posljednja koja zivi zadruznim na¢inom Zivota.

Zadruzna obitelj Rukavina-Jauci dogovorila se o podjeli zadruge 1985. godine.”
Zemlju su imali na trima mjestima i dogovorno su je podijelili na jednake dijelove,
a i stoku su takoder podijelili napolak. Strojevi su pripali Josi, koji je Marka isplatio
tako da on sam sebi kupi strojeve za svoje potrebe. Brigu o majci preuzeo je mladi
brat Marko, bez obveze starijega brata da mu pomaze. Godine 1990. umire Marko.
Interno obavljena dioba zadruge jo$ uvijek nije sudski provedena. To ¢e se uciniti
nakon majc¢ine smrti na ostavinskoj raspravi.® Markovoj udovici pripao je muzev dio

7 U meduvremenu sam posredstvom svojega rodaka Martina Nagli¢a Strike iz Bru$ana saznala da se

zadruga podijelila. On me je jo§ u vrijeme ispitivanja, 1981. godine, upozorio na postojanje ove zadru-
ge. Godine 1997. sudjelovala sam s grupom studenata u etnoloskim istrazivanjima u Pazaristima. Tom
prigodom M. Nagli¢ ponovno me je odvezao do Smiljanskog Polja (drugog na¢ina dolaska u selo nema)
da bih od ¢lanova obitelji Rukavina saznala kada je doslo do diobe i kako je ona provedena. U kuéi sam
zatekla Rozu, koja se nije mogla sjetiti mojega ranijeg ispitivanja, a i pokusaj da od nje nesto saznam o
diobi bio je uzaludan. Roza je bila pomalo senilna. To mi je kasnije potvrdila i njezina snaha Ana, koju
sam pronasla u polju i od nje saznala pojedinosti o diobi.

Kasnije sam saznala da je RoZa umrla 1997. godine, ubrzo nakon mojega ponovnog boravka u
Smiljanskom Polju. Kasnije nisam bila u prilici saznati kako je provedena ostavinska rasprava.



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospica 39

imovine. Prvu godinu nakon muzeve smrti diver Joso obradivao je i njezin dio zemlje,
a od 1991. godine brigu o tome preuzimaju njezini zetovi. lako su interno podijelje-
ni, i dalje rade zajedno, odnosno pomazu jedni drugima po potrebi, ali sada svatko
ubire prirod sa svojega dijela zemljista. Premda ¢e se zadruga ubrzo i formalno sudski
podijeliti, njihov se nadin Zivota nije bitno promijenio. Diobom su vjerojatno Zeljeli
za Zivota rascistiti pitanje imovine, oko ¢ega su se slozno i bez poteskoéa dogovorili.
Noviji narastaji ove obitelji izdvojili su se iz zadruzne obitelji jos za njezina trajanja,
pa Roza, njezini sinovi i snahe vrlo vjerojatno nisu htjeli njima prepustiti brigu oko
podjele imovine.

Mozda su se i pribojavali mogu¢ih poteskoc¢a oko podjele imovine, buduéi da naj-
mladi narataji zadruge Rukavina-Jauci, premda potje¢u iz zadruge, kao odrasli ljudi
viSe ne Zive ovim na¢inom zivota i zasigurno ih ne prozima duh zajedni$tva kojim je
bio obiljezen Zivot njihovih roditelja. Sloga je bila bitna karakteristika zadnje grane
zadruzne obitelji Rukavina-Jauci sve do njezine diobe. Zahvaljuju¢i samo toj rijetko
odrzivoj osobini u civilizacijskim uvjetima suvremenog svijeta, zadruzni oblik Zivota
opstao je u ovom dijelu Like gotovo do kraja drugog tisu¢lje¢a. Kada su procijenili da
su mladi narastaji okrenuti drukéijem shvacanju obiteljskog Zivota, odabrali su pravi
trenutak, koji su odgadali $to je dulje moguce, da podijele imovinu slozno i bez sva-
de, onako kako su proveli ¢itav svoj zajednicki zivot. Zadruga Rukavina-Jauci lijep je
primjer opstojnosti odredenoga vrijednosnog sustava, koji su njihovi preci izgradivali
i usadili ga u svjetonazor svojih potomaka. Roza, njezini sinovi i snahe shvatili su da
¢e prihvacanjem takvoga obiteljskog ustrojstva u mukotrpnoj svakodnevnoj borbi sa
skrtom zemljom lakse i bolje Zivjeti. Tako organiziranim obiteljskim Zivotom i radom
pokazali su da se zdruzenim snagama doista moze uspjesno gospodariti, skladno Zivjeti
i potomcima osigurati pristojna egzistencija.

Premda su se novi narastaji ove obitelji priklonili drukéijem naéinu Zivota, Zivotno
iskustvo njihovih roditelja moZe im dati poticaja da pozitivne vrijednosti tradicijskog
naslijeda svojih predaka njeguju i ugrade u svoje zivote, bez obzira na promijenjene
vanjske okolnosti i drukdije organiziran obiteljski Zivot.



40

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




2.4. Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta

2.4.1. Uvod

Podaci koje sam 1981. godine prikupila o dvjema zadruznim obiteljima na podru-
¢ju Krivoga Puta, u okviru istrazivackog projekta Seljacke obiteljske zadruge Od-
sjeka za etnologiju Filozofskog fakulteta, vrlo su dragocjeni budué¢i da je Zivot primor-
skih Bunjevaca u obiteljskim zadrugama potpuna nepoznanica. Premda je ve¢ i u to
vrijeme bilo poteskoca u pronalazenju kazivaca koji bi o tome mogli dati podatke,
ipak je bilo moguée nesto saznati o zadruznom Zivotu medu stanovni$tvom ovoga
podneblja. Stoga sam se odlucila za usporedni prikaz dviju tom prigodom istrazenih
zadruga s podrudja Krivoga Puta: Prpic-Grgajice u selu Kosovoj Buljimi i Tomljanovic-
-Puljiz u selu Podbilu. Iz spomenutih razloga prikupljeni podaci nisu uvijek potpuni.
Osobito su manjkavi podaci o zadruzi Zomljanovié-Puljiz, bududi da kaziva¢ Milan
Tomljanovi¢ nije bio previSe zainteresiran za razgovor, a njegova brata Franu nije bilo
moguce ispitati jer je u vrijeme ispitivanja bio odsutan.

Zadruga Prpica iz Kosove Buljime nazivala se vamilija Prpic-Grgajice, dok su je sami
zadrugari medu sobom zvali nasa vamilija. Nadimak Grgajice potjece od imena pradje-
da kazivaca koji se zvao Grgo. Svaka obitelj imala je svoj nadimak jer je u selu bilo ¢ak
osam obitelji Prpica, a Cetiri kude bile su u bliskome srodstvu. Vamilija Prpié-Grgajice
nije klasi¢an primjer zadruge, kao $to ih ve¢ odavno u ovome kraju nema. Potomak
zadruge Mirko Prpi¢ je u vrijeme ispitivanja Zivio u Senju.' Njegovo paméenje seze do
pradjeda Grge, kojega pamti samo po tome $to je za 20 litara je¢ma kupio 20 kosaca
zemlje (8 — 9 jutara), livada i oranica. Imao je samo jednoga sina, Grgu, jer je umro
mlad, u detrdesetoj godini zivota. Majka mu se preudala u susjedno selo Vratarusu i
po njoj ima dva brata s kojima nije Zivio u zajednici. Grgo je imao 4 — 5 godina kad
mu je umro otac i Zivio je sa stricem Ilijom koji ga je odgojio u svojoj zadruzi. Ilija je
zivio u zajednici sa svojim bratom. Nakon Zenidbe Grgo se odvojio od njih i sagradio
kucu za sebe i svoju zenu. Imao je Sesnaestoro djece, od kojih je samo cetvero ostalo na
zivotu, dva sina, Mile i Stipe, i dvije kéeri, Kata i Mara. Ostalu djecu Mirko ne pamti
jer su ubrzo nakon rodenja umrla. Mile, Grgin sin i otac kazivaca Mirka i Jose Prpica,
i njegov brat Stipe osnovali su svoju vamiliju nakon oceve smrti. Dok je jo§ Grgo bio
ziv, Mile je dosta putovao za zaradom. Za vrijeme Prvoga svjetskog rata od 1914. do
1918. godine bio je u Rusiji u zarobljenistvu. Nakon 1918. godine opet je iSao na front
i bio u zarobljeniStvu u Italiji i Francuskoj. Zatim je od 1924. do 1925. godine, trazeci

' Mirko Prpi¢ bio je glavni kaziva¢, a u ispitivanju su sudjelovali jo$ i njegova Zena Ika i brat Joso.



42 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

posao, putovao po Srbiji, Crnoj Gori i drugdje po Kraljevini Jugoslaviji. Nakon oceve
smrti vi$e nije izbivao od kude jer je preuzeo gospodarenje u vamiliji. Stipe je kao zidar
stalno putovao po Jugoslaviji, a kudi je dolazio kao gost po mjesec dana. Nije slao novac
u kuéu jer se nije smatrao ¢lanom zadruge. Poceo je putovati vrlo mlad i nije se Zenio. U
zadruznoj kudi imao je svoju sobu u kojoj je, kad je bio odsutan, $to je i bilo najcesée,
spavao njegov brat Mile sa zenom. Mirko je takoder ve¢ s 12 godina krenuo trbuhom
za kruhom. Najprije je bio u Nasicama, gdje je kuhao za brigadu 6 mjeseci. Ponovno
je krenuo s 18 godina, najprije po Srbiji kao nau¢nik kod zidara 1 — 2 godine, potom
po Crnoj Gori dvije godine i po Sloveniji 4 — 5 godina. Prije nego $to je postao zidar,
Mirko je u Senju izudio stolarski zanat. Time se bavio u kratkim intervalima kad je
boravio kod kuée. Pravio je mrtvacke Skrinje i djevojacke ormare od javorovine i ljesko-
vine. Povremeno bi s putovanja dolazio ku¢i na mjesec-dva. Godine 1937. dosao je iz
Slovenije i stavio si Zrvanj za vrat (ozenio se). Ponovno je otisao za Sloveniju, a zatim i u
Njemacku, gdje ga je zatekao rat. Vratio se kuci 1944. godine i nakon toga je do diobe
ponovno zbog posla putovao po Srbiji i Bosni. Njegov brat Joso poceo je putovati u
potrazi za poslom sa 16 godina. Bio je u Srbiji i u Njemackoj. Do diobe je doslo 1947.
godine, godinu dana prije nego se Joso oZenio. Svi su zajedno Zivjeli u jednoj kuéi u
dvjema sobama, dok su inace u selu u velikim vamilijama svi Zivjeli u jednoj sobi.

GRGO
(71852.-1924.)
< Marija Tomljanovié
(71854.-1934.)
MILE STIPE Kata — Mara —
(1879.-1962.) (1877.-1947.) (71892.-71916.) (71883.-1913.)
Ika Tomljenovi¢
(71887.-1973.)
MIRKO IVE MILE | '
(1907.-) (1914.-1918) | (1916- | 70SO || JURE ||KRUNE|| Mara—
« [ka Tomljenovié umro kao|l 1918y || (1932.-) || (1917.2- || (19124
dijete) umro
/\\ kao ||Anka—
: : - dijete) (1928 -
Nada Dragica | |[Ruza — 1978.)
(1944.-) (stradala | | (1957.-)
ﬂidli?{i ) Dragica
= (71912.- umrla
kao dijete/
Milka —
11927.-/

« usla u zadrugu
— izadla iz zadruge

Prilog 3. Rodoslovlje zadruge Prpi¢-Grgajice (sastavila M. Cernelic)



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 43

Budud¢i da se zadruga sastojala samo od zivu¢ih roditelja i jednog oZenjenog brata
kroz dva narastaja, ne bismo je zapravo niti mogli smatrati zadrugom u pravom znace-
nju te rije¢i. Mogli bismo je oznaciti krnjom zadrugom, bududi da nije zadovoljavala
sve kriterije koji jednu obitelj ¢ine zadruznom, premda su je zadnji potomci zadruge
takvom smatrali. Tezak zivot ocito je zahtijevao da muski ¢lanovi obitelji putuju u
potrazi za poslom, pa je tako, primjerice, Mirkov stric Stipe zbog ¢estog izbivanja bio
osloboden obveza prema zadruzi.

Zadruga Tomljanovi¢a u selu Podbilu iz zaseoka Tomiéi nazivala se zadruga ili
vamilija Tomljanovié-Puljiz(ova).” Puljiz je nadimak obitelji, bududi da je to prezime
u selu vrlo ¢esto. Za obitelj Puljizovih govorilo se da su ovamo dosli iz Karlobaga, ali
se vi$e ne zna kada je to bilo. Ivan Tomljanovi¢ nije Zivio u zadruzi sa svojom bra¢om
buduéi da su se ona $kolovala i raselila. Zivio je sam sa svojom 7enom i sinovima
Grgom, Milanom i Franom. Ivan je umro u 27. godini Zivota, a sinovi Grga i Milan
ostali su u zajednici s majkom i nakon Zenidbe. Frano nije bio ozenjen dok je trajala
zadruga. Odijelili su se 1936. godine. Milan se uz poljodjelstvo bavio i zidarskim i
$umarskim poslovima, radio je na izgradnji cesta i tunela. Znao je izbivati po 2 — 3
mjeseca, ponekad i po 2 — 3 godine. Putovao je po Hrvatskoj i Srbiji.

IVAN
(1883. - 1910.1
«— Kata Prpic
MILAN GRGA FRANO Marta Franciska
(1902.-) (1900.-1973.) (1907 .-)
«—Franciska Prpic¢ | |« Milka Tomljanovic

Ihe [Thes=e .

Zdenka IVAN IVE BRANKO Mara Kata
(1930.-) (1933.-) (1925.-1926.) (1927.-) (1930.-2 | (19339

— usla u zadrugu
+ izasla iz zadruge

Prilog 4. Rodoslovije zadruge Tomljanovi¢-Puljiz (sastavila M. Cerneli¢)
2.4.2. Zadruzna imovina

Obje obitelji posjedovale su zemlju koju su naslijedile od svojih pradjedova, buduc¢i
da se zemlja nije kupovala. Zadruga Prpic-Grgajice imala je 20 jutara zemlje.” Najvise

Selo Podbilo sastoji se od 7 zaselaka: Cupidi, Tomidi, Panjici, Zuljevic’i, Marketiéi, Plemiéi, Soliéi i
Matidi.

Kaziva¢ Milan Tomljanovi¢ tvrdio je da ne zna koliko je zemlje njegova zadruga posjedovala, no naj-
vjerojatnije to nije zelio redi.



44 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

je bilo pasnjaka (pasanica, pasinac) i livada (kosanica), oranica, nesto ledine i $ume.
Vode nisu imali, osim na dvama mjestima lokve s vodom zvane Liskovac i Grebenjaca
(Kosova Buljima), te Danilovac i Dragica (Podbilo). Nazivi pojedinih parcela livada i
oranica zadruge Prpi¢ su sljede¢i: Buljik, Simunova njiva, Latica, Prisadnjak, Buljmice,
Zapadak, Bradva, Ograda, Livada, Jaruga, Dolac, Pleéa, Polezina i dr., a zadruge Tomlja-
noviéa: Duboki dolac, Rubanusa, Greben, Sabovac, Cimarova draga, Lacevac, Kré, Ruglo,
Paljevina, Draga, Zaglavica, Pekusa, Visale, Alino bilo, Podastan, Selimbasa, Paljenik i dr.

2.4.3. Kuca i kuciste zadruge Prpi¢-Grgajice

Zadruzna kuca Prpi¢a u Kosovoj Buljimi bila je u vrijeme ispitivanja srusena. I nakon
diobe ¢lanovi zadruge ostali su u njoj Zivjeti 2 — 3 godine i za to vrijeme svaka je obitelj
izgradila sebi nove kuce. Rekonstrukcija kudista napravljena je prema sjecanju Mirka
Prpica. Okuénica se sastojala samo od kuée i sterme (bunara). Kuca je bila zidana od
kamena na kat, krov pokriven §imlom, tankim $irokim daskama. Stepenicama se uspi-
njalo na balaturu, ulazni trijem u kuéu. U gornjem se dijelu kude u sredini nalazila
kuhbinja te dvije sobe sa svake strane. Inace su u selu sve velike vamilije imale samo jednu
zajednicku sobu za sve ¢lanove. Cijelom duzinom sobe prema cesti prostirala se supa,
otvorena, na Cetiri stupa, natkrita krovom od $imle. To je bilo spremiste za kola i poljske
alate. Ispod svake sobe bila je sta/a, a ispod kuhinje konoba, u koju se ulazilo stubama s
balature. U jednom uglu kuhinje nalazio se $pajz, posebna manja prostorija.

U kuhinji je do 1927. godine bilo ognjiste. Sastojalo se od daske prosjecene na
sredini gdje se stavila zemlja. Iznad ognjista visile su komostre na drvenoj motki hrljiki.
Na komostre bi se objesio bakreni lonac zvan kastrola, u kome se kuhalo. Na ognjistu

J STIPINA SOBA
STALA -
Sterna
<
3 POLICE
SPAJZ
a.
’ £
= KONOBA ”
“V," - .‘§p:n'cl OEIUI- ?
G sle E
m
sy
J NASA SOBA
STALA

Prilog 5. Tlocrt kuce i kucista zadruge Prpi¢-Grgajice (izradila M. Cerneli¢)



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 45

su bile zronoge. Pod njih se stavljala Zeravica i tako se kuhalo na samome ognjistu.
Kubinja je bila sagradena na sruk, bez tavanice. U $pajzu se drzalo pice u kredencijama
i sve potrepstine za kuhanje. Uz $pajz su u kuhinji bile police za posude kao i pregrade
za poklopce.

U jednoj od soba koju su zvali Stipina soba, buduéi da je u njoj boravio Stipe kad
je povremeno dolazio kudi, nalazila se visoka Zeljezna pe¢ i Cetiri kreveta. U toj je sobi
inace spavao Mirko sa zenom jer je Stipe obi¢no kratko vrijeme provodio s obitelji.
Drugu sobu su zvali nasa soba. Tu su spavali otac, majka i djeca. Bila su dva do tri
kreveta. Djeca su spavala na podu od jelovih dasaka na biljcima. U nasoj sobi je bila
pe¢ od pecenih cigala u koju se lozilo iz kuhinje.

U konobu se stubama silazilo s balature. Tu se drzalo kiselo zelje i ostalo povrée za
zimu. Tu je bila i pregrada za krumpir zvana klizar. Inade se krumpir drzao jos i vani jer
sav nije mogao stati u k/itar. Iskopao bi se #rap, okrugla jama u koju se stavljao krumpir,
a odozgo se pokrio daskom i prekrio zemljom. Tako se krumpir ¢uvao preko zime do
proljeca. Ispod svake sobe bile su szle s odjeljcima za ovce, krave, konje i magarce.

Na tavanu kude drzalo se sijeno i Zitarice u ba¢vama, svaka vrsta zasebno. Hrana i
kukuruz u manjim koli¢inama su takoder bili pohranjeni na tavanu. Tu su se drzali i
plugovi, ili vani na otvorenom, ovisno o vremenskim prilikama.

Pred kuéom je bila sterna, iz koje se kalala (vadila) voda kalacom, limenim vedrom na
lancu, koje se izvla¢ilo rukom. Sterna je izvana ozidana kamenom, a iznutra cimentom.

Kuca smjestena uz cestu nije bila ogradena, a iza kuée bila je basca.

2.4.4. Kuca i kuciste zadruge Tomljanovi¢-Puljiz

Zadruzna kuca Puljizovih sastojala se od kubinje i sobe. Kuéa je i u vrijeme ispitivanja
postojala, samo $to je tada veé bila preuredena (sl. 8). Stala je bila zasebna prostorija i

i \%\‘\\\i\\\\ﬁm-

S 8. Preuredena stara zadruzna kuca Tomljanoviéa (snimljeno 1981. godine)



46 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

ST A &
il Sterna

KUHINJA SOBA

Ognji-

ite

A KONOBA

Prilog 6. Tlocrt okucnice zadruge Tomljanovic (izradila M. Cerneli¢)

od nje je kasnije napravljena kuca za najstarijeg brata. Odmah uz kucu koja je pripala
Frani, Milan je sebi izgradio novu kuc¢u. U vrijeme ispitivanja vise nije zivio u selu,
ve¢ u Senju. U staroj kudi Zivjeli su Frano i njegova Zena, kao jedini stalni stanovnici
zaseoka Tomi¢i u Podbilu.

Pod u kubinji bio je zemljani, a odozgor su bile grede. Do diobe je u kuhinji bilo
ognjiste. Bilo je Cetvrtasto ozidano, s komostrama koje su bile objesene o motku zvanu
varalica. Uz ognjiste je bila lopata za zgrtanje Zari zvana oZak. U kubinji je bila udubi-
na u zidu koja je sluzila kao polica za posude. Ispod sobe u kojoj su svi zajedno spavali
bila je konoba. Odmah iza kuée bila je stala. Sastojala se od jedne prostorije, a pojedi-
ne vrste stoke bile su jedne od drugih odijeljene pregradama. Uz sza/u je bila kamena
Sterna s urezanom godinom izgradnje — 1863. Naziv za dvoriste je prikuca. Dvoriste
nije bilo ogradeno. Blizu kuée bilo je posadeno nesto voc¢aka, a u blizini je bio i vrt na
parcelama Danilovac, Podvoda i Kr¢.

2.4.5. Zagrijavanje i osvjetljavanje prostorija

Grijali su se bukovim drvima iz drZavne Sume. Bio je odreden otkaz drva (koli¢ina
koja se daje za svaku kué¢u).

Kuc¢a se osvjetljavala svjetiljkama na petroulje, a za Stalu su se rabile zatvorene svje-
tilike s ru¢kom zvane $ismisi. U zadruzi Prpic-Grgajice su se, kada nije bilo petroleja,
upotrebljavale i uljane lampe zvane u/jarice. Imale su pamucni fitilj zvan nosié. Ulje ili
mast bi se nasuli u limenu posudicu te bi se potpalio pamuc¢ni fitilj. Osim toga bilo je
i lucerni. Kada nije bilo ni petroleja ni masti, upalila bi se /ucerna, koja se sastojala od
jelove grane zvane smugor, koja je dugo svijetlila. Podaci o rasvjeti i nazivima za rasvje-
tna tijela u zadruzi Puljizovih donekle se razlikuju. Ako nije bilo petroleja, palila se /u¢.

4 Zazadrugu Tomljanovié-Puljiz nema podataka o zagrijavanju zadruznih prostorija.



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 47

U kanticu bi se stavila svinjska mast i uronio pamucni kostinj koji gori. Tko je imao
pcele, upotrebljavao je i svije¢e od voska zvane milikerce, a ponekad i laterne od lima.

2.4.6. Zasebno vlasnistvo

Podaci o zasebnom vlasnistvu razlikuju se u dvjema istrazenim zadrugama.

U zadruzi Prpic-Grgajice zasebno vlasnistvo ¢inila je jedino prcija, a to je ono $to je
djevojka udajom donosila u vamiliju. Obi¢no je majka za kéer uzgojila kravu. Krava je
na sebi nosila préiju, tekstilne predmete kao $to su bili bi/jci, plahte, prekrivaci, odjeca.
Krava bi se nastavila hraniti od zadruzne hrane. Mlijeko koje je krava davala pripadalo
je zajednici, dok bi tele Zena prodala i raspolagala dobivenim novcem. Njime je kupo-
vala odjecu za sebe, svojega muza i djecu. Krava je bila na zajednicku korist, a tele je
pripadalo vlasniku. Préjja je mogla biti i komad zemlje. Ta je zemlja postala zadruzno
vlasnistvo, zajednicki se koristila. U slu¢aju diobe taj bi komad zemlje pripao muzu i
zeni, povrh zemlje koja se kao zajednicka dijelila izmedu obitelji.

Prema Milanu Tomljanovi¢u u zadruzi Puljizovih nije bilo zasebna vlasni$tva.
Jedino je dota bila vlasnistvo zene. Pod dotom se podrazumijevalo sve $to je Zena uda-
jom donosila u novi dom: Stramac za spavanje, biljac, preslica. U slu¢aju da je zena
ostala udovica i da se ponovno udala, odnosno otisla iz zadruge, svoju je dotu nosila sa
sobom. Kod Puljizovih drugog oblika privatnog vlasni$tva nije bilo, ali je u selu bilo
zadruga u koje je zena kao dio dote donijela i komad zemlje ili blago.

Tkalacki stan zadruge nisu imale jer se u ovome kraju nije tkalo ni u starini, ve¢ se
odje¢a kupovala. Svaka Zena imala je vlastitu presficu kao dio svoje préije, odnosno dote.

2.4.7. Gospodarenje

U zadruzi Prpica drzali su 5 — 6 krava, 2 — 3 prasca, po 15 ovaca i jednog magarca.
Ovce su imale svoju gajbu u Stali. Bio je po jedan bik za dva do tri sela. Zadruga
Tomljanovi¢a imala je 4 — 5 krava, 1 — 2 svinje, 15 — 20 ovaca i 1 — 2 konja. Obje su
zadruge imale kokosi, pse i macke.

Od oruda su obje zadruge posjedovale drveni plug i kola.”

Blago se izgonilo na pasnjake, kako Milan Tomljanovi¢ kaze, na ispasinac. To je
bio posao uglavnom predskolske djece, ali i nesto starije kada nisu bila u skoli. Zimi i
ujesen blago bi po cijeli dan bilo na pasi, a ljeti od jutra do 10 — 11 sati (Mirko Prpi¢:
vraaju se kudi na popas), a predvecer kada sunce popusti, ponovno se goni na pasu.

U zadruzi Prpic-Grgajice mlijeko su trosili i preradivali ga. Pravili su sir od zeletije
mirice (zeluca) kao siri$ta. Kada se usiri, izazima se rukama i zamota u krpu, oblikuje
i stavlja na tanjur za upotrebu, a ako se ostavi za kasnije, jo$ se i osusi. Putar se meja
(inf. mesti) u stapu pomocu mecaje. Mlijeko se prodavalo. Stanovnici Krivoga Puta

Prema kazivanju Mirka Prpica drveni plug sastojao se od rulica, gredelja, noza, plaza (na stranu) i crtala.
U zadruzi njegove obitelji imali su i jednu drvenu branu. Sastojala se od dasaka, a odozgo su bila tri
deblja drveta s klinovima. Otraga su bile pri¢vi$¢ene grane, na to se stavio kamen ili je nejako dijete
sjelo da pritisne zemlju.



48 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

prodavali su mlijeko u Senju. Transportiralo se u kantelatama (limenim kantama) na
magarcu, a tko ga nije imao, na ledima. Zene su rano ujutro, oko 4 — 5 sati raznosile
mlijeko. To je radila majka, ¢ak i baba, uglavnom starije Zene, a gdje ih je bilo, i dje-
vojke. I u zadruzi Puljizovih pravili su se sir, kiselina i maslac, ali se mlijeko i mlije¢ni
proizvodi nisu prodavali.

Od ov¢je vune zene su plele carape, maje i Strample za potrebe ¢lanova zadruge.
Prpi¢i su nesto vune prodavali, za razliku od Tomljanovi¢a. Ov¢je se meso stavljalo
na dim. Meso su dimili nad ognjistem.® Obje su obitelji drzale prasce samo za vlastite
potrebe, da imaju dovoljno suha mesa i masti preko godine.

Lovom i ribolovom nisu se bavili. Tomljanovi¢i se nisu bavili niti pcelarstvom, dok
je u zadruzi Prpica uzgoj péela bio vazna privredna grana. Imali su 2 — 3 u/ista i 10
— 15 rojeva pcela. Péele su drzali pred ku¢om, a u jesen i zimu na podu (tavanu).” Med
se prodavao, a zaradom je raspolagala zajednica.

Od Zitarica su uzgajali psenicu, jetam i zob, a Tomljanoviéi su uzgajali jos i nesto
kukuruza i jeldu za svinje. Zemlja je bila pogodna za uzgoj kukuruza, ali se sijalo malo
zbog jakog vjetra. Imali su vrza blizu kuce. Od povréa su sadili krumpir, grah, zelje,
blitvu, kumiradu (korabu), ripu, mernu (mrkvu).®

Najvedi je dio zemlje zadruge Prpic-Grgajice bio pod pasnjacima i livadama. Go-
di$nji urod psenice prosje¢no je iznosio 2 — 3 kvintala (1 kvintal = 100 kg), 6 — 7
kvintala je¢ma i 1 — 2 kvintala prosa. Zito se nije prodavalo, ve¢ se, ako je bila nero-
dna godina, do 60 % kupovalo. Ako je urod bio bolji, manje se kupovalo, ali se uvijek
moralo dokupiti jer nije bilo dovoljno dobre zemlje za uzgoj zitarica. Namjena pojedi-
nih parcela oranica se mijenjala, tako da je, primjerice, jedne godine na komadu zemlje
bilo jecmiste (parcela zasijana je¢cmom), a druge godine krumpiriste (parcela zasadena
krumpirom). Zemljiste se dubrilo. Dubar se vozio kolima iz stale. To je bilo grabovo,
jasenovo, kljenovo ili lipovo lisé¢e zvano $usanj, koje je bilo pod blagom. Pokupilo bi
se u $umi i u jutanim vrecama nosilo pod blago u Stalu. Tko nije imao kola, nosio bi
dubar na magarcu ili na konjima. Pubrenje zemlje trajalo je tri dana.

Zetva je trajala 3 — 4 dana i taj su posao obavljale 7ene.’ Kosidba je trajala i vise od
15 dana. Zito se visilo konjima,'° zatim se vijalo na vijetru."" U vamiliji Prpié-Grgajice

¢ Prema Milanu Tomljanovi¢u neki su u selu Podbilo imali posebno zidane bajte za dimljenje i suSenje mesa.

7 Rojeve su kupovali ili su ih trazili u Sumi. Odrezali bi panjeve s péelama, donijeli ih kudi, kadili pcele
(istjerali ih iz panja tako da su zapalili krpu) i istresali u ko$nice zvane w/ista. Ulista su Cetvrtasta, od
dasaka s otvorom pri dnu zvanim /e, a odozgo je poklopac koji se moze podignuti. Pedesetih godina
poceli su upotrebljavati moderne kosnice koje se zovu Sniderke.

O uzgoju povréa nema podataka za zadrugu Prpic-Grgajice. Voée nisu uzgajali. Do 1937. godine imali
su samo divlju tre$nju. Tek nakon diobe zadruge poceli su se baviti vocarstvom. Tomljanovi¢i takoder
nisu imali posebni voénjak, ve¢ su u blizini kude zasadili koje drvo jabuke i $ljive.

O Zetvi nema podataka za zadrugu Puljizovih.

Na sredini guvna na dijelu ledine zatuce se stozen (Kosova Buljima) ili stozer (Podbilo), drvena motka,
i privezu 2 — 3 konja tako da budu jedan do drugoga. Jedan ih ¢ovjek kandzijom tjera po Zitu. Milan
Tomljanovi¢ istaknuo je da se Zito po kome konji gaze zove v75zj i da se nakon 15 — 20 minuta konji
kre¢u u suprotnom smjeru da im se ne zavrti svist. Kad konji dobro izgaze Zito, onda drugi ¢ovjek vila-
ma protresa zito i preokreée ga. Po tri puta se tako okretalo.

Zito se drvenom lopatom skrenulo kraju kad je vitar puva (M. Prpi¢). Kada %ito odvojeno od pljeve
padne na hrpu, granom zvanom sujica odvaja se preostala pljeva u slu¢aju da se nije sasvim odvojila



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 49

zito se nakon vijanja vezivalo u jutane vrece i nosilo kudi, gdje se ostavljalo u badnjevi-
ma na tavanu. Za vrijeme Prvoga svjetskog rata zito se mljelo na zrvnju, ali su se manje
koli¢ine mljele i na mlincu za kavu. eranj nije imala svaka obitelj, pa tako ni njihova
obitelj, te su morali davati #jam da im se Zito samelje. Na 10 kg davalo se 1,5 kg zita
na ujam, a jos je k tome svatko sam sebi mlio zito. Pla¢ala se samo uporaba zrvnja. Iza
Drugoga svjetskog rata koristili su se mlinovi na vodi kod Jurjeva pod Krmpotama.
Placalo se za solde ili na ujam, 2 — 3 litre za 50 kg zita. Vamilija Tomljanovié-Puljiz zito
je mljela u mlinu na Zrnovici kod Kljenovice, kod gazda Barbi¢a. Za uporabu mlina
placao se ujam, 2 — 3 kg na 100 kg zita."?

U zadruzi Tomljanovié-Puljiz za trgovinu je bio zaduZen gospodar kuée. Prodavao
se krumpir, zelje, drva iz $ume, janjci, telad, krave u Senju, a prodavali su i konje
kad bi ostarjeli, u Brinju i Otoc¢cu. Povremeno bi i prekupci dolazili u selo i otku-
pljivali. Novac od trgovine skupljao se u zajednicku blagajnu i njime se po dogovoru
kupovalo sve $to je bilo potrebno ukuéanima. U zadruzi Prpié-Grgajice prodavalo se
samo mlijeko, med i nesto vune. U objema zadrugama kupovali su se sljedeci artikli:
brasno, Secer, sol, duhan, petrolej, odje¢a i obu¢a. Obuéu su kupovali kod opancara
u Senju. Tomljanoviéi su obu¢u kupovali jos i u Sloveniji, a teretne opanke za rad
nabavljali su od gantara. U Podbilu je bio i Susteraj, pa su i tu nabavljali kozne opan-
ke. Clanovi zadruge Prpic-Grgajice su do pocetka Prvoga svjetskog rata sami izradivali
drvene opanke.” Osim spomenutih artikala Prpi¢i su kupovali jo$ i jecam i grah, a
Tomljanovi¢i mlade prasce.

Do novca se u objema zadruznim obiteljima dolazilo zaradom ste¢enom izvan
zadruge, a ne od poljoprivrede i stocarstva. Jedino su Puljizovi, kako je ve¢ spomenuto,
prodavali neke artikle i nesto stoke, a Prpi¢i samo mlijeko. Prehrambene potrebe zado-
voljavale su se pretezito vlastitom proizvodnjom, premda to nije uvijek bilo dovoljno.
U objema zadrugama sve je troskove snosila zajednica, buduéi da je svaki ¢lan zadruge
sav zaraden novac davao u zadrugu. Gospodar je odredivao koliko ¢e se troiti i u koje
svrhe. Novac je bio kod njega, a kada je bio odsutan, njegova je zena ¢uvala novac.
Milan Tomljanovi¢ slao je novac gazdarici i ona je njime raspolagala i odredivala u
koje ¢e se svrhe upotrijebiti, bududi da je gazda njihove zadruge mlad umro. Dok je
bio Ziv, ¢uvao je novac i o svemu vodio rac¢una zajedno s gazdaricom.

2.4.8. Zivot u zadruzi

Zadrugu su nazivali vamilija, a starje$ina je bio gospodar kuée. Gospodar ili gazda bio je
otac, najstariji ¢lan zadruge. Mirko Prpi¢ naglasio je kako su brojnije zadruge nazivali
i velikim vamilijama, a svoju su zadrugu zvali nasa vamilija. Ako je domadin zadruge

na vjetru. M. Tomljanovi¢ precizirao je da je jedna Zena bacala, a druga bi stavila na sebe plahtu ili
neku drugu tkaninu da ne pada pliva po njoj, i odvajala ostatke pljeve granom zvanom sulj.
Neke obitelji u selu imale su svoj ru¢ni Zrvan;j.

Opanci su se izradivali na sljede¢i nadin: izrezala bi se stopa od drveta, koza bi se privratila naopako,
oko oboda bi se éavlicin za drvo pri¢vrstila tzv. pracica (vijenac).



50 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

bio otac, ukucani su ga zvali jo$ i dida ili éaca. Ako otac nije ziv, rukovodenje zadru-
gom preuzima najstariji brat. Ako je gospodareva zena sposobna, i ona moze postati
gospodaricom. U zadruzi Tomljanovié-Puljiz majka je postala gospodaricom jer su djeca
jos bila nejaka kad im je umro gospodar. Gospodarica je upravljala i odredivala sto ¢e
se raditi, brinula je o blagu, a sinovi su joj u tome pomagali.

U zadruzi Prpié-Grgajice zadaci gospodara bili su da pomaze u poslu, da vodi eko-
nomiju i pla¢a porez. On je raspolagao imovinom. Vodio je brigu o blagu, a kad je on
umro, to je zaduzenje preuzeo najstariji sin. Ostali nisu bili upuceni u taj posao jer su
uglavnom bili odsutni. Gospodar nije nikoga kaznjavao, ali ako je netko bio neposlu-
san ili je odbijao posao, vikao je i psovao ga i doti¢ni se morao vratiti # $tos, pokoriti
se njegovoj volji. U nacelu se malo grijesilo, svatko je svoj dio posla savjesno obavljao.
Nista se nije odlucivalo bez znanja i dopustenja gospodara.

Gazdarica je u objema zadrugama bila gazdina zena, s tom razlikom da je u zadruzi
Puljizovih dosta brzo preuzela i gospodarevu ulogu zbog njegove prerane smrti. Ona
je obavljala sve ku¢anske poslove: kuhala je i posluzivala oko stola, pekla kruh, kupila
jaja i vodila brigu o djeci. Gazdarica je u kudi bila zvana planinka. Ako nije mogla
obaviti sama sve te poslove, po potrebi bi ju zamijenile kéi ili nevjesta. Ostale su Zene
radile u polju. Rublje su zene prale po dogovoru. U zadruzi Prpi¢a katkada je i taj
posao obavljala gazdarica, a zene su uglavnom radile u polju, jer muskaraca nije bilo
kod kuce. Sav se posao obavljao po dogovoru. Netko bi otisao k blagu, a uvecer su
sve zene pomagale svekrvi kod kuée. Najvise je posla imala mlada nevjesta jer je ona
od pocetka trebala pokazati kakva je kucanica i kuharica. Kod Prpica je domacinova
zena postala gospodar nakon njegove smrti. Ako zna upravljati imanjem, onda ona i
upravlja, a ako tome nije vi¢na, taj dio posla preuzima najstariji brat.

Gospodar je naveer izvrsio raspored poslova u polju, svakome je odredio sto ¢e
raditi, a o kué¢nim su se poslovima zZene medusobno same dogovarale. O djeci su bri-
nuli svi zajedno, najvise stariji. Svi ¢lanovi zadruge Zomljanovié-Puljiz, koja je rano
ostala bez gospodara, takoder su se navecer dogovarali o podjeli posla za sutradan, a
gazdarica je odredivala $to e se raditi. Nije bilo neke odredene podjele posla. Zene su
se takoder medusobno dogovarale oko svojega dijela posla. Gospodarica je odredivala
sto Ce se kuhati.

Radilo se i za nadnicu, koja je bila niska, no u zadruzi Prpic-Grgajice zadrugari su
sve poljodjelske poslove obavljali sami bez najamnika.'* U obama selima organizirala
bi se moba pri ve¢im poljodjelskim poslovima kao $to su ko$nja i zetva. Tada bi suse-
ljani i8li jedan drugome u zamjenu.

U zadruzi Tomljanovic-Puljiz ustajanje je ljeti bilo u 3 — 4 wure, a zimi oko 6 sati.
Spavati se i$lo oko 9 — 10 sati, a zene nesto kasnije. Zimi se toga nisu strogo pridr-
zavali. Ujutro rano je bio rucak, a oko 9 sati veliki rucak, u podne uzina, oko 4 — 5

4 Ako netko nije imao oraca, zvao bi onoga tko ima konja ili vola i kola. Ako su to bili poznati, radili su

im dzabe, u suprotnom bi im se platilo po 100 dinara za cijeli dan. M. Prpi¢ nije precizirao u kojem
se razdoblju toliki iznos pla¢ao najamniku. Konji su se uprezali u ajam, a stranjge (uzde) za varigu
(motku), dok su se volovi uprezali u @ram (jaram).



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 51

sati mala uzina i navecer vecera. Takav je red bio ljeti kad se puno radilo, a zimi su
bila samo tri glavna obroka. Hranu je majka nosila u polje na ledima u torbi od vune
ili na konjima ako je polje bilo daleko. Kad se radilo na udaljenom komadu zemlje,
znalo se spavati u Sumi tako da se ujutro $to ranije po¢ne s poslom. Nije bilo posebno
odredeno gdje ¢e tko sjediti za stolom. Ranije se jelo iz zajednicke zdjele, a kasnije
svatko iz svojega pladnja.

U zadruzi Prpic-Grgajice ustajanje je ljeti bilo u 3 sata, a zimi oko 7. Na spavanje
se i ljeti i zimi iSlo u 8 — 9 sati. Zimi su se muskarci katkada kartali, a Zene su prele i
plele, pa bi se u tom slu¢aju i$lo kasnije na spavanje. Kada su ljeti bila prela, ne bi ni
i8li spavati jer je svatko morao od ranog jutra na posao. Prvi bi ustali gazda i gazdarica.
On se morao pobrinuti za blago, a zatim bi budio ostale. Muskarci su se ukljucivali
u poljske poslove kad su dosli iz svijeta. Blagom se nisu bavili jer ga nisu znali hraniti
niti s njime pravilno postupati. Za dorucak zvan ruéak najvise se jelo nesto suhoga
mesa, palente, kiseline, mlijeka. Za rucak zvan uZina pripremala se tjestenina, grah,
jecam, zelje i meso. Izmedu rucka i uzine postojao je i meduobrok, mala uzina, koji se
sastojao najcesc¢e od sira, mlijeka ili bijele kave. Za veceru se jeo jecam, grah, tijesto,
katkada i u kombinaciji. Za stolom je na Celu stola sjedio otac, a majka je posluzivala.
Ostali su sjedili bez posebnog redoslijeda, a djeca su se smjestila zasebno u kutu sobe.
Kada je bila oskudacija, otac ili majka dijelili bi kruh i meso, a inace se svatko sam
posluzivao. Do 1920. godine svi su jeli iz zajednicke zemljane zdjele. Posjedali bi na
malo nizu stolicu uokolo i jeli bi iz iste zdjele. Molitva je bila obvezna prije svakog jela.
Molili su gazdarica i gospodar. Nedjeljom i praznicima obvezno se islo u crkvu. U kudi
je ostajala samo ona Zena koja je tada bila zaduZena za kuhanje.

U vrijeme postojanja zadruge odnosi unutar nje bili su dobri. Bez dopustenja doma-
¢ina nista se nije moglo uciniti niti bilo kamo oti¢i. Udovica je, ako se ne preuda, dobi-
vala dio svojega muza. U protivhom je dobivala samo pokretni dio imovine (stoku). U
tom slucaju njezino dijete dobiva ocev dio. U zadruzi Prpica nije bilo domazeta."

Zadruga je uzZivala ugled u selu jer se na taj nacin lakse i bolje zivjelo bududi da je
u ovome kraju prevladavalo siromastvo.

2.4.9. Dioba zadruge Prpi¢-Grgajice

Bilo je vise uzroka za diobu zadruge. Nesloga izmedu svekrve i snahe bila je glavni
uzrok diobe, bududi da je Zivot u zajednici inace osiguravao laksi i bolji Zivot. Ako je
Jjedan pametan, a svi bedasti, lako je bilo, ali ako su vise njib postali pamerni, nije valjalo,
prokomentirao je Mirko Prpi¢. Dijelom je uzrok bila i kriza u svijetu; ako su muskarci
u inozemstvu lo$e zaradivali, nisu bili u moguénosti slati dovoljno sredstava u zadru-
gu, a ona je bez tih prihoda tesko mogla opstati. To je bilo poratno vrijeme i vise nije
bilo ekonomskih uvjeta za opstanak zadruge.

Diobu su 1947. godine izvrsili otac i najstariji sin. Otac je bio za diobu, a Mirko
nije jer se bojao da se samostalno nece uspjeti odrzati. Nisu se dijelili sudskim putem,

> U drugim zadrugama u selu bilo je takvih slu¢ajeva. O tome nema podataka za zadrugu Tomljanovic-

-Puljiz.



52 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

ve¢ po medusobnom dogovoru. Otac i tri brata podijelili su zemlju na Cetiri jednaka
dijela, bez obzira na to $to je samo Mirko bio ozenjen. Kuca je ostala zajednicka. Ocu
su pripala dva dijela kude, s tim da su s njim zivjeli Joso do Zenidbe, a Jure do svoje
18. godine. Mirko je sa zenom dobio sobu. Ostao je u staroj kuéi dok nije sagradio
kucu za svoju obitelj 2 — 3 godine nakon diobe. Godine 1961. preselio se u Senj da
bi skolovao djecu jer vise nije bilo ni osnovne $kole u selu. Joso je nakon dvije godine
napustio roditeljski dom. U vrijeme ispitivanja jos$ su imali zemlju, ali je viSe nitko nije
obradivao, ve¢ su za nju i nadalje samo placali porez.

Mirko je dobio jednu kravu i konja, dok Joso i Jure nisu dobili ni$ta jer su bili s
roditeljima. Ocu je pripao jedan konj i tri krave. Ostalo je oko 200 kg hrane. Mirko
nije htio uzeti svoj dio hrane, kao ni svoj dio neobranog priroda.

Plug, kola i brana ostali su nepodijeljeni. Svi su ih i nakon diobe koristili po potre-
bi i dogovoru.

2.4.10. Dioba zadruge Tomljanovi¢-Puljiz

Do diobe zadruge doslo je zbog toga $to je broj ¢lanova vamilije narastao, a svatko je
zelio biti svoj gospodar. Dioba je izvr$ena 1936. godine. Nije ih podijelila majka, ve¢
su se bra¢a medusobno dogovorila o diobi. Zemlju su podijelili na tri jednaka dijela,
na taj nacin da su svaki komad zemlje dijelili na tri dijela. Jednu parcelu dijeli jedan
brat, drugu drugi i tako redom dok se zemlja nije sasvim podijelila. Manje parcele
nisu dijelili, ve¢ su ih naizmjeni¢no koristili, svake godine drugi brat. Nisu se podijelili
putem suda, ve¢ je to bila zajna dioba. Zakonski je dioba provedena nakon Drugoga
svjetskog rata kada su se ukidale zadruge.

Blago su dijelili na jednake dijelove po lozama. I blago su dijelili po izboru, ali tako
da je svaki brat u tome ravnopravno sudjelovao.

Kuca je ostala najmladem bratu Frani. Stala je pripala najstarijem bratu Grgi, koji
si je nad Stalom nadogradio ku¢u. Majka je po svom izboru ostala s Grgom. Zbog
toga je Grgo dobio komad zemlje vise i kravu, kojima je raspolagao do majéine smrti.
Milan je sebi izgradio kucu pored Stale preuredene u kucu.

Obrani i neobrani prirod podijeljen je na priblizno jednake dijelove. Nepodijeljeni
su ostali plug i kola kojima su se sva tri brata po potrebi i dogovoru sluzila.

2.4.11. Zavr$na razmatranja

Zanimljive su pojedinosti o nac¢inu diobe dviju prikazanih zadruga. Obje su se zadruge
podijelile interno po dogovoru, ne i sudski. Zadruga Tomljanovié-Puljiz se i formal-
no podijelila tek kad je to postalo obvezno po zakonu. I nakon diobe ¢lanovi bivse
zadruge Prpic-Grgajice ostali su Zivjeti 2 — 3 godine na istom prostoru. Osim toga, po
potrebi su zajednicki upotrebljavali nekadasnji zadruzni ratarski pribor, a uz to je svaka
odijeljena obitelj Tomljanovi¢evih imala pravo naizmjeni¢no obradivati manje nepo-
dijeljene parcele zemlje. Takve okolnosti diobe ovih dviju zadruga pokazuju elemente



Dvije zadruzne obitelji na podrucju Krivoga Puta 53

postupne diobe zadruga. Do diobe dolazi, izmedu ostaloga, i zbog teznje pojedinih
¢lanova zadruge ka samostalnosti, izrazene u stjecanju vlastitih prihoda (¢ega je dije-
lom bilo i u vrijeme postojanja zadruga), te zbog novonastalih ekonomskih prilika,
no istodobno, moze se zapaziti i odredeni stupanj zajedni$tva i nakon diobe. Prpi¢i su
i dalje Zivjeli 2 — 3 godine u zadruznoj kudi. Osim toga, njihova zadruga i u vrijeme
njezina postojanja nije zadovoljavala sve kriterije koji jednu obitelj ¢ine zadruznom,
ali i u takvom krnjem obliku njezini zadnji potomci smatrali su je zadrugom. Clanovi
bivse zadruge Tomljanovic-Puljiz nastavili su Zivjeti svi na istom prostoru: jedan brat
pretvorio je $talu u stambeni prostor, drugi je pored nje izgradio novu kuéu, a zadru-
zna kuda pripala je tre¢em bratu.

Zasad su to jedini podaci o diobi zadruga na ovom podruéju i samim time zapra-
vo nema dovoljno pokazatelja o tendenciji postupne diobe zadruga u primorskih
Bunjevaca. Ipak se i na tako malom uzorku istrazivanja mogu zapaziti odredeni poka-
zatelji postupne diobe kroz specifi¢ne prijelazne oblike iz zadruzne u inokosnu obi-
telj. Ti su pokazatelji zanimljivi i zbog toga $to su takve tendencije uocene i u nekim
jugoisto¢nim dinarskim krajevima te u backih Bunjevaca, osobito u juznoj Madarskoj
(Cerneli¢ 1990:318, 320).

Postupni prijelazni oblik iz zadruznog u inokosni sustav obiteljskog zivota, premda
je nastupio znatno kasnije nego $to je to bio slu¢aj na drugim prostorima, karakteri-
stican je i za zadrugu Rukavina-Jauci u Smiljanskom Polju u Lici (ibid. 1999a:310).
Prema oskudnim podacima o zadrugama s podrudja Like, prave diobe zadruga u nji-
hovoj zavr$noj fazi postojanja nije ni bilo jer su se one ve¢inom raspadale zbog losih
ekonomskih prilika, kao i uéestalih odlazaka stanovnistva Like u svijet u potrazi za
zaradom (Hecimovié-Seselja 1960:15; Cerneli¢ EZ FFZ 133). Zanimljiv je i primjer
zadruge Dosena iz Brusana kod Gospica, koja je bila pred diobom jo§ 1929. godine,
ali je dioba odgodena, pa je zadruga smréu zadnjega gospodara prestala postojati, a
prezivjeli brat je preuzeo brigu o majci. Druge zadruge u selu su se dijelile, ali je,
prema misljenju kazivaca Stipana Dosena, jedini uzrok tome bila nesloga Zena; one
su na taj ¢in nagovorile svoje muzeve, koji se svojevoljno ne bi odludili na taj korak
(Cerneli¢ EZ FFZ 134).

Premda nedostatni, podaci o diobi pojedinih zadruga u Primorju i Lici pokazu-
ju zanimljivu tendenciju opstojnosti odredenih elemenata zadruznog nacina zivota i
nakon $to su zadruge formalno prestale postojati. Za odredenije zakljucke o pojavi
postupne diobe ili prirodnog odumiranja zadruznog nacina Zivota trebalo bi obaviti
daljnja istrazivanja obiteljskih zadruga i oblika njihove diobe na prostoru Primorja i
Like naseljenom Bunjevcima.



54

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




2.5. Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obic¢ajima
Like, Primorja i Gorskog kotara

2.5.1. Uvod

Zaéto govorimo samo o tragovima, a ne o bunjevackim elementima u svadbenim
obi¢ajima Like, Primorja i Gorskog kotara, kad se zna da su ta podrudja naselja-
vali Bunjevci (Pavici¢ 1962)? Ve¢ bi samim tim bilo opravdano govoriti o bunjeva-
¢kim elementima, pa ¢ak i o bunjevackim svadbenim obicajima na tom prostoru. Na
nekima od tih podruéja viSe, a na nekima manje, stanovni$tvo se smatra Bunjevcima
ili barem zna da pripada bunjevackoj skupini, no tek se podrobnijim traganjem za
odredenim specifi¢cnim elementima njihove tradicijske kulture mozZe utvrditi ¢ine li
oni dio njihove kulturne bastine. Kad se zna da je rije¢ o skupini koja se u 17. sto-
lje¢u, ako ne i prije, podijelila u nekoliko ogranaka, nije neobi¢no da tih zajednickih
kulturnih elemenata nema mnogo jer su se stolje¢ima razvijali u razli¢itom kulturnom
okruzenju. Ta je razli¢itost, medutim, tek na prvi pogled izrazita; kad se malo dublje
zagrebe po povrsini, moze se utvrditi da zajednickim elementima ima viSe traga nego
$to se to u prvi mah moze uoditi.

Kad bismo se oslonili samo na ranija istrazivanja obicaja, kojih je bilo iznimno
malo, te bi elemente bilo jedva moguée zamijetiti. Tek bi poneki naziv, vjerovanje,
obicaj upuéivao na zajednic¢ku bastinu, no nerijetko su isti elementi podjednako
zastupljeni i u drugim izvanbunjevackim hrvatskim krajevima, pa i u njihovom $irem
juznoslavenskom okruzenju.

Tek su novija etnoloska istrazivanja ukazala na tragove specifi¢nih bunjevackih ele-
menata u svadbenim obic¢ajima Like, Primorja i Gorskog kotara. Za takva se terenska
ispitivanja valja dobro pripremiti, a katkad se tek upornim ispitivanjem kaziva¢a moze
potaknuti njihovo sjecanje, ili, jo$ ¢es¢e, podsjetiti ih na pri¢e o tome kako se nekada
svadbovalo. Terenska su istrazivanja u Pazaristima 1996. godine i u senjskom zaledu
od 1999. do 2004. godine pokazala da je takav nadin ispitivanja jo§ uvijek mogud.
Moze se smatrati sretnim slucajem ako se nade kaziva¢ koji zna potvrditi takve, ugla-
vnom ve¢ odavno potisnute elemente obicaja. Rije¢ je samo o pojedincima koje je
nesto vise od ostalih suseljana zanimala njihova tradicijska bastina u odredenim loka-
litetima ili uZim regijama.

Put do rezultata na spomenuti nacin nije nimalo lagan, no ipak se nakon ustrajnih
pokusaja pokazalo da ispod povrsine pocinju izranjati zanimljive pojedinosti. Njihove
su potvrde u ranijim izvorima rijetke i gotovo jedva zamjetne. Ispitivanja svadbenih
obicaja na obroncima Senjskog bila uputila su na tragove specifi¢nih elemenata koji su



56 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

zajednicki svim bunjevackim granama i ujedno distinktivni u odnosu na druge zaje-
dnice. Takvi elementi relevantni su u komparativnim istrazivanjima kojima se nastoje
utvrditi etnogenetski procesi.

2.5.2. Svatovska c¢ast kuma u primorsko-lickih Bunjevaca

Ve¢ su i ranija istrazivanja ukazala na vaznost uloge kuma u nekim krajevima Like,
Primorja i Gorskog kotara (Cerneli¢ 1991:37-38; ibid. 1991a:183-184). Ipak su tek
najnovija terenska istrazivanja jasno potvrdila da taj ¢asnik ima ulogu svatovskog sta-
rjeSine na bunjevackim podru¢jima Like u Pazari$tima i u Sv. Roku te na podrudju
Senjskog bila u sjevernom Velebitskom podgorju (Cerneli¢ 1996; Japunéi¢ 1998:266;
Birt et al. 2003:490). Podaci o tome za Sv. Rok nisu sasvim izravni (Na celu je kum,
koji je sredisnja osoba u svatovima... tu je i stari svat, jer se kum ne moze o svemu brinuti),
a vaznost uloge kuma moze se i$¢itavati i iz konteksta opisa svadbenih obicaja.
Dijelom je i na etnoloskoj karti uocljiva zastupljenost te kumove uloge u Lici i
Gorskom kotaru (Cerneli¢ 1997, etnoloska karta 3). Osim toga i drugi izvori, pogla-
vito arhivski, potvrduju njezinu $iru pojavnost na tom prostoru i u Primorju. Osim
spomenutih novijih potvrda u li¢kih i primorskih Bunjevaca (PazariSta, Sv. Rok,
Senjsko bilo), ranija terenska ispitivanja potvrdila su ovu kumovu ulogu i u primor-
skih Bunjevaca u Krmpotama i Krivome Putu (gdje je to potkrijepljeno i najnovijim
ispitivanjima) (Cerneli¢ EZ FFZ NR 109; ibid. 1999). Prema tim se pokazateljima
moze reéi da je to karakteristi¢na bunjevacka znacajka kumove uloge u primorsko-
-lickih Bunjevaca. Ovim saznanjima valja dodati i podatke o gotovo kultnom statusu
kuma u Bunjevaca u Donjem Lapcu, gdje su uz Srbe bili manjina, u kojih je kum
takoder svatovski starjesina (Bonifadi¢ Rozin IEF 327)." Kako je ve¢ spomenuto, u
Lici je kum u toj ulozi potvrden i izvan uzeg bunjevackog kraja, posebice u katolickog
stanovnistva (Cerneli¢ 1991a:183-184). Kumovu ulogu svatovskog starjesine potvr-
duju i novija ispitivanja u Ribniku kod Gospica i u selima Gacke doline kod Otocca,
gdje tu ulogu dijele dva kuma (Cerneli¢ 1992; Friscic¢ et al. 1999:203-204). Za ire
podrugje Like ima nesto potvrda te kumove uloge i u najnovijoj arhivskoj gradi, no
ne uvijek i sasvim preciznih podataka. U ogulinskom kraju i u selima ispod Pljesivice
u sjevernijim dijelovima Like tu ulogu i ve¢u ¢ast od dvaju kumova ima mladozenjin
debeli kum (Pascuttini OEKA FFZ 458; Barisi¢ OEKA FFZ 459). Zanimljivi su i naj-
noviji podaci iz Perusi¢a, prema kojima je zapravo tesko utvrditi je li starjesina svatova
stari svat ili kum, ili mozda tu ulogu medusobno dijele. Kum drzi zdravice, vodi sve-
anost, pazi na svatove, dok stari svat pazi na svatove u povorci i, uopce, odrzava red na
piru... Za njega se kaze: “Mora biti sposoban, jer on zapovijeda svatovima.” Tu se njegova

uloga djelomicno preklapa s ulogom kuma (Vedris OEKA FFZ 460). Primjera o nedo-

Rije¢ je o potvrdama u prvoj verziji seminarskog rada studentice etnologije Anamarije Vidakovi¢ od
prije nekoliko godina. Studentica kasnije nije pohadala nastavu etnologije, pa je mozda u meduvre-
menu i prekinula studij etnologije. Ovaj podatak stoga iznosim samo prema sje¢anju na njezin rad u
kojemu su znacenje i vaznost uloge kuma bili osobito istaknuti.



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 57

voljno preciznom odredenju uloge kuma i preklapanja njegove uloge s ulogom staroga
svata ima i u susjednom Gorskom kotaru. U Guce Selu kod Gerova i u Mrkoplju kum
ima ulogu stoloravnatelja i brine se za svadbeni protokol; pritom se ne isti¢e posebna
uloga svatovskog starjesine (Skrabalo OEKA FFZ 12; Cerni OEKA FFZ 139). U
Moravicama se naglasava kumova ¢ast, ali je stari svat starjesina u Hrvata, dok je
u Srba svatovski starjesina nevjestin kum (Poljakovi¢ OEKA FFZ 452; Vondracek-
-Mesar EZ FFZ NR 86). Dakle, prema dostupnim podacima iz upitnica EA i novijim
terenskim ispitivanjima, u arhivskoj se gradi moze zapaziti da je i na Sirem podrudju
Like kum potvrden kao svatovski starjesina, posebice u katolickog stanovnistva, dok
stari svat prevladava u toj ulozi ve¢inom u pravoslavaca. U tiskanim izvorima tih poda-
taka nema, s iznimkom spomenute potvrde u Sv. Roku i na podru¢ju Gacke doline
(Japunci¢ 1998:266; Frisci¢ et al. 1999:203-204).

Jovan Erdeljanovi¢ je krivo zaklju¢io da u primorsko-lickih Bunjevaca ulogu sva-
tovskog starjeSine ima stari svat (Erdeljanovi¢ 1930:233). Razlog je tomu vrlo vje-
rojatno taj $to je Erdeljanovi¢ u svojim ispitivanjima manje obuhvacao bunjevacka i
uopce hrvatska podru¢ja u Lici, a ravnomjerno je donosio podatke za srpska naselja.
Usporedno istrazivanje obicaja lickog stanovnistva razlic¢itog podrijetla bilo bi sasvim
ispravno da su pritom cjelovito obuhvadena bunjevacka podrudja.” Najnovija ispitiva-
nja na bunjevackim podru¢jima Like ili ne potvrduju staroga svata ili potvrde njegove
uloge pokazuju da je postao ¢asnik niZega ranga, njegova se uloga mijesa s ulogama
drugih ¢asnika. Prema tim potvrdama sasvim je izvjesno da stari svat u lickih Bunjevaca
nije bio svatovski starjesina ili je mo%da to mogao biti u vrlo davnoj proslosti (Cerneli¢
1996; Bekavac OEKA FFZ 57).° U susjednim primorskim bunjevackim podru¢jima,
u Krmpotama i Krivom Putu, stari svat kao ¢asnik vise nije niti poznat (Cerneli¢ EZ
FFZ NR 109; Cerneli¢ 1999). Na podrudju Senjskog bila samo pojedini kaziva¢i u
Zuklju i Ljubezinama potvrduju, uglavnom prema predaji, pojavu staroga svata, koji je
imao ulogu sli¢cnu kumovoj (Birt et al. 2003:491). Kum u ulozi svatovskog starjesine
specifi¢na je pojava jer je na Sirem dinarskom podrudju i na juznoslavenskom prostoru
uopce ta uloga karakteristi¢na za staroga svata i dio je slavenske tradicijske bastine. Ta je
uloga kuma karakreristi¢na i za podunavske Bunjevce (Cerneli¢ 1991a:183-184). Nesto
se ¢esce javlja i u Slavoniji, a sporadi¢nih potvrda ima na raznim stranama, nesto rjede
i na mati¢nom bunjevackom podru¢ju: po dalmatinskom zaledu, na Peljescu i u sjever-
nijim dijelovima zapadne Hercegovine. Takav prostorni raspored pokazuje etnoloska
karta potkrijepljena podacima iz drugih izvora samo za neke krajeve (ibid. 1997:76-77,
etnoloska karta 3).

Erdeljanovi¢ se u svojoj knjizi ipak u prvom redu bavio Bunjevcima pa je stoga vise pozornosti trebao
posvetiti upravo tim krajevima Like i Primorja, pa i Gorskog kotara, koje je sasvim izostavio iz istra-
zivanja. No kad znamo koji je bio kona¢ni cilj Erdeljanovi¢eve studije o podrijetlu Bunjevaca, postaje
jasno zasto je odabrao upravo ta podrudja (o tome vise u poglavlju 5). Zbog toga je i navodio pogresan
podatak da je stari svat starjesina svatova u primorsko-lickih Bunjevaca. On to doista i jest u nekim
lickim podru¢jima, ponajvise u srpskim mjestima. Stari svat je to i u nekim bunjevackim naseljima, ali
znatno rjede nego $to je u toj ulozi potvrden kum. Najnovija terenska ispitivanja to su potkrijepila.
Analiza podataka o ulogama svatovskih ¢asnika u Lici ukazuje na preklapanja istovrsnih uloga razli¢itih
casnika (Lasié¢ 1999).



58 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Zanimljiv je i Siri prostorni razmjestaj nekih elemenata kumove uloge, koji su
potvrdeni u svim bunjevackim ograncima, kao $to su izbor krsnoga kuma za vjencano-
ga i obrnuto, te kumova uloga nevjestina ¢uvara, koju u Lici najé¢es¢e dijeli s diverom,
$to je zapravo izvorno djeverova uloga (Cerneli¢ 1997, etnoloska karta 3 i 4). Tako je
u primorskih Bunjevaca djever uglavnom zadr?ao tu svoju izvornu ulogu (Cerneli¢ EZ
FFZ NR 109; Birt et al. 2003:490). U Pazaristima se o tome dobivaju razli¢iti podaci.
U pojedinim selima kazivaci tvrde da je to kumova uloga, no ve¢ina ipak istice da on
tu ulogu dijeli s djeverom, ili se izmjenjuju, odnosno jedno je vrijeme kum nevjestin
¢uvar, a kasnije od njega tu ulogu preuzima djever ili obratno (Bekavac OEKA FFZ
57; Cerneli¢ 1996). U susjednom Kosinjskom Bakovcu nevjestu ¢uva njezin tzv. stariji
kum, a djeveri se navode samo u smislu oznacavanja srodstva, dok je u selu Covini
kod Gospi¢a kum nevjestin ¢uvar, a moze ga u toj ulozi zamijeniti i djever, ako kum
nekamo mora oti¢i (Selifek OEKA FFZ 461; Maras OEKA FFZ 155).

Prostorna zastupljenost izbora krsnog kuma za vjen¢anog u Hrvata, prema karto-
grafskim podacima, upucuje da se ta pojava po hrvatskom etnickom prostoru mogla
prosiriti u doba migracija uzrokovanih turskim prodiranjem s istoka. Nesto vise poda-
taka ima za Liku, gdje je inace ¢es¢i izbor krsnog kuma kao jedinog kuma, s nesto
potvrda alternativnog izbora krsnog ili $ianog kuma, uz po jedan takav zabiljezen
primjer u Gorskom kotaru (Cerneli¢ 1997, etnoloska karta 4). Najnovija grada potvr-
duje takav izbor kuma u tragovima i u Pazari$tima, u Krivome Putu te pod Senjskim
bilom (Bekavac OEKA FFZ 57; Cerneli¢ 1996; ibid. 1999; Birt et al. 2003:489).
Takoder se u nekim novijim izvorima isti¢e da se za vjencanog kuma uzima krsni
i/ili krizmani kum (Maras OEKA FFZ 155; Strugar OEKA FFZ 462; Vedris OEKA
FFZ 460; Friscic¢ et al. 1999:203). U Sv. Roku je vjenc¢ani kum u pravilu i kum prvo-
rodenomu djetetu mladenaca, a u Aleksinici u Pazari§tima potvrdeno je da je prije
kroz 3 — 4 narastaja ista osoba vjencavala i krstila djecu (Japunéi¢ 1998:274; Cerneli¢
1996). Takav oblik sklapanja kumstva poznat je i podunavskim Bunjevcima (Cerneli¢
1997:90). Izboru krsnoga kuma za vjen¢anoga ima traga i u primorskih Bunjevaca,
gdje je prema ranijim ispitivanjima u Krmpotama izbor krsnog kuma mogug¢, ali nije
obavezan (ibid. EZ FFZ NR 109). Najnovija istrazivanja u Krivome Putu (Panjiéi) i
pod Senjskim bilom (Zukalj) potvrduju da je krsni kum &esto bio i vjenéani i krsni
kum svoj djeci rodenoj u tom braku; jedino se u Panji¢ima naglasava da je vjencani
kum mogao biti krsni kum djeci, ali to nije bilo obvezatno (Cerneli¢ 1999; Birt et al.
2003:489). Arhivska grada donosi pojedina¢ne potvrde razlic¢itih oblika uzajamnog
kumstva i u Gorskom kotaru: krsni kum je vjencani, a vjencani je i krsni kum (prvom)
djetetu, no ta pojava nije uvijek sasvim jasno objasnjena (Vondracek-Mesar EZ FFZ
NR 116 — Vrata; Skrabalo OEKA FFZ 12; Amegatcher OEKA FFZ 10; Poljakovi¢
OEKA FFZ 452).

Kad je rije¢ o kumu, koji na primorsko-lickim bunjevackim podru¢jima ima
ulogu svatovskog starjesine (ujedno je i prvi u ¢asti medu casnicima), osobito su
vazni specifi¢ni elementi njegove uloge vezani upravo uz iskazivanje po$tovanja i
pocasti kumu. Ti su elementi prema ranijim istrazivanjima potvrdeni u podunavskih
Bunjevaca (Cerneli¢ 1991:137-138). Kako je ve¢ naznaceno, tek su najnovija istra-



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 59

zivanja potvrdila ta svojstva njegove uloge i u nekim bunjevackim, ali i u drugim
krajevima Like. U primorskih Bunjevaca takvi elementi kumove uloge potvrdeni su
u selima pod Senjskim bilom: LjubeZine, Stolac, Liskovac, Roncevi¢ Dolac i Zukalj
(Birt et al. 2003). U vedini sela Pazarista kazivaci isticu da kuma treba prvoga pozva-
ti u svatove; pritom misle na dogovor o sklapanju kumstva koji prethodi pozivanju
svatova (Bekavac OEKA FFZ 57; Cerneli¢ 1996). Medutim, kad se pozivaju ostali
svatovi, kuma se vise posebno ne poziva, pa je u tom smislu on doista prvi pozvan. [ u
selima pod Senjskim bilom kuma se prvoga pozivalo u svatove (Birt et al. 2003:488).
Potvrda te pojave ima i u drugim podru¢jima Like: u Ribniku i u okolici Ogulina,
te u Mrkoplju u susjednom Gorskom kotaru (Cerneli¢ 1992; Pascuttini OEKA FFZ
458; Cerni OEKA FFZ 139).

Obicaj svecanog odlaska po kuma poznat je u Lici samo u Ribniku, a traga mu
ima u Li¢u u Gorskom kotaru i u Novom Vinodolskom u Primorju (Cerneli¢ 1992;
ibid. 1991:137). Novija istraZivanja potvrduju taj obicaj i u Zuklju u sjevernom Vele-
bitskom podgorju, ali ne kao opéerasirenu pojavu, ve¢ ograni¢enu na bogatije obitelji
(Cerneli¢ 1999).

U lickih Bunjevaca potvrden je i obicaj da na kraju pira kuma treba svecano isprati-
ti; u nekim selima Pazarista tek pojedini kazivaci potvrduju da kuma ispracaju sviradi,
pa je taj obicaj zasigurno ve¢ dugo napusten u ovome kraju (ibid. 1996). U Ribniku
kuma prate oZenja i diver; dok ga u primorskih Bunjevaca (u Krmpotama i Krivome
Putu, te prema najnovijim istrazivanjima i pod Senjskim bilom) dio puta prate mla-
denci (ibid. 1992; ibid. EZ FFZ NR 109; Birt et al. 2003:524-525).

Kumu se ¢ast iskazuje i obvezom mladenaca da ga nakon svadbe prvi puta poho-
de i darivaju. U Ribniku mu nevjesta tom prigodom nosi pice, a kumi kolace, kavu i
liker, dok u Pazaristima poneki kaziva¢i navode da se pri tom posjetu kumu ne nosi
dar jer ga je nevjesta darivala jo$ na piru, a drugi pak tvrde da ga upravo ovom prigo-
dom treba darivati, a ne na piru (Cerneli¢ 1992; ibid. 1996). Obidaj posjeéivanja
kuma nakon svadbe potvrden je i u Sv. Roku, a traga mu ima i u susjednom Gorskom
kotaru u Mrkoplju, te u Novom Vinodolskom i u Primorju (Japunci¢ 1998:274;
Cerni OEKA FFZ 139; Cerneli¢ 1991:138). Prema najnovijim potvrdama u selima
Roncevi¢ Dolac, Liskovac i Zukalj medusobno su se posje¢ivali mladenci i kumovi.
Obveza posje¢ivanja kuma u prvoj godini braka u bozi¢nom razdoblju potvrdena je u
Ronéevi¢ Dolcu i Zuklju, a posjecivanje kuma na prvi Uskrs nakon vijenéanja spomi-
nje se samo u Zuklju. Mlada je pritom nosila kumu darove: vino, kekse, rakiju, Secer.
Grgo Neki¢ iz Zuklja potvrduje da mu je mlada donosila i pletenicu (okrugli kola¢ s
rupom u sredini); tom prigodom nevjesta zasijece kola¢ i dijeli svim prisutnima po
komadi¢ kolaéa (Birt et al. 2003:526; Cerneli¢ 1999).

Razmatrane pojave potvrdene su, neke od njih rjede a neke cesée, u Slavoniji,
Baranji, Srijemu i u Vojvodini, u Lici i Gorskom kotaru, po Bosni (osobito u jugo-
zapadnoj, srednjoj i u Posavini), duz juzne Dalmacije, ukljucujuéi i Boku kotorsku i
Crnogorsko primorje, rjede i u sjevernoj Dalmaciji. Te su pojave nadalje poznate i na
isto¢nim stranama jugoisto¢ne Europe: u Srbiji (osobito u isto¢noj i u sjeveroisto¢nim



60 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

vlaskim krajevima), u Makedoniji i Bugarskoj te medu Vlasima, romanskim ili roma-
niziranim skupinama na planini Pind u sjevernoj Grekoj (Cerneli¢ 1997:115-117,
190-120, 126-130). Na vlaskim se podruéjima ovi specifi¢ni elementi ti¢u svatovskog
¢asnika nas ili nunu, $to je na rumunjskom jeziku oznaka za kuma (Skok 1972:231).

Takav raspored op¢ih i specifi¢nih elemenata kumove uloge na $irem prostoru
te njihova zastupljenost u primorsko-lickih i podunavskih Bunjevaca ukazuje da su
oni Bunjevcima morali biti poznati na prostoru njihove pradomovine. Svatovska cast
kuma nije poznata zapadnim i isto¢nim Slavenima, a sam je naziv romanskog podri-
jetla. Najzastupljenija uloga kuma na ¢itavome prostoru jugoisto¢ne Europe je uloga
vjencanoga svjedoka. Ta je obveza za katolicke krs¢ane uvedena na Tridentskom kon-
cilu 1563. godine (Komorovsky 1973:172). Budu¢i da uloga vlaskog ¢asnika zvanoga
nun, odnosno nas, ima brojne zajednicke elemente s ulogom kuma u Bunjevaca, ali i
drugdje, moze se pretpostaviti da su se oni u Bunjevaca oblikovali prije obveze svje-
docenja ¢inu sklapanja braka u crkvi na prostoru njihove mati¢ne pradomovine. Tom
ctkvenom odredbom latinski se naziv (compater, kumpar, kum) za vjenc¢anoga svjedo-
ka poceo S$iriti prema prostoru jugoisto¢ne Europe i odredio je ime novome ¢asniku.
Prva razvojna etapa njegovoga oblikovanja nastupila je zbog prozimanja slavenskog i
predslavenskog kulturnog sloja, a kasnije je doslo do daljnjeg preslojavanja prodorom
kr$¢anskih elemenata sa zapada, koji su preplavili ¢itav ovaj prostor. Dakle, svatovski
¢asnik, koji je pod kasnijim krs¢anskim utjecajem na ve¢em dijelu prostora jugoisto-
¢ne Europe oznacen imenom kum, izvorno bi pripadao starosjedilackom romanskom
kulturnom sloju, ali se ukorijenio i u drugih naroda koji su te prostore kasnije nase-

ljavali (Cerneli¢ 1999:42-43).

2.5.3. Ostale specifi¢ne pojave u svadbenim obicajima
primorskih Bunjevaca

Osim pojedinosti vezanih uz svatovsku ¢ast kuma, zanimljive su i potvrde drugih
specificnih pojava u svadbenim obic¢ajima, koje su otkrivene zahvaljujuéi najnovijim
istrazivanjima na obroncima Senjskog bila. Ve¢ina ih je poznata samo zahvaljujuci
znanju pojedinih starijih kazivaca jer je uglavnom rije¢ o ve¢ odavno napustenim ele-
mentima obicaja. Za istrazivanje etnogenetskih procesa dragocjeni su upravo podaci
o takvim specifi¢cnim pojedinostima obicaja. Stoga je neobi¢no vazno pronali rijetke
kazivace koji posjeduju takvo znanje. Na obroncima Senjskog bila naslo se nekoli-
ko takvih kazivada, a neke pojedinosti potvrdio je samo Grgo Neki¢ iz Zuklja. Ovaj
kaziva¢ dao je puno vrijednih podataka i o drugim ispitanim temama. Svoj pozitivan
stav prema vlastitoj kulturnoj bastini iskazao je, s jedne strane, dobrim poznavanjem
njezinih specifi¢nih pojedinosti, koje za daljnja komparativna istrazivanja mogu biti
iznimno vazne. S druge strane, svaki put kad smo ga posjetili, srda¢no i s veseljem
nas je docekao, uvijek spreman da odgovori na svako nase pitanje, ¢ak i kada njegovo
zdravstveno stanje nije bilo bas najbolje. (sl. 9)



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 61

. W\ s XY~ 4
Sl 9. Kazivaé Grgo Nekic iz Zuklja (snimljeno 2003. godine)

Budud¢i da su podaci, dobiveni samo od takvih pojedinih kaziva¢a, dosad bili nepo-
znanica u primorskih Bunjevaca, s neznatnim tragovima u Lici i u Gorskom kotaru,
otkrivanje novih osebujnih kulturnih elemenata na ovome podrudju, koji ¢ine zajedni-
¢ku bastinu svih bunjevackih grana, moze potkrijepiti ve¢ ranije uocene pokazatelje o
bunjevackoj etnogenezi.

Posebno su zanimljive specifi¢ne pojedinosti obi¢aja vezanih uz zaruke i zaru¢no
razdoblje zbog njihovih paralela s podunavskim Bunjevcima (dijelom i lickim) te kara-
kteristi¢nog razmjestaja po jadransko-dinarskom prostoru sve do vlaskih podrudja na
sjeveru Greke. Na obroncima Senjskog bila bilo je uobi¢ajeno da momak i djevojka,
nakon $to su se dogovorile zaruke, zajedno odlaze u Rijeku ili Senj izabrati, a momak
je pritom bio duzan kupiti, prstenje i odjecu koju ¢e nevjesta nositi na vjenéanju. Ovi
se podaci odnose na drugu polovicu dvadesetog stolje¢a. Prema rije¢ima Grge Nekica
iz Zuklja ranije su momkovi roditelji kupovali vjenéano ruho i cipele za mladu i dono-
sili joj na zaruke. U Roncevi¢ Dolcu Elizabeta Neki¢ istice da se zaru¢nici darivao
novac kojim je ona kupovala stvari potrebne za vjencanje. (sl. 10)



62 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

8L 10. Kazivalica Elizabeta Nekic iz Roncevié Dolca (snimljeno 2003. godine)

Trajanje zaruka nije precizno odredeno, ali je u svim ispitanim selima potvrdeno
da je to razdoblje moglo trajati dulje od godine dana. Od zaruka do svadbe dvije su
se obitelji medusobno posjeéivale. U Roncevi¢ Dolcu i Zuklju momkovi roditelji i
rodbina dolazili su djevojci u posjete nedjeljom. U Zuklju su pritom donosili daro-
ve: bombone, bocu pica, a katkada i pecenku i jeémeni kruh. U Liskovcu su u posjet
zaru¢nici dolazili momkovi roditelji osam ili petnaest dana prije svadbe i donosili joj
darove (Birt et. al. 2003:480-481). Obveze mladoZenjina oca ili roditelja da kupe
vjencano ruho za nevjestu te da je posje¢uju sa svrhom darivanja u zaru¢nom razdo-
blju, karakteristi¢ni su obicaji i u podunavskih Bunjevaca. Vjencano ruho i ostali
darovi katkada se donose istovremeno ili se odje¢a donosi nevjesti na zaruke, kao i
u primorskih Bunjevaca. Nosenje kolaca, hrane, slatkisa i pi¢a nevjesti u zaru¢nom
razdoblju potvrdeno je i u Lici i Gorskom kotaru (Cerneli¢ 1997:154-156, 160-161,
174-176). Obveza mladozZenjinih roditelja da nevjesti kupuju vjen¢anu opremu zani-
mljiva je suvrstica darivanja nevjeste uopée na zarukama i u razdoblju do vjencanja.
Obje pojave, katkada i objedinjene, imaju gotovo isti razmjestaj u prostoru. Takva je
potvrda iz Jasenica u juznom Velebitskom podgorju: vjencano ruho, koje se $ilo kod
mladoZenje, svekar i svekrva nose buducoj snahi poslagano na kolacu. Ova potvrda
zanimljiva je stoga $to se u njoj kombiniraju dva karakteristi¢cna bunjevacka obicaja:



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 63

obveza no$enja kola¢a buducoj nevjesti na dar (potvrdena u Lici i Gorskom kota-
ru) i obveza darivanja vjen¢anog ruha momkovih roditelja bududoj snahi (Primorje:
Senjsko bilo), koji se i u podunavskih Bunjevaca katkada kombiniraju. Nadalje, duz
Jadrana rjede su potvrde po sjevernoj Dalmaciji, a veca je ucestalost od us¢a Neretve
prema jugoistoku sve do Crnogorskog primorja, po Bosni (osobito srednjoj i zapa-
dnoj) i Hercegovini, sporadi¢no po Makedoniji, Bugarskoj i Srbiji, osobito u Vlaha
na sjeveroistoku, te kona¢no u Vlaha u sjevernoj Grekoj, u kojih su te dvije pojave
takoder povezane (Cerneli¢ 1997:179-181). Njihov prostorni razmjestaj i sastavni ele-
menti obi¢aja upucuju na zajednicko ishodiste i na njihovo predslavensko podrijetlo,
s primjesama elemenata slavenskog podrijetla. Elementi obicaja, koji su se stjecajem
povijesnih okolnosti susretali, bili su jedan s drugim kompatibilni, pa su se elementi
razlic¢itog podrijetla mogli prilagoditi jedan drugome. Zanimljiva je u tom kontekstu i
pojava dugih zaruka, koja je karakteristi¢na za primorske Bunjevce. Duge zaruke pra-
vilo su u Vlaha u sjevernoj Grekoj, a dosta je ¢esta pojava i u jugoistoénim krajevima,
$to je razlog visekratnog posjedivanja i darivanja zaruc¢nice u tom razdoblju. Kako se
ovaj obicaj vlaskim pomicanjima Sirio prema zapadu i sjeveru, prenosio se i u druge
krajeve, u kojima, medutim, zaruke ne traju tako dugo, kao $to je slu¢aj u isto¢nopa-
nonskom prostoru, uklju¢ujuéi i podunavske Bunjevce. Zanimljivi su tragovi dugo-
trajnih zaruka ponegdje na putu njihova kasnijeg Sirenja sve do panonskih prostora
(po Bosni i Slavoniji). Na prostoru koji nastanjuju primorsko-licki Bunjevci, osim
najnovijih potvrda na obroncima Senjskog bila, ta je pojava zasad poznata jo$ samo u
Ribniku u Lici (ibid. 166).

Ostale specifi¢ne pojave iz svadbenih obicaja primorskih Bunjevaca imaju gotovo
isti $iri prostorni razmjestaj, s tom razlikom da je za neke od njih ukupno manji broj
potvrda na pojedinim podrudjima. Duznost da nevjesta tijekom pira ljubi svatove i
za to dobije uzdarje u novcu potvrdio je samo Grgo Neki¢ iz Zuklja pod Senjskim
bilom (Birt et al. 2003:521). Prigode u kojima nevjesta ljubi svatove mogu biti razli-
¢ite i ponegdje to ¢ini i po nekoliko puta tijekom svadbe u podunavskih Bunjevaca i
u drugim krajevima. Razlika je ta $to u pojedinim podru¢jima na tom istom prostoru
katkada izostaje uzdarje u novcu. Za ovu pojavu ima dosta potvrda na ¢itavom prosto-
ru njezine zastupljenosti, koja je identi¢na s rasprostranjenosti prethodno razmatrane
pojave, s tom razlikom da je nesto ucestalija duz Jadrana, od Istre prema krajnjem
jugu. To je karakteristi¢an obi¢aj u svih vlaskih skupina i u juznoj Albaniji (Cerneli¢
1997:194-203).

Takoder je Grgo Neki¢ iz Zuklja jedini potvrdio da su u prvoj polovici 20. sto-
lje¢a muski svatovi sjedili odvojeno od Zenskih, ili u posebnim prostorijama ili, ako
je bila samo jedna prostorija, za odvojenim stolovima. Mladenci su u tom slucaju
sjedili medu muskim svatovima (Birt et al. 2003:518). U lickih Bunjevaca prema
Erdeljanovi¢u i u selu Zitnik kod Gospica ima traga toj pojavi (Cerneli¢ 1997:203). U
podunavskih Bunjevaca ta je pojava potvrdena uglavnom u starijim izvorima uz rijetke
novije potvrde. U drugim krajevima spominje se to pravilo sporadi¢no u Srijemu, u
Slavoniji u dakovac¢kom kraju, u Bosanskoj Posavini, u Kre$evu u srednjoj Bosni i u
bosanskih Muslimana. U tiskanim izvorima za Dalmaciju podataka o tome ima samo



64 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

u Fortisovu putopisu, a ispitivanja su potvrdila tu pojavu u selu Jasenice u juznom
Velebitskom podgorju. U jugoisto¢nim krajevima traga joj ima u Livanjskom polju,
u gornjoj i jugozapadnoj Hercegovini, u juznoj Crnoj Gori, u juznoj Albaniji i u sje-
vernoj Grc¢koj u Grka i Vlaha (ibid. 205-207). Ova je pojava nesumnjivo balkanskog
podrijetla. Za nas je ona zanimljiva jer joj ima traga kod primorskih i podunavskih
Bunjevaca, a sasvim sporadi¢ni — ali posebno vrijedni — podaci u Fortisa i novije
potvrde u juznom Velebitskom podgorju, u Livanjskom polju i dalje prema jugoistoku
upucuju na to da je odvojeno sjedenje muskih i Zenskih svatova moralo biti poznato
Bunjevcima i na njihovom mati¢nom ishodisnom podru¢ju.

I sljede¢ih nekoliko specifi¢nih pojava, koje su u primorskih Bunjevaca poznate
samo nekolicini kazivaca, takoder ima karakteristi¢an prostorni razmjestaj. Jure Lopac
iz Jaruga potvrdio je da su jabuku s barjaka kum i mladenci morali pojesti u pono,
kad je mlada skidala vjen¢ano ruho (sl. 11). Grgo Neki¢ iz Zuklja precizira da su mla-
da i mladozenja za dobrobit u braku nakon svodenja morali pojesti svatko polovicu
jabuke, koju im je dala svekrva. U ostalim mjestima na obroncima Senjskog bila ova
pojava nije potvrdena (Birt et. al. 2003:493, 523).

Sl 11. Kazivac Jure Lopac iz Jaruge s dlanovima svoje obitelji (snimljeno 2003. godine)

Veoma sli¢an je i postupak s jabukom u Tavankutu u podunavskih Bunjevaca: sve-
krva donosi snahi jabuku i upozorava je da pazi kako ¢e je rasjeci jer nije dobar znak
ako se jabuka ne rasijece po sredini. Potvrda o toj pojavi ima i u Lici (u primorsko-
-lickih Bunjevaca prema Erdeljanovi¢u, u Donjem Lapcu i u okolici Otocca), drugdje
u Primorju, u Istri i na otoku Pa§manu, a na Sirem prostoru poznata je u Prigorju,
isto¢noj Slavoniji, Bosanskoj Posavini i u zapadnoj Bosni, u Vlaha u sjeveroisto¢noj i

u jugoisto¢noj Srbiji te po Makedoniji (Cerneli¢ 1997:210-211).



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 65

Sl 13. Petra Kelemen u razgovoru s kazivadem Markom Margetom iz Zuklja (snimljeno 2003. godine)



66 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Izdvojila bih jo§ dva karakteristiéna vjerovanja vezana uz svatovsku povorku. Nije
bilo pozeljno da se dvije svatovske povorke susretnu jer je ponekad doslo do tuce koju
su izazvali pijani svatovi. Dura Biondi¢ iz Liskovca donosi jedinstveno tumacenje pre-
ma kojemu se dvije mladenke nisu smjele vidjeti jer ¢e jedna od njih umrijeti (sl. 12).
Prema istoj kazivacici, nevjesta se u povorci nije smjela okretati jer ¢e joj sva djeca sli-
¢iti na nju. Grgo Neki¢ iz Zuklja donosi drugadije tumacenje: da more na porodu dite
Jali¢no biti, da more se okrenit joj sasvin nevaljano, a Marko Margeta iz istog mjesta zna
za objasnjenje da se nevjesta ne smije okretati da se ne bi vratila u svoj dom (Birt et.
al. 2003:514-515) (sl. 13).

U lickih Bunjevaca samo se u Popovaci u Pazari§tima spominje da je nepoZeljan
susret dviju nevjesta, ali bez posebnog tumacenja. I u podunavskih Bunjevaca je samo
u jednom mjestu (Purdin u okolici Subotice) potvrdeno vjerovanje da je susret dviju
nevjesta bio znak da ¢e jedna od njih umrijeti. Susret dviju nevjesta nije pozeljan na
raznim stranama jugoisto¢ne Europe. U pojedinim izvorima jasno se naglasava da
nesreca zapravo znac¢i smrt jedne od nevjesta, $to je potvrdeno u Vlaha u sjevernoj
Grekoj, u zapadnoj Makedoniji, u trakijskih i maloazijskih Bugara, u sjeveroisto¢noj
Bosni i u pozeskom kraju u Slavoniji. Na istim podrudjima ima ne$to potvrda s dru-
gadijim tumacdenjima, ukljucujudi i spomenuta tumacenja s podruéja Senjskog bila,
nadalje ih ima u jugoisto¢noj Srbiji, juznoj Crnoj Gori, u Boki kotorskoj, Konavlima
i Dubrovackom primorju, u Livanjskom polju, Sinjskoj krajini i na otoku Pasmanu.
Zanimljiva je podudarnost jednog od tumacenja iz Zuklja — da se susret dviju svadbe-
nih povorki izbjegava da ne bi doslo do tu¢e — s tumacenjima u drugim udaljenijim
krajevima: u Dubrovackom primorju, Konavlima i u jugozapadnoj Srbiji.

Spomenuto vjerovanje, zabiljezeno u nekim selima pod Senjskim bilom, o zabrani
da se nevjesta okrece u povorci, poznato je medu podunavskim Bunjevcima samo u
selu Durdin, s tumacenjem da nevjesta to ne treba ¢initi kako ne bi zalila za rodnim
domom. Ta je pojava karakteristi¢na za juzne i jugoisto¢ne krajeve sa sli¢nim ili dru-
gadijim tumacenjima. Rije¢ je o vrlo specifi¢noj pojavi pa bi se ta podudarnost tesko
mogla drzati tek pukom slu¢ajnoséu (Cerneli¢ 1997:219).

2.5.4. Zaklju¢na razmatranja

Sve razmatrane pojave, potvrdene u dijela primorsko-li¢kih i podunavskih Bunjevaca,
imaju zanimljiv karakteristican razmje$taj na prostoru jugoisto¢ne Europe. Prostorna
zastupljenost pojedinih specifi¢nih elemenata iz bunjevackih svadbenih obicaja poka-
zuje da su se prozimanja slavenskog i starosjedilackog kulturnog sloja odigravala u
juznim prostorima jugoisto¢ne Europe. Tako oblikovani kulturni elementi postupno
su se stolje¢ima $irili duz jadransko-dinarskog pojasa, u prvom redu zaslugom vlaskih
nomadskih pomicanja u tom pravecu. Krajnji jug dinarsko-jadranskog prostora (juzna
Dalmacija sa zaledem, Boka kotorska, Crnogorsko primorje i dio njegova zaleda)
moze se smatrati vaznim za etnokulturno oblikovanje hrvatske skupine poznate pod
nazivom Bunjevci. Pojedine specifi¢ne elemente iz svadbenih obicaja, zajednicke svim
bunjevackim granama, nalazimo upravo na tim prostorima. Njihove izrazitije potvrde



Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like, Primorja i Gorskog kotara 67

vode nas, nadalje, do vlaskih podrudja u jugoisto¢noj Europi, ukljuc¢ujuéi dijelom i
ostale juznoslavenske narode koji tu obitavaju.

Druga etapa u njihovu kasnijem razvoju nastupa s migracijama uzrokovanim u
prvom redu turskim prodiranjima, zbog kojih su se ve¢ na tim prostorima oblikova-
ni kulturni elementi prenosili i u druge dijelove jugoistoéne Europe, prema zapadu i
sjeveru. Raspored specifi¢nih elemenata iz bunjevackih svadbenih obicaja ukazuje i na
te pravce njihova kasnijega Sirenja. Uslijed novih kulturnih preslojavanja pojavljuju se
oni i u sredi$njim i sjevernim dijelovima Bosne te u isto¢nom panonskom prostoru.
Krajnje to¢ke njihove pojavnosti upravo su podruéja koja nastanjuju primorsko-licki
Bunjevci na zapadu i podunavski Bunjevci na sjeveru. Iznimno se trag nekih od tih
elemenata moze pratiti sve do Istre.

Dakle, svi razmatrani elementi iz svadbenih obicaja, uz brojne druge koji zasad jo$
nisu potvrdeni kod primorskih i lickih Bunjevaca, ¢ine zajednicku bastinu svih rase-
ljenih bunjevackih grana, a tragova im ima i na njihovim moguéim ishodi$nim pro-
storima. Njihov karakteristi¢ni prostorni razmjestaj pokazuje da su se procesi njihova
oblikovanja odigravali na dinarsko-jadranskom grani¢nom pojasu, nesto juznije nego
$to se to dosad predmnijevalo, uklju¢ujuéi i prostor tzv. Crvene Hrvatske. Cinjenica
da su ti elementi ujedno zajednicki i romanskom starosjedilackom kulturnom sloju,
moze biti pokazateljem viSestrukih preslojavanja na prostoru jugoisto¢ne Europe.
Istodobno, njihov se karakteristi¢ni prostorni razmjestaj ne moze smatrati slu¢ajnim i
moze biti polazi§tem za utvrdivanje etnogeneze Bunjevaca. Najnovije potvrde u dijela
primorskih Bunjevaca jos$ su jedan trag blize razrjeSenju pitanja bunjevacke etnoge-
neze.

Etnoloski pokazatelji daju nove indicije za utvrdivanje etnogeneze Bunjevaca.
Pretpostavka o etnokulturnim procesima na prostorima nove moguce ishodisne bunje-
vacke pradomovine mogla bi se potkrijepiti interdisciplinarnim pristupom istrazivanju
ove problematike, u prvom redu dodatnim povijesnim i lingvistickim argumentima.



68

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3. PobuNAvskl BUNJEvCI

3.1. O zivotu na salasu

Izloiba Iz bastine balkih Hrvata Bunjevaca bila je posvedena raznim aspektima Zivota
i rada ba¢kih Bunjevaca. Predmeti pomo¢u kojih se ovom izlozbom pokusala ispri-
¢ati prica o Zivotu Hrvata Bunjevaca iz Backe od kraja 19. stolje¢a pa do cetrdesetih
godina 20. stoljeca, pripadaju narastajima Bunjevki i Bunjevaca koji danas Zive u
Hrvatskoj. Katkada se pri¢a proteze i do danasnjih dana. Nacin Zivota njihovih preda-
ka prikazan je kao mozaik sastavljen od razli¢itih obiteljskih sje¢anja sacuvanih u pre-
dmetima iz toga razdoblja. Svaki je pojedinac, netko vise a netko manje, neposredno
ili posredno vezan uz salas, osobnim dozivljajem kroz sjecanja i uspomene, rjede tek
samo preko svojih blizih ili daljih predaka. Razli¢it odnos svakoga pojedinca prema
salasu i prema precima koji su tamo Zivjeli moguée je i¢itavati u predmetima koje je
svaki od njih sacuvao. Iz sklopa vise razlicitih (katkada i sli¢nih) prica ipak je na izlo-
zbi bilo mogude prikazati salas kao jedinstvenu stambenu, obiteljsku i gospodarsku
gjelinu. Izlozba je sve to docarala predmetima i slikom, a ovdje ¢u tu sliku pretociti u
rije¢ (popracenu fotografijama) i poblize pokazati kakvim Zivotom su backi Bunjevci
zivjeli u tom burnom razdoblju.’

Svakidasnjicu Bunjevaca obiljezavao je precizno organiziran dnevni raspored poslo-
va. Seljacke su obitelji uzgojem stoke i poljodjelstvom nastojale iz godine u godinu
povecavati svoju imovinu, osobito povrsine obradivoga tla. Bunjevacki ocevi rado su
skolovali svoje sinove, no istodobno su vodili ra¢una o tome da dovoljno radne sna-
ge ostane na salasu kako usporavanje radnog ritma ne bi dovelo do nazadovanja. U
pocetku iskljuc¢ivo stocari, Bunjevci su postupno stocarstvo podredivali zemljoradnji.
Uzgojem i prodajom stoke stjecali su novac za kupovinu plodnog obradivog tla i svoju
djelatnost sve vise usmjeravali prema zemljoradnji. Obje grane privredivanja jednako
su vazne u zivotu bunjevackog paora (seljaka).

Fotografija krava na salasu (sl. 14) i nekolicina karakteristi¢nih predmeta pribliza-
vaju svijet salasarskih stocara. Jedan takav predmet je Zig kojim je svaka obitelj obilje-
zavala stoku radi prepoznavanja njezine pripadnosti. (sl. 15)

Bududi da se u ovome prilogu kombiniraju podaci prikupljeni pri istrazivanju koje je prethodilo pri-
premi izlozbe s podacima iz literature, u tekstu se neée posebno navoditi koriSteni izvori. U pripremi
teksta koristila sam sljedece izvore: Beljanski 1970; Cerneli¢ 1990; ibid. 1992; ibid. EZ FFZ Z 117;
ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z 143; ibid. EZ FFZ NR 87; Cupurdija
1993; Perunicié 1958.



70

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

e A [

SI. 14. Detalj sa salasa Duli¢ na Purdinskim salasima snimljen Cetrdesetih godina 20. stoljeca

D 235% | e . o

Sl 15. Zig s oznakom MB Lozije BalaZevic-Marinkica iz Tavankuta



O Zivotu na salasu 71

Karakteristi¢ni stocarski predmeti su i zvona za krave i ovce, kao i drvena pastirska
¢utura (sl. 161 17).

S 16. Zvono za krave s oznakom plemicke pripadnosti u viasnistvu obitelji Bréié-Kosti¢

SL. 17. Drvena pastirska éutura obitelji Skenderovié s Purdinskib salasa



72 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Svinje i ovce su se izgonile na dolove (dio neobradive zemlje pod travom i trskom
uz vodu), ovce i krave pasle su na zemljiStu ostavljenom na wugar (dio obradivog tla
ostavljenog da se odmori), a krupna stoka vodila se na azove, zajednicke salasarske

pasnjake. (sl. 18)

SL. 18. Ovce na ispasi na dolu na Durdinskim salasima

Na vremena kada su 7isari (kosci) ru¢no kosili i Zeli podsje¢aju nas karakteristi¢ni
predmeti, koji su u Bunjevaca neizostavni prilikom tih poslova: obanja, plosnata
drvena posuda za vodu u kojoj se voda odrzavala hladnijom? (sl. 19), i duga, vr¢ iz
kojega su risari pili vodu (sl. 20) da im povrati snagu kako bi taj najtezi i najvazniji
posao u zivotu bunjevackih salasara priveli kraju (sl. 20a). Tako su, primjerice, i neke
druge karakteristi¢ne sprave vezane za rad na zemlji: motiku, asov i grablje, donijele
sa sobom Roza Fratri¢ i njezina majka Marta Knezi iz rodnog Lemesa.

Cobanju, koja je pripadala obitelji Kubatovié, bra¢ni je par Geza i Nadica nabavio u Durdinu preko
zemljoradnicke zadruge, gdje su je zapazili i uzeli buduéi da tamo vise nikome nije trebala. Pred petna-
estak godina obojili su je u Zelji da je zastite od propadanja te su na taj nacin zapravo narusili njezin
izvorni izgled. Tako je stjecajem okolnosti ta dobanja nasla svoj put do Zagreba.



O Zivotu na salasu 73

SL 19. Cobanja obitelji Kubatovié iz Purdina

Poljodjelstvo i povecanje zemlji$nog posjeda omogudili su postupni gospodar-
ski razvitak mnogim bunjevackim obiteljima. Takav odnos prema zemlji Bunjevci
su ponajprije izgradivali u obiteljskim zadrugama. Takav oblik organiziranog Zivo-
ta ukljucuje Siru obitelj udruzenu po krvnoj i bra¢noj pripadnosti i podrazumijeva
nedjeljivost zajednickog imetka, zajednicko gospodarenje i podjednako koristenje svih
dobara te zajednicki zZivotni prostor. Zadruzni nacin zivota Bunjevaca je u 19. stolje¢u
bio u usponu i upravo je dobro organizirana podjela rada medu ¢lanovima zadruge
stvorila ¢vrstu gospodarsku osnovicu za napredovanje mnogih bunjevackih obitelji.
Premda su se zadruzne obitelji ve¢ na pocetku 20. stolje¢a, a osobito u dvadesetim
i tridesetim godinama dijelile’, moze se re¢i da se pozitivne posljedice takvog nacina
gospodarenja osjecaju sve do danasnjih dana, usprkos svim dogadajima koji su tijekom

Pojedine su se zadruge dijelile jos i kasnije. Pravo vrijeme diobe zadruznih obitelji nije uvijek jednosta-
vno utvrditi jer se nadin diobe razlikuje od zadruge do zadruge. Pojedine zadruge su se do odredenog
stupnja podijelile unutar obitelji, a da se dioba katastarski provela kasnije. Otac katkada nastoji ne
dijeliti zadrugu (ili to ne dopusta) i kada to sinovi od njega zatraze; ako u tome i ne uspije, sinovi se
moraju obvezati da ¢e ga svaki sa svojega dijela zemlje izdrzavati do smrti. Moglo je biti i obratno: dio-
ba se formalno provede pod uvjetom da roditelji zadrze pravo “plodouzitka” do smurti s ¢itave “bivse”
zajednicke bastine. U obama slu¢ajevima uodljiva je vaznost ekonomskog osiguravanja roditelja. Bilo je
slucajeva da je zajednica i dalje gospodarski organizirana kao zadruga, ali svaka obitelj Zivi odvojeno na
svojem salasu. Gotovo da je svaka zadruga slucaj za sebe pa bi problematiku diobe valjalo istraZivati na
vide individualnih uzoraka. Moze se uopéeno i uvjetno govoriti o prijelaznim oblicima postupne diobe
zadruga u zavr$noj fazi njihova postojanja.



74 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

S 20. i 20a. Risari za vrijeme Zetve na Durdinskim salasima snimljeni Cetrdesetih godina 20. stoljeca



O zivotu na salasu 75

prethodnog stoljeca potresali zemljoposjednicki sloj seljastva. Prve potrese uzrokova-
le su promjene nastale kao posljedica raspadanja zadruga. Medutim, dobro uhodani
nacin gospodarenja i iskustvo steceno zajednickim radom, omogu¢ili su mnogim osa-
mostaljenim obiteljima da nakon poéetnih poteskoéa uspjesno nastave s djelatnostima
kojima su ih dobro poducili njihovi preci. Neki od predmeta na izlozbi pripadali su
ku¢nom inventaru obiteljskih zadruga. Tako, primjerice, iz zadruzne obitelji Balazevi¢-
Marinki¢ potje¢u zemljani lonac na kojemu se kuhalo na ognjistu, dvije zdile za papri-
kas i salatu. Vrlo vjerojatno su i drugi predmeti iz 19. stoljeca bili vlasnistvo obitelji
koje su zivjele u zadruznoj zajednici. Danasnji vlasnici tih predmeta uglavnom vise
ne znaju njihovu ranu povijest. Mogu tek potvrditi jesu li pojedini predmeti pripa-
dali njihovim didama ili majkama (bakama), a mozda i narastaju prije njih. Predmeti
prikazani na izlozbi vezani uz osobu domaéina, kao $to su tap dida Pere Saréevica
iz Zednika, $ubara dida Neste Bréi¢a-Kostica iz Verusiéa i lula dida Migka Knezija iz
Lemesa (sl. 21), pripadaju tom razdoblju®. Ruza Balazevi¢, koja potjece iz nekadasnje
zadruge Balazevi¢-Marinki¢, vlasnica je slike gazde Lozije Balazevi¢a (1856. — 1925.),
koju je nacrtao njezin necak, slikar Josip Skenderovi¢-Ago, koji danas Zivi u Parizu.
Njegova grana roda Balazevica nije nastavila Zivjeti u zadruzi jer nakon diobe za to
nije imala uvjeta.

SL 21. Lula dida Miska Knezija iz Lemesa

4 Terezija Crnjac, rodena Sarcevi¢, misli da je domadinov $tap njena dide Pere pripadao mozda jo$ nje-

nom pradidi Veci Saréevi¢u.



76 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Domacin zadruge uvijek je bio otac, kojega fefjad (ukudani) zovu baco, katkada
i ¢iéa ili ranko. U pravilu bi ga nakon njegove smrti zamijenio najstariji sin, no ako
on nije zelio ili nije bio sposoban obavljati tu duznost, bra¢a su mogla izabrati onoga
kojega su smatrala najsposobnijim. Ve¢inom su se zadruge dijelile nakon bacine smrti
i pojedine grane koje su imale uvjete za nastavak zadruznog Zivota osnivale su nove
zadruge sa svojim sinovima. Domadin zadruge je zapovijedao i u dogovoru sa sino-
vima odredivao kako ¢e se rasporediti posao. On je raspolagao ukupnom imovinom
i obavljao sve poslove s vlastima. Samo je rijetko sudjelovao u poslovima vezanim uz
stoku ili trgovinu. Katkada je trgovacke poslove prepustao najstarijem sinu (primjeri-
ce u zadruzi Matari¢a-Opstinara kod Sombora). Sli¢no je bilo i u zadruzi Duli¢a na
Durdinu, no baco je s nanom (majkom) zivio u Subotici, pa je najstariji sin preuzeo
njegov dio zaduzenja na salasu.

Autoritarnu osobnost domadina simboliziraju predmeti koji su mu pripadali i
koji na neki nacin obiljezavaju njegovu dominantnost u zivotu bunjevacke obitelji.
Uz domacina druga je vazna osoba na salasu bila njegova Zena, zvana snasa ili nana.
U somborskom kraju zovu je gazdaricom. Taj se naziv ¢uje i u subotickom kraju, ali
samo izvan kruga zadruzne obitelji. Njezina je uloga bila osobito vazna. Bila je prva
medu Zenama, svaka ju je snaha morala postovati, slusati i izvr$avati njezine zapovije-
di. Ve¢inom je duznost domacdice bila samo da odreduje i nadzire poslove svojih snaha.
Medutim, ako je bila Cestita, pomagala im je, Cesto je ¢uvala unucad i vodila o njima
brigu, a katkada je njezina duznost bila i da hrani pili¢e, nasaduje kvocke i skuplja
jaja (primjerice u zadruzi Gabri¢ iz Starog Zednika). Drugdje su snahe bile zaduzene
i za te poslove. One su se u obavljanju svih kucanskih poslova izmjenjivale kao reduse
obi¢no jedanput u tjednu. Glavni posao reduse bio je kuhanje. U somborskom kraju
redusa je obavljala sve poslove vezane uz kudu i okuénicu, dok su u subotickom kra-
ju poslovi bili razlicito rasporedeni medu Zenama. Tako je, primjerice, u spomenutoj
zadruzi Gabri¢ redusa pekla kruh i pravila mlije¢ne proizvode, a posebno su se redale
zene zaduzene za kuhanje. Sli¢na je podjela posla potvrdena i u Subotici. U zadruzi
Balazevi¢-Marinki¢ iz Tavankuta uz redusu, koja je sama obavljala sve te poslove, birala
se i posebna domacica, koja je Cistila stambeni dio sa/asa, brinula se za bolesne i starije
¢lanove zadruge. U podjelu poslova jos je bila ukljucena i tzv. stanarica &ija je duznost
bila da se brine za Zivinu (perad), polagala je kvocke, hranila pili¢e i skupljala jaja (sl.
22). Ostale Zene, koje toga tjedna nisu bile reduse niti su sudjelovale u nekim od dru-
gih navedenih poslova, bile su zaduzene za pranje i roljanje (glac¢anje) rublja.

Muske poslove odredivao je uglavnom domacin u dogovoru sa sinovima. Obi¢no
je jedan sin bio kodija3, drugi volar, ostali su se brinuli za krave, ovce, svinje. Cesto su
djevojcice ¢uvale perad, djevojke krave, a djecaci svinje i ovce (sl. 23).

Obitelji s vise zemlje i stoke imale su jos i sluge koje su obi¢no odlazile na udaljeniji
salas i obavljale poslove u polju, vinogradu, sijale kukuruz, sadile povrée i po potrebi
radile druge poslove. Sluge su se uzimale u subasluk, a u ve¢im bi obiteljima jedan ili
dva bra¢na para povremeno odlazili u subasluk, jer je bilo dovoljno radne snage te nije
bilo potrebno uzimati sluge.



O Zivotu na salasu

77

SL. 23. Svinjar na salaSu Duli¢ na Durdinskim salasima snimljen Cetrdesetih godina 20. stoljeca



78 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

S 24. Salas$ obitelji Dulic snimljen Cetrdesetih godina 20. stoljeca

U kratkim crtama pokusala sam prikazati osnovne znacajke Zivota i rada na salasi-
ma onako kako su bili organizirani u obiteljskim zadrugama. Dijeljenjem obitelji sav
raznovrsni posao, koji je prije bio rasporeden medu zadrugarima, sada se morao oba-
vljati unutar jedne obitelji. Zena je sada morala sama raditi sve kuc¢anske poslove: kuha-
ti, pe¢i kruh, praviti mlije¢ne proizvode, brinuti se za zivinu, prati, glacati itd. Muz je
preuzeo ukupnu brigu o stoci, uz pomo¢ tom poslu dorasle djece. Zivot na salasu ostao
je isti, samo se organizacija posla morala promijeniti zbog smanjene radne snage.

Opisani naéin zivota i rada bunjevackih salasara bio je prikazan na dijelu izlozbe
posveéenom salasu pomocu pojedinih predmeta, koji su se u njihovim domacinstvima
upotrebljavali, da bi izlozba kao povezana cjelina docarala kako je tako organizirani
zivot i rad bunjevackih salasara utjecao na dobrobit bunjevackih obitelji. Tako su
predmeti za dnevnu uporabu i predmeti vezani uz svakodnevne zenske poslove bili
smjesteni u dijelu izlozbenog prostora koji je ujedno preslikao raspored stambenog
prostora bunjevacke kude koja se naziva salas. Salas je istovremeno naziv i za Citavu
oku¢nicu s dvoriStem (avlijom) u kojem su rasporedene sve gospodarske zgrade.

Fotografija stambene zgrade (sl. 24) i tlocrt ¢itavoga gospodarskog kompleksa sala-
Sa zadruzne obitelji Duli¢ s Durdinskih salasa s pocetka 20. stolje¢a moze na najbolji
nacin docarati ambijentalno ozradje salasa (prilog 7). Nema jednakog rasporeda zgrada
na salasima. Svaki salas ima na drugaciji nadin rasporedene gospodarske zgrade, no
manje-viSe objekti iste ili sli¢ne namjene postoje na svim salasima. Tlocrt salasa obu-



O Zivotu na salasu

79

SS
KOK
Kv PiI|Ko‘ MS
Kom
! Ko too Ko
Vol

PO g
¢s L
AMB | &p K
R So
f
Ob | Ranj|
Ob| 3 _OV
Sv T
Obl. 1] 8

—

Stambene prostorije

K
MK
S0
s
S
Ms
SP
PO

- kuca

- mala kuca

- soba

- Cista soba

- soba za stajanje
- mala soba

- Spajc

- pododzak

Gospodarske zgrade

KOK -kokosinjak

KV - kokosinjak za
kvocke

PIL - hokosinjak za pilice

Ko - kekosinjak za kokosi

KO - koSara

KOM- komara za sermaj i
sersam

KOS - kosara za konje

VOL - volarica

SV - svinjak

OB - obor

RANIJ- odio svinjaka za
ranjenike

SIL - odio svinjaka za

sildane

KRM- odio svinjaka za
krmace

OV - ovcinjak

KOR - korlat

$ - Supa

¢ - Cardak

IZ'( bunar s dermom

Prilog 7. Tlocrt salasa obitelji Duli¢ u Purdinu s poletka 20. stoljeca (izradila M. Cerneli¢)

hvacda gospodarske zgrade u krugu salaskog kompleksa i ujedno pokazuje kakvim su se
poslovima bunjevacki salasari bavili. Duli¢ev sa/as bio je ograden na noviji nacin ogra-
dom od dasaka. Mnogi su salasi imali ograde od proséa, koje se pravilo od iscjepkanog
i istesanog draca (bagrema) i stavljalo izmedu bagremovih stupova na razmaku od dva

metra. Ranije su se ograde pravile od pletera.



80 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Kosara je gospodarska zgrada u kojoj su bile tri prostorije: komara za sersam (oprema
za konje) i sermaj (alat), kosara za konje i volarica za volove. Uz kosaru je korlat, ogradeni
prostor u koji se pustala stoka da se nakupi dubar. U posebnoj zgradi smjesteni su: ov¢i-
njak za ovce, svinjak za svinje (s tri obora: za ranjenike (svinje na tovu), Sildane (nazimad)
i za krmace) i Supa. Kokosinjak je takoder trodijelan s prostorom za kvocke, za pili¢e i za
koko$i. Prije su za drzanje zivine koristili kozernjak okruglog oblika od pruca. Obi¢no
su na salasu bili i posebni ambari pleteni od vrbova pruca, no na Duli¢evu zadruznom
salasu nije ih bilo. Zito su drzali na tavanu svinjaka i kosare. U avliji salasa jos se nalazi i
Cardak za drzanje kukuruza, a ispred Duliceva salasa bio je bunar s dermom.

Vecinu starih fotografija koje prikazuju Zivot na salasu obitelji Duli¢ s Durdinskih
salasa snimio je njihov potomak, inZenjer arhitekture Bolto (Baltazar) Duli¢, pred
pocetak Drugoga svjetskog rata (sl. 14, 18, 20, 20a, 22, 23, 24).> To su tek pojedini
karakteristi¢ni prizori iz njegova bogata albuma posveéena zivotu i radu salasara.

Mnogi na izlozbi prikazani predmeti upotrebljavali su se u salasarskim domacinstvi-
ma izvan stambena dijela sa/asa. To su u prvom redu kozarice izradene od razli¢itih vrsta
materijala, slame, $asa i pruda, razli¢ite namjene: za preno$enje drva, éutki (orunjeni klip
kukuruza), za voée, za sabiranje jaja i dr. (sl. 25), obranca, duga drvena naprava za pre-
nosenje razlicitih vrsta tereta: mlijeka u kanama, razli¢itih proizvoda koji su se nosili na
pijacu u kotaricama ili u bucuru (zavezljaju od marame) i dr. Teret se prevozio drvenim
kolicima zvanim rragac.

SI. 25. Kotarica od pruca, jedan od tipicnih uporabnih predmeta u salasarskom domacinstvu

> Za ostale stare ovdje prilozene fotografije nisu poznati njihovi autori. Fotografije za potrebe izlozbe i

popratnog kataloga snimio je Robert Les, od kojih je jedan dio koristen i u ovome prikazu.



O Zivotu na salasu 81

Stambena zgrada salasa pravokutna je oblika s dvoslivnim krovistem, izgradena
od nabijene zemlje. Postoji viSe tipova salasa: s trijemom ili bez trijema, dvodijelni,
trodijelni ili viSedijelni, a stariji tip sz/asa objedinjavao je pod istim krovom prostorije
za stanovanje i prostorije za stoku. Najée$¢e se salas sastoji od triju glavnih prostorija:
Ciste sobe, kuce i stajace ili domacinske sobe. Ispred tih prostorija nalazi se trijem, koji se
u subotickom kraju naziva ambetus, a u somborskom gonak. Obic¢no je dio trijema s
desne strane zatvoren i tu je smjeStena ostava ($pajc), a s lijeve strane je mala soba za
mladi bra¢ni par. Za malu sobu se u somborskom kraju ¢uje i naziv kiljerac, a to ujedno
moze biti i manji stambeni objekt, kakav u subotickom kraju zovu malom kucom. U
Spajeu se drzalo mlijeko, sir, mast, slanina, kobasice, $unka za svakodnevnu upotrebu
i zimnica na policama i nizim klupama. Bunjevacke obitelji i danas njeguju tradiciju
pripreme dunca (konzerviranog voca). U $pajcu su se drzali keramicki lonci za kiselnu
i pekmez, za Zmare (¢varke) i sl. (sl. 26, 27) Danasnji vlasnici tih predmeta njihovu
namjenu ¢esto ne razlikuju®.

SL 26. Keramicki lonac za zmare (¢varke)

Tako, primjerice, Dubravka Baclija, rodena Skenderovi¢, ¢uva takve predmete u spomen na svoju
majku Stanu Vukovi¢, rodenu Saréevié, i njezin salas u Tavankutu. Tsti¢e da se ranije u takvim loncima
drzala kiselna, a kasnije su se viSe koristili za ¢uvanje pekmeza od $ljiva. Tako je i lonac za évarke vilo
vjerojatno izvorno sluzio za kuhanje na ognjiStu, no Jasna Balazevi¢, u ¢ijem je on vlasniStvu danas, to
ne moze potvrditi. Danas je on ukrasni predmet u njezinu stanu u Zagrebu.



82 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

8L 27. Keramicki lonac za kiselnu 7 pekmez

Spaje se zidom najéesée naslanja na distu sobu u kojoj se u proslosti vedinom nije
boravilo. U njoj se nalazio namjestaj i oprema koju je zena udajom donosila u muze-
vljev dom. Tu se obvezatno u proslom stolje¢u nalazio kovéeg, u kojemu je udavaca
donosila svoje aljine, kasnije poznatije pod imenom szafir. Umjesto koviega veé se
krajem 19. stoljeca Stafir nosio u dolafu i Sifunjeru (ormaru). NamjeStaj iz diste sobe
prikazan na izlozbi dio je Stafira Kate Buljovci¢, koja se udala za Peru Balazevica iz
Tavankuta 1909. godine. To su Sifunjer, kanap’, stoc (stolac) i masina (Sivadi stroj).
Kanap u Cistoj sobi bas i nije mogao imati svaki salasar, no ¢injenica je da je jos na
pocetku 20. stoljeca takav secesijski namjestaj nasao svoje mjesto na salasu obitelji
Lozije Balazevi¢a. Uz namjestaj se stilski dobro uklopio i secesijski lampas na petrolin
na stropu ¢iste sobe koji je obitelj nabavila nesto kasnije. Na zidu ¢iste sobe nalazio se i
zidni sat, a ve¢ spomenuta slika domacina Lozije Balazevica, Perina oca, visjela je na
zidu diste sobe i na njihovu salasu u Tavankutu®. Balazeviéi su tridesetih godina 20.

Kanape (od francuske rije¢i canapé). Danas je taj namjestaj u vlasniStvu Marije BalaZevi¢, rodene Tursan
iz Senkovca, bunjevacke snahe udane za Perina sina Zeljka, koju su Tavankucani zvali Zagrepkinjom, i
nalazi se u njezinu stanu u Zagrebu.

8 Potomci saladara obicavali su slagati kolaze obiteljskih fotografija. Ruza Balazevi¢ posjeduje jedna takav
kolaz fotografija obitelji Laze i Klare Balazevi¢. Fotografije izmedu ostalog prikazuju muske ¢lanove
zadruzne obitelji Balazevi¢-Marinki¢ i domadina i domadicu zadruge na okupu, te pojedinosti iz zivota
Ruzine obitelji i njenih roditelja Josipa i Marije, rodene Gabri¢.



O Zivotu na salasu 83

stoljeca preuredivali svoj salas pa su uske salasarske prozore prosirili. Tom su prigodom
svoj salas obogatili novim rasko$nim zavjesama.

U sredi$njem dijelu sz/asa nalazi se kuhinja koja se sastoji od prednjeg dijela koji se
naziva kuca i straznjeg dijela zvanog pododzak s otvorom za odvod dima na stropu. Taj
dio kuhinje ostatak je nekadasnjeg otvorenog ognjista. U ovoj se prostoriji pripremala
hrana (sl. 28). U Auéi su se na dvjema stranama nalazila pe¢na vrata ispred kojih je
bilo postolje zvano banak. Ognjiste je bilo na jednom banku i tu se kuhalo na tronoscu
zvanom sadzak, u zemljanim loncima ili u kastronama, zdilama od tuéa (zeljeza). Jedan
od najstarijih izlozbenih predmeta u prostoru koji je predstavljao 4ucu bio je lonac u
kojemu se kuhalo na ognjiStu. Pripadao je zadruznoj obitelji Balazevi¢-Marinkié’.

S1. 28. Kokice, sliku nekadasnjeg izgleda kubinje (kuce), oslikala je bunjevacka slikarica naive
Cilika Duli¢

Obi¢no se pored postolja nalaze jedna ili dvije kazlanke za kuhanje, malo odignute
od zemlje, zidane od valjaka (¢erpica) i omazane blatom s udubljenjem u koje se sta-
vljao kotao. Vedinom je katlanka bila zidana i u dvoristu kao samostalan objeke ili uz
kru$nu pe¢ i tu se pripremala hrana za perad, topila mast, pekao pekmez od sljiva i dr.
Na pojedinim salasima nise u zidu sluzile su kao police za posude.

U vrijeme zadruznih obitelji u ovoj su prostoriji najve¢i dio poslova obavljale reduse.
Za potrebe izlozbe prikupljeno je dosta raznovrsnih predmeta koji su se upotrebljavali
za pripremanje hrane i kolaca. Ti predmeti dio su ku¢nog inventara sa/asa (i ne samo
salasa), koji su pojedine Bunjevke ponijele sa sobom iz zavic¢aja'®. Vaznu skupinu ¢ine

?  Dio je to kuénog inventara dida Laze i majke Klare, koji su prvo naslijedili njihov sin Josip i snaha

Marija, rodena Gabri¢, roditelji Ruze Balazevi¢, koja je njegova danasnja vlasnica.



84

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

SL. 29. Kantar-vaga s kvintovima, viasnistvo obitelji Fratri¢ iz Sombora

predmeti koji su se koristili u pripremi hrane s brasnom: sito, reseto'', kantar-vaga
s kvintovima (sl. 29), dvije kozarice za dizanje tijesta prije stavljanja u krusnu pe¢ ili
no$enja u pekarnicu (sl. 30), te komplet sinije (daske), oklagije (valjka za tijesto) s lane-
nim stolnjakom i salvetom, mamuze, nazubljeni kotali¢ za rezanje tijesta i osam vrsta
tjestenine kakve Bunjevke i danas pripremaju u svojim domadinstvima'?.

Treca prostorija bunjevackog salasa je soba za stajange ili stajaca soba, katkada zvana

i domacinska soba, u kojoj su bunjevacki salasari provodili najviSe vremena, osobito
zimi. To je ujedno prostorija za rucanje i spavanje. Osobito je Zivo bilo u vrijeme
zadruznih obitelji kada je u toj sobi boravilo i do dvadesetak ljudi. Ljeto je u Zivotu

Neki od njih samo su uspomena na zavi¢aj, no pojedini predmeti i danas se upotrebljavaju u suvre-
menim kuhinjama Bunjevki i izvan Backe. Neke od tih predmeta ponijele su sa sobom i bunjevacke
snahe koje su dospjele u Ba¢ku udajom za Bunjevce. Tako je Marija Tursan, udana BalaZevi¢, donije-
la iz Tavankuta drveni bati¢ za drobljenje krumpira, mlinac za mak i dr., a Nadica Crnkovi¢, udana
Kubatovi¢, donijela je drveni ribez za jabuke i krastavce, soljenku, tepsiju za prisnac (savijatu od sira)
za parasnicku (seljacku) pe¢, mlinac za kavu i dr.

Reseto koje smo izlozili kupila je Ruza Balazevi¢ iz Tavankuta oko 1980. godine. Nekada se rese-
tom procis¢avalo Zito od necistoée, no ono je imalo i drugu funkciju u bunjevatkom domadinstvu.
Bunjevke su pomoéu njega pripremale posebnu vrstu tjestenine, taranu, koja se oblikovala ribanjem
preko Zica refeta okrenutog naopako.

Za potrebe izlozbe ove nam je predmete iz svoje bunjevacke kuhinje, prenesene iz Subotice u Kutinu,
i uzorke tjestenine koje je sama izradila ustupila Gabrijela Cvijin.



O Zivotu na salasu 85

.l A d *’-.,_‘
x

SI. 30. Kotarica za dizanje tijesta

Bunjevaca bilo posveéeno poslu u polju, pa se u to doba u szajacoj sobi uglavnom samo
spavalo. Tu su bunjevacke Zene, nakon $to su pripremile hranu za svoju ¢eljad, pro-
vodile najviSe vremena. Takoder, Zene su tu u 19. stolje¢u, a ponegdje i kasnije, tkale,
Sile i plele za svakodnevne potrebe odijevanja zadrugara (sl. 31). U to vrijeme nastojalo
se $to manje novca trositi za odje¢u i hranu kako bi se kupilo $to vise obradivog tla.
U objema bunjevackim sobama nalaze se visoki kreveti, koji se bitno ne razlikuju od

81, 31. Ozracje prostora stajate sobe u zimsko doba docarava slika Cilike Duli¢



86 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

kutu sobe prema kuci nalazi se okrugla zidana pe¢ zvana banjapec, okruiena bankom
za sjedenje, u koju se lozZilo iz kuce. Izmedu te pedi i kreveta nalazio se pomo¢ni lezaj:
daska ili krevetac. U zadruznoj obitelji na takvim su lezajima obi¢no spavala djeca:
na dasci na opakliji, Sirokom i dugackom krznenom ogrtacu sastavljenom od 8 i vise
pola, s dugom ov¢jom vunom. Bunjevackih opaklija u Hrvatskoj nema, a i u Backoj
su one danas prava rijetkost. Na krevetac bi se stavila postelja tkana od kudjelje,
punjena kukuruznom Juskurom, pokrivena suknenom ponjavicom s jednom ili dvjema
(manjom i ve¢om) uzgljiancama (jastuk). Odrasli bi tu obicavali prile¢i preko dana. To
je bio njihov kutak za kratki dnevni poéinak, priviemeno utociste od svakodnevnih
briga i poslova.

SI. 32. Kosari¢ za slaganje rublja za glacanje i kosarica za pripinjace — Stipaljke

U stajacoj sobi zene su obavljale jo$ neke vaznije poslove. U zadruznoj obitelji naiz-
mjeni¢no su prale i glacale rublje. U kosari¢ od oguljenog pruca slagalo se rublje za
glacanje (sl. 32). Bunjevke su poznavale nekoliko nacina glacanja. Najjednostavnije je
bilo glacanje prakljacom, drvenom napravom, kakva se u drugim krajevima koristila
za pranje rublja. Neke od njih ukrasene su jednostavnim zarezima uz rub, ali mogu
imati i rasko$nije ukrase (sl. 33)".

13 Takva je prakljaca, koja je pripadala obitelji Vukovi¢ iz Gornjeg Tavankuta, danas u vlasniStvu obitelji

Zeli¢ u Zagrebu. UkraSena je valovitim linijama duz ¢itavog predmeta, koje se po rubovima racvaju
u kratke ogranke ili u stilizirani S motiv, da bi na donjem kraju zavrsili malim srcolikim ukrasom i
izrezbarenim inicijalima prvobitnog vlasnika V. K. i godinom izrade 1869. Nazalost, ne znamo tko je
izradio ovaj dragocjeni predmet i koga oznacavaju inicijali, kao $to je to slucaj i s ostalim predmetima
bunjevacke ku¢ne radinosti.



O Zivotu na salasu 87

SI. 33. Prakljaca obitelji Vukovic iz Gornjeg Tavankura

Glacalo (roljalo) se povlaéenjem po valjku koji je imao rucku. Preko valjka se
omatalo rublje, a preko rublja ro/jac (ru¢nik) od lanena platna. Pojedine obitelji ima-
le su uz prakljaéu i roljke, posebno konstruirane velike naprave s dvama ugradenim

S 34. Maketa roljke



88 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

valjcima, preko kojih bi se povladila drvena kutija u koju se stavljalo kamenje kao
uteg (sl. 34).

Roljke nije imala svaka obitelj, no ponekad je u istoj obitelji uz prakljacu i uz roljku
postojala i zeljezna pegla, koja se zagrijavala drvenim ugljenom (sl. 35). Dakle, sve tri
viste naprava za gla¢anje mogle su se upotrebljavati istodobno u istoj obitelji, a isto
tako pojedine obitelji imale su jednu ili dvije od tih naprava.

SI. 35. Pegla na drveni ugljen

U stajacoj sobi odlagale su se i razlidite vrste posuda za jelo (za corbu, paprikas, tisto,
pecenje i salatu), tanjur i stalak za kolace. Vino se posluzivalo u porculanskim i kera-
mickim bokalima i u staklenim bocama. Zanimljiv izlozbeni predmet bila je pljuvaoni-
ca od tokarena drveta, s trima niskim nozicama, u koju se stavljao pepeo ili piljevina,
koja je, nazalost, bila ¢est uporabni predmet, jer ta ucestala bolest tog vremena nije
zaobisla ni bunjevacke salasare.

Trijem salasa se u subotickom kraju naziva ambetus, a u somborskom gonak. U
njemu su se nalazili pojedini karakteristini predmeti. Tako je, primjerice, stari sat
stajao u ambetusu na salasu obitelji Kubatovi¢ iz Tavankuta. U gonku kuce koju je obi-
telj Dini¢ posjedovala u Somboru bio je postavljen porculanski lzvor i bokal za vodu s
dvama peskirima, koji se koristio samo u posebnim prilikama (sl. 36)". Upotrebljavao

" Na izlozbi je bila prikazana maketa roljke, u vlasnistvu obitelji Balazevi¢ iz Tavankuta, jer su sve prave

roljke ostale u Backoj.

Majka Stana, rodena Bosnjak, i dida Marijan Dini¢ boravili su dvadesetih godina u Somboru, u ku¢i
koju su posjedovali uz sz/as na Dinama (Dini¢ima), u kojoj su Zivjeli njihovi sinovi sa Zenama i djecom.
U kutu je vodila velika kapija za kola u ajnfurt, natkriveni ulazni prolaz iz kojeg se ulazilo u gonak, osta-
kljeni zatvoreni trijem u kojemu se nalazio porculanski lzvor i bokal za umivanje. Prvo ga je naslijedila



O Zivotu na salasu 89

SI. 36. Porculanski lavor i bokal

se nakon povratka s pogreba jer je bio obicaj da se prije ulaska u ku¢u obvezatno operu
ruke. U tom su se lzvoru umivali jo$ i na Cvjetnu nedjelju (Cvitnu nedilju), a posluzio
je i u bolesti i nakon poroda.

Izlozbom Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca posjetiteljima je bilo moguée, zahva-
ljujuéi brojnim predmetima i fotografijama koje su potomci salasarskih obitelji nasli-
jedili i donijeli sa sobom u Hrvatsku, predo¢iti na¢in zivota bunjevackih salasara.
Pricom o zivotu na salasu pokusala sam tom bunjevackom salagarskom ugodaju od
mjesec dana u Etnografskom muzeju u Zagrebu produljiti Zivotni vijek te rije¢ju i
slikom dokumentirati jedan osebujan nacin Zivota bunjevackih paora u prvoj polovi-
ci prosloga stolje¢a. Kroz sje¢anja i raznovrsne naslijedene predmete njihov Zivot na
jedan drugaciji, osuvremenjeni nacin u sasvim drugacijem Zivotnom ambijentu i dalje
te¢e venama njihovih potomaka.

Estera Dini¢, udana Vidakovi¢ u Lemes, nakon smrti svojih roditelja, a sada se nalazi u vlasnistvu
Esterine unuke Marije Juréevi¢, rodene Horvat, u Zagrebu.



90

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3.2. Povezanost zZivota na salasu i u gradu

08 su moja istrazivanja o obiteljskim zadrugama u backih Bunjevaca u ranim osam-

desetim godinama ukazala na povezanost Zivota na salasu i u gradu. Pod pojmom
salas podrazumijeva se odvojeni stambeni prostor i okuénica sa svim gospodarskim
zgradama, na koje se odmah nastavlja i dio obradivog zemljista. U pojedinim zadru-
znim obiteljima Zivot je bio tako organiziran da je starjeSina zadruge sa Zenom Zivio
u gradu, odvojeno od sinova. Dakle, pojedini ¢lanovi zadruge Zivjeli su odvojeno u
dvama razli¢itim tipovima naselja, ali obiteljski i gospodarski povezani funkcionirali
su kao jedna cjelina. Imali su specifi¢ne oblike upravljanja i organizacije Zivota i rada,
$to su potvrdila istrazivanja u nekoliko zadruznih obitelji: Firanova zadruga na sala-
Sima na Bezdanskom putu kod Sombora, zadruga Duli¢a na Durdinskim salasima
kod Subotice i zadruga Dujmov-Vulce u Gari u juznoj Madarskoj. Sinovi su morali
roditeljima davati komenciju, odredeni dio ukupnog zadruznog prihoda. Sinovi su
obradivali zemlju, otac ih je obilazio i nadgledao njihov posao te raspolagao imovinom
i novcem. Najstariji sin upravljao je teku¢im poslovima, rasporedivao poslove u dogo-
voru s bra¢om. Rije¢ je o nekoj vrsti paralelnog starjesinstva. Otac je bio domacin, a
njegov najstariji sin zapravo njegov pomo¢nik ili zamjenik. Otac je zapovijedao, a sin
je izvrsavao poslove domacdina. Otac je zadrzao sva svoja prava, a sin je preuzeo vecinu
njegovih duznosti (Cerneli¢ 1990:315).

Kao primjer funkcioniranja tako organiziranog Zivota navodim pojedinosti iz Zivo-
ta zadruge Duli¢. O domadinu u gradu skrbila je njegova zena. Svake nedjelje obilazila
ih je jedna od snaha i donosila im sve $to su naredili sa sa/asa. Stari nisu ni u ¢emu
oskudijevali. Obvezatno im se nosio prisnac, kola¢ sa sirom. Dida Ive, starjesina zadru-
ge koja se razdijelila na prijelazu iz 19. u 20. stoljece, zivio je sa zenom u Subotici, gdje
je obitelj imala dvije kuée. Zivjeli su u glavnoj ulici i kad su im dolazili sinovi ili opée-
nito muskarci, ulazili su u veliku ku¢u. Snahe su ulazile u malu ku¢u, koja je bila na
istom mjestu, samo se u nju ulazilo iz druge sporedne ulice — na mali sokak. Domadin
je rano ostao udovac pa ga je svake godine naizmjence dolazila druga snaha dvoriti.
Snaha nije smjela jesti od istoga jela koje je za njega pripremila i nije smjela sjesti s
njim za stol. Potomci dida Ive smatraju da je Zelio biti mali Bog u obitelji. Djeca nisu
smjela praviti graju kada bi ga posjetila. TraZio je da mu se iskazuje veliko postovanje.
Starje$ina zadruge u backih Bunjevaca inade je bio veoma autoritativna li¢nost. Ivanov
nasljednik, sin Petar, bio je manje strog od svojega oca (ibid. EZ FFZ Z 118). Ku¢a u
gradu zajednicko je vlasnistvo i svi ¢lanovi zadruge imali su pravo doéi u nju po zelji i
potrebi. Kada se zadruga podijelila, ta se kuca obi¢no prodala i novac bi se podijelio.



92 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Druga je mogu¢nost bila da se kuca izdaje u zakup ukuc¢anima, koji su obi¢no imali
mali stan u dvori$tu. Bili su duzni odrzavati red u kuéi kako bi sve bilo pospremljeno
kad bi netko od obitelji dosao u grad. Ovakav oblik upravljanja zadrugom potvrden je
i na drugim salasima u okolici Subotice. Kod Bunjevaca se desavalo da zadruga postane
bratska i za Zivota roditelja na taj nacin Sto roditelji, kad ostare, odu sa salasa da Zive u
gradu. Ta zadruga funkcionise kao bratska, njome upravlja najstariji brat, ali je ona, u
sustini ocinska (Cupurdija 1981:10).

Uz spomenute iznimke, u doba trajanja zadruga njezini ¢lanovi uglavnom nisu
zivjeli u varosi, ve¢ su u grad dolazili povremeno, po potrebi. U pravilu su petkom
dolazili na pijacu (trinicu), a nedjeljom u crkvu. Ako su im roditelji bili u gradu,
obi¢no bi im petkom donosili hranu i posjeéivali ih na ve¢e blagdane. Nerijetko su
unuci boravili s djedom i bakom u gradu, gdje su pohadali Skolu. Katkad su u svojoj
gradskoj ili seoskoj ku¢i drzali stanare, a tek bi nakon diobe roditelji najéesée s najmla-
dim sinom ostajali Zivjeti u gradu. Dogadalo se i da ¢itava obitelj samo ljeti boravi na
salasu, dok su roditelji zimi stanovali u gradu. Diobom je ku¢a u gradu mogla pripasti
skolovanom sinu, koji je samim tim bio predodreden za gradanski Zivot, no ako je u
obitelji bilo vise sinova, dogadalo se da $kolovani sin ne dobije ni ku¢u ni zemlju. Dio
ocinske i djedovske imovine ve¢ je bio potrosen na njegovo skolovanje, kao $to je bio
slu¢aj u spomenutoj zadruznoj obitelji Duli¢ (Cerneli¢ 1998:28).

Dakle, uz salas kao specifican stambeni i gospodarski prostor, veé¢ina bunjevackih
obitelji imala je ku¢u jo$ i u gradu ili u selu. Za salasare nije bilo bitne razlike izmedu
sela i grada. Za njih su to bila naselja koja su se razlikovala od sa/asa, dok medu stam-
benim objektima na sa/asu, u selu i u gradu zapravo i nije bilo razlike. Razlog tomu $to
su salasari imali zasebnu kucu i u naselju, dobrim dijelom valja traziti u ¢injenici da na
salasima nije bilo organizirane trgovine niti administrativnih i vjerskih ustanova. Kao
stambena i gospodarska cjelina salasi su se dijeljenjem obitelji postupno grupirali jedan uz
drugoga. Na taj nalin nastajala su postupno naselja seoskog tipa na pocetku 20. stoljeca.
Od kraja 17. stoljeca pojedine bunjevacke obitelji, zbog razlicitih zasluga u obavljanju
pretezno granicarskib djelatnosti, stekle su plemicke titule. Kada su Sombor i Subotica sre-
dinom 18. stoljeca dobili uredbom carice Marije Terezije status slobodnih kraljevskih gra-
dova, pojedine obitelji seljaka plemica naseljavale su podrucje danasnjeg Lemesa (sluzbeno
Svetozar Miletic), koji je zbog toga prije od drugih bunjevackih mjesta poprimio osobitosti
seoskog naselja (Cerneli¢, Petrovi¢ 1998).

Dakle, u backih Bunjevaca se u specifiécnom odnosu nalaze sa/as i grad, odnosno
salas i selo, kao $to je to sa spomenutim mjestom Lemes. Zivot odredene obitelji u
ovima dvama tipovima naselja usporedno funkcionira u okviru zadruge. Nacin Zivota
bunjevackih poljodjelaca medusobno ih povezuje.

Istrazivanja koja su prethodila pripremi izlozbe Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca
medu backim Bunjevcima koji su se u razdoblju izmedu cetrdesetih i devedesetih
godina 20. stolje¢a doselili u Hrvatsku, pokazala su da nije sasvim jednostavno odvo-
jeno prikazati Zivot na salasu od zivota u gradu. Mnogi predmeti za dnevnu uporabu,
koji su karakteristi¢ni za salasarska domadinstva, mogu se na¢i i u gradanskim kuc¢ama
u Somboru i Subotici. Istodobno, skupocjenih predmeta, Cesto ¢ak i luksuznih, ima i



Povezanost Zivota na salasu i u gradu 93

na salasima, kao $to su primjerice skupocjeni secesijski namjestaj i svjetiljke, luksuzne
zavjese, zidni satovi i porculansko posude. Salas predstavlja gospodarsku osnovu na
kojoj se temelji dobrobit mnogih bunjevackih obitelji i nadin Zivota backih Bunjevaca
uopée (ibid.). Svojim nac¢inom Zivota oni relativiziraju razliku izmedu seoskog i gra-
danskog Zivota te ih medusobno prozimaju. Sve bunjevacke obitelji i pojedinci koji
su sudjelovali u pripremi izlozbe dosli su iz gradova Sombora i Subotice ili rjede i
iz sela (spomenuto plemicko naselje Lemes i Conoplja) u Zagreb i okolicu (Kutina,
Samobor). U pravilu su visokoobrazovani, tek pojedinci imaju samo srednjoskolsko
obrazovanje. Mnogi predmeti iz njihova zavi¢aja koje su sa sobom ponijeli u Hrvatsku
potjecu sa salasa. Prije dolaska u Hrvatsku oni su ih dijelom koristili ili su ih barem
¢uvali kao uspomenu na sz/as u gradovima ili selima, kamo su se preselili sa sa/asz oni
sami ili su to jo§ prije uéinili njihovi preci. Danas ih ¢uvaju u svojemu novom okruze-
nju da bi dio svojega naslijeda i identiteta proslijedili svojim potomcima.

Istrazivanje nacina Zivota backih Bunjevaca u proslosti i sadasnjosti potvrdilo je
povezanost zivota na salasu i u gradu ili u selu. Korijene tomu valja traziti u zadru-
znom sustavu obiteljskog Zivota. Nakon diobe pojedinacne obitelji, koje su neko¢
zajedno Zivjele na salasu u zadrugama, razdvojile su se i nastavile samostalan Zivot,
neke od njih i dalje na salasima ili u selima (koja su nastala umnazanjem sa/asa), a dru-
ge u gradovima. Sli¢an proces dogadao se i u daljoj proslosti prije sredine 20. stolje¢a u
bogatijim veleposjednickim salasarskim obiteljima, koje su bile materijalno sposobne
svojim potomcima osigurati skolovanje i gradanski zivot. Ve¢inom se to ipak dogadalo
procesima raspada zadruznog obiteljskog sustava. S vremenom se sa/asi napustaju, $to
je odraz drustveno-ekonomskih procesa u suvremenom drustvu.

Dakle, sad se ve¢ jasnije mogu izdvojiti obitelji ili njihovi ¢lanovi koji su ostali
zivjeti i raditi na salasima od onih koji su postali gradani u doba dijeljenja zadruga,
a pojedinci medu njima i prije. Medutim, predmeti koje su naslijedili od svojih pre-
daka i sacuvali ih, bez obzira na stupanj obrazovanja i mjesto stanovanja, upucuju na
neraskidivu vezu izmedu Zivota na salasu i u gradu, odnosno selu. U novoj sredini ti
su predmeti postali simboli njihova identiteta i povezanosti sa zavi¢ajem.



94

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3.3. Kontinuitet nekih vaZnijih obicaja backih Bunjevaca

Dok su se u proslim vremenima obicaji prije svega odrzavali kako bi razlicitim
simbolickim i magijskim postupcima pridonijeli lakSem, boljem i uspje$nijem
zivotu, s viemenom oni postaju simboli identiteta jedne zajednice. Samim time oni
su poprimili nova znalenja, ali su istodobno sacuvali i neke stare, davno stecene i
ukorijenjene, tradicijske vrijednosti. Tako su i backi Bunjevci sacuvali vedinu svojih
obicaja ponajprije kao izraz opstojnosti i prepoznatljivosti u multietnickoj sredini u
kojoj zive. Pojedini njihovi obicaji poprimili su tijekom 20. stoljeca obiljezje javnih
svecanosti, kao $to su, primjerice, bunjevacka prela i duzijanca ili duzionica (zavr$na
zetvena svecanost u suboti¢kom i somborskom kraju). Drugi obicaji nastavljaju svoj
manje ili viSe izmijenjen Zivot u uzem obiteljskom krugu. Na izlozbi [z bastine backih
Hrvata Bunjevaca prikazali smo Bozi¢ i Uskrs, dva najvaznija obicaja iz godisnjeg
ciklusa, te svadbu, kao sredisnji obicaj Zivotnog ciklusa. Mnoga tradicijska obiljezja tih
obicaja su, kao i u drugim krajevima, postupno nestajala. Medutim, danasnji narastaji
Bunjevaca ¢uvaju uspomene na te obicaje preko predmeta koje su bastinili od svojih
predaka. Stoga je i ovaj pregled ograni¢en na one pojedinosti obic¢aja kojima su danas-
nji narastaji Bunjevaca preko dragih predmeta iz djetinjstva produzili Zivot do danas i
na taj im nacin odrzali kontinuitet i u promijenjenim Zivotnim okolnostima.

3.3.1. O Bozi¢u

Bozi¢ni obi¢aji veoma su znacajni u zivotu backih Bunjevaca. Katolicka vjera vazna je
odrednica njihova nacina zivota. Bozi¢, kao najvazniji vjerski blagdan i narodni obicaj,
duboko se usjekao u njihove Zivote. To su oni sami najbolje pokazali u zapisima sje-
¢anja koji su objavljeni u katalogu izlozbe Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca; mnogi
se Bunjevci rado sje¢aju Bozi¢a iz svojega djetinjstva i ugodaj bunjevackog Bozica
moze se najvjernije dozivjeti preko njihovih uspomena na pojedine obicaje i dozivlja-
je Badnje veceri. Backi Bunjevci i danas brizljivo pripremaju svoj badnji stol, kako u
rodnoj Backoj, tako i u iseljenistvu.

Tako se u mnogim bunjevackim obiteljima i danas obvezatno priprema pleten
kolac, rjede i bozicnjak (sl. 37a, b, ¢, d), posebno ukraseni bozi¢ni kola¢, koji je za
potrebe izlozbe priredila Marta Knezi iz Lemes$a. Ona i njezina kéi Roza Fratri¢ poka-
zale su simboliku i ugodaj badnjeg stola, a Rozino Sianje na Badnju vecer u rodnom
Lemesu vjerno docarava ozradje bunjevacke Badnje veceri:



96

M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Sl 37. b) Postavijanje kriznog ukrasa od tijesta na vrh bozi¢njaka i priprema pletenog kolaca za pecenje



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca

97

SI. 37. ¢) Postavijanje pletenice od tijesta oko kolaca

-;r_‘\@‘.;i: ‘!:‘

S

oF 3

=
. '*ﬁy

o | .'._‘

‘u
.
Wri i

R

TR T

SL. 37. d) Peceni bozi¢njak



98 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Sicam se jos kad sam bila mala kako je majka na Badnje jutro pekla suvi kolaé, bozi-
énjak i lepanju. Suvi kolac se jio na Badnje vete, a bozicnjak se ostavijo do Nove godine.
Lepanja se jila cili dan, jer je bila stroga post. Na boZicnajku su od tista bili razni motivi
koji su simbolizirali Zivot i njihovu svakidasnjicu. Tako na priliku bile su tifice, ruzice,
sunce, misec, plast sina, klip kukuruza, viat Zita, bure s vinom, volovi i volar koji se zvao
dida Sojla, mali Isus u narucju majke Marije, ovce i krave. Sve je ovo bilo lipo i odusevilo
me je. Sa radoséu smo iscekivali vece da veceramo sve ono Sto se taj dan spremilo. Prije
velere moj je otac uzo u éasu svete vode i iso je svetit sve prostorije i Stalu i svinjce, a kad
se vratijo, svi smo ustali i glasno se molili Bogu. Majka je ko najstarija molila naprid, a
mi svi za njom. Tad smo sili i pristupili veceri. Prvo smo svi popili medljanu rakiju uz
zdravicu: Daj Boze da smo i dogodine zajedno. Posli toga jio se bili luk s medom, orasi s
medom, jabuka s medom i onda gravova corba, koja je pravljena posna na maslu il pute-
ru, pa je dosla papula. Posli grava dosla je na red jedva cekana riba na pirinéu pecene
isto na maslu il putern. Bilo je jos i nasuva s makom, al to smo ve¢ manje jili. Posli svega
doso je na red dunc, kojeg je bilo bar tri vrste na astalu, sto je nakon obilne velere dobro
doslo da nas osvizi. Na bozicnom astalu, u procelju, bila je lipo okitita grana, boZiénjak,
svica, zeleno Zito koje smo na sv. Luciju posijali, u koje je bilo zabodeno tri male svice koje
su simbolizirale Tri kralja, a zatim u jednoj zdilici pomisano Zito i kukuruz u zrnu, sto
je znacilo Zelju za rodnom godinom, a u jednoj zdilici bilo je pomisano orasa, smokava,
Jabuka i pomorandzi. Ispod astala bijo je smotuljak slame, sina i konjska oprema. Sicam
se da smo posli velere, ispod stolnjaka di je bila metnita slama izvlacili po jedan struk i
ja je slama bila dugacka taj ée dugo Ziviti, a &ija je slama bila kratka taj e brzo umriti.
Ja sam jednom izvukla kratku slamu pa sam se uplasila da éu brzo umriti i jako sam se
rasplakala i morali smo ponovit obitaj i tad sam izvukla dugacku slamu i bila sam sritna
da ¢u dugo Ziviti... (Sicanja 1998). I sje¢anja iz djetinjstva drugih Bunjevki na Badnju
veler docaravaju svecan bajkovit ugodaj, tako primjerice navodim neke detalje sjeca-
nja Gize BalaZevi¢ iz Subotice: Sad dolazi ono najlipce za mene, mama je skuvala veéeru
i svi smo u sobi — moja majka Manda, brat od tetke Maco, moja mama i ja. lata ulazi,
nosi slamu i Cestita nam: Faljen Isus, Cestitam vam Badnje vece i Isusovo porodenje. Zatim
slamu raznosi po sobi, a malo slame mece na astal ispod éarsapa. Posli tog ja sam ko polozaj
nosila svicicu, a mama corbu od grava. I mi smo Cestitale Badnje vece i Isusovo porodenge,
a tata nas je posipo Zitom ... Posli vecere smo se valjali na slami i igrali. Onda jos nije bilo
struje, pa su u ciloj kudi gorile svice. 1o je isto bijo doZivjaj za mene. Prid pono svi smo
isli na ponocnicu, i evo jos jedno lipo sicanje: Nas ucitelj Vinko Romic je sviro u crkvi u
vorgule. Na kraju mise se pivala pisma koja se meni ko ditetu jako dopala: Ajmo braco da
idemo i darove ponesemo..., a zatim je zasviro nase bunjevacko Veliko kolo... Prid crkvom
svi vesels, jedni drugima Cestitaju BoZic i radosni su isli kucama. Kad smo posli ponocke
dosli kuci, na red su dosla paéa. Cini mi se da ni gra, a ni paca nikad nisu bila tako dobra
ko na Bozic. Naravski da smo mi dica spavali na slami. 1o je bija poseban dozivjaj...
(Sicanja 1998). Pojedini ukrasni bozi¢ni predmeti (stari ukrasi, derdan i slamni ukrasi
za bor, betlem) upotpunili su bozi¢ni ugodaj bunjevackog doma.



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca 99

Bozi¢ se odrazio i na stvaralastvo bunjevackih slamarki, naivnih umjetnica koje
izraduju slike i razli¢ite ukrasne predmete od slame. Bunjevcima koji Zive u Hrvatskoj
njihovi prijatelji i rodaci koji zive u Backoj redovito salju bozi¢ne Cestitke izradene od
slame.

3.3.2. O Uskrsu

I o Uskrsu backi Bunjevci pazljivo simboli¢no ukrasavaju stol, na kojemu se redovito
nalaze: posuda s oslikanim jajima, kola¢ uskrsnjak, cica-mace, zamedljana rakija, éirak
sa svicom 1 bokal s vinom. Za ugodaj bunjevackog uskrsnog stola pobrinule su se Marija
Balazevi¢ i njena k¢éi Jasna iz Tavankuta. Premda nije Bunjevka, ve¢ samo bunjevacka
snaha, Marija BalaZevi¢, rodena Tursan, svladala je bunjevacku tehniku oslikavanja
Sarenih jaja. Obavezno se pripremao i kosar s blagoslovljenim jelom, pokriven lane-
nom salvetom. O obicaju blagoslova jela pise Laj¢o Perusi¢ iz Subotice u zapisu sjeca-
nja na svoje djetinjstvo. Samo svecenje ila bitno se ne razlikuje od istoga obicaja u dru-
gim hrvatskim krajevima, ali se ipak isticu poneke specifi¢ne pojedinosti, primjerice:
Jaci lanovi obitelji su ponovno uzimali svoje kosare za rucke i kroz park se uputili prema
kuci. Medutim uz put se sretao jos jedan kraci, neformalni Spalir siromaha i prosjaka,
koji su dosli s ragnih strana praznih kosara. Oni su tako u jednorednom nizu postavili
svoje mange ili vece kosare ispred sebe, a svi su Zupljani prolazeci mimo njih otvarali svoje,
jelima i mirisima pune kosare, i darivali prosjake tko kobasicom, tko jajetom, tho malim
“Uskrsnim kolacem”, posebno za njih ispecenim, netko ib je darivao novcem itd (Sicanja
1998). Ne znam, doduse, je li jo$ i danas odrzana ova plemenita gesta prema onima
koji si za Uskrs ne mogu priustiti bogatu trpezu.

Bunjevci su $arali jaja na nekoliko nacina. Jaja su oslikavali varzilom (bojana jaja
s uskrsnim motivima). Poznavali su i tehniku ukrasavanja pisanica voskom. To se jos
i danas katkada prakticira u somborskom kraju, dok u subotickom kraju postoji tek
blijedo sje¢anje na takav nadin ukrasavanja pisanica. Noviji nacin ukrasavanja jaja
slamom, karakteristican upravo za backe Bunjevce, zorno pokazuje da se narodno
stvaralastvo, unato¢ neminovnim civilizacijskim promjenama, ne zatire tako lako, kao
$to se to katkada ¢ini. Iznalaze se novi nacini kako oziviti ve¢ pomalo zamrle stare
obicaje, kako im udahnuti Zivot novim izrazajnim sredstvima, koja ujedno pokazuju
osebujnost bunjevacke narodne kulture i na prijelazu stolje¢a (sl. 38). Poput bozi¢nih
Cestitaka, bunjevacke slamarke izraduju i prigodne uskrsne cestitke.



100 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

S 38. Jaja oslikana varzilom i ukrasena slamom

Posebnost bunjevackog Uskrsa predstavlja obic¢aj polijevanja na vodeni ponediljak
(Uskrsni ponedjeljak). U proslim su vremenima polivaci polijevali divojke vodom. U
gradu su djevojke uglavnom obilazili pjeSice, a na salasima konjima ili kolima ako su
u obilazak i8li u grupi. Polijevanje vodom zamijenilo je polijevanje kolonjskom vodom
ili parfemom koji su polivaci nosili u bo¢icama namijenjenima upravo za ovaj obicaj.
Polijevanje je obicaj koji bunjevacki momci, ali i oZenjeni ljudi rado prakticiraju i
danas.! (sl. 39)

Polivadi su od djevojaka na dar dobivali Sarena jaja, jabuke i drugo voée, a posebnu
su Car polivadima davali umjetni cvjetovi kojima su ih divojke kitile. Fotografija poliva-
¢a zorno pokazuje kako su oni neko¢ izgledali.? Iski¢en cvije¢em po citavom odijelu,
zasigurno je obisao i polio puno djevojaka; to potvrduje i njegovo ponosito drzanje i
zadovoljni izraz blago nasmijesena lica. (sl. 40)

' Prvi vlasnik bocice bio je Joso Matijevi¢, a naslijedila ga je Piroska Sekuli¢, rodena Vukovi¢, koja je
bila usvojeno Josino dijete. Danas je ova mala, ali osobito vrijedna i lijepa boc¢ica u vlasnistvu Piroskina
unuka Marijana Sekulica.

Fotografiju svojega dida strica, djedova brata, satuvala je Slavica Nadu, rodena Duli¢, kao uspomenu
na ocevu obitelj i obicaje svojega kraja.



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca 101

SI. 40. Fotografija polivata Feliksa (Vecka) Dulica iz Sebesica snimljena oko 1918. godine



102 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

3.3.3. O svadbi

Koliko je znacenje svadbe u Zivotu pojedinca, pokazuje ve¢ i sama ¢injenica da se dje-
vojacka oprema za udaju u Bunjevaca pocela vrlo rano pripremati. Isto tako, Bunjevci
nisu zalili potrositi ¢itavo bogatstvo samo da se svadba njihove kéeri ili sina dugo
pamti i spominje. Bunjevacki svadbeni obicaji posebno su zanimljivi i zbog toga Sto su
brojni njihovi elementi naslijedeni iz pradomovine, negdje s dinarsko-jadranskih pro-
stora. Mnogi od tih obicaja su ve¢ dulje vrijeme tek zabiljezena bastina, no neki su se
od njih, prilagodeni sredini i duhu vremena, odrzali sve do danasnjih dana. Pojedine
predmete vezane uz svadbene obicaje su Bunjevke i Bunjevci donijeli sa sobom iz
zavic¢aja u Hrvatsku.

S 41. Detalj veza s peskira koje su nosili mastalundzije

Jedan karakteristican predmet je peskir kojim se obiljezavaju pojedini specifi¢ni
svadbeni likovi iz suboti¢kog kraja — mastalundzije (mustulundzije i sl). Peskiri su se
mastalundzijama prebacivali preko ramena i vezivali na suprotnoj strani (sl. 41, 42).



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca 103

W
L

rE——— =

Sl. 42. Na fotografiji svadbe Bartula Stipica iz Zednika iz 1906. ili 1907. godine prepoznaju se
mastalundZije upravo prema peskirima koje su ovaj put samo prebacili preko vrata

Ono $to je mastalundzija u subotickom, to je diver u somborskom kraju (sl. 43).

Sl 43. Fotografija iz dvadesetib godina 20. stoljeéa prikazuje peskirom okicena divera sa salasa Dine u
okolici Sombora u drustvu jengi, nevjestinih neudatih pratilja



104 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Ponekad se mastalundzija u suboti¢kom kraju izjednacava s diverom, gdje je diver
katkada i poseban casnik, ali s manje znacajnom ulogom u svadbenim obicajima.
Zajednicko obiljezje uloga mastalundzije i divera je njihova glavna duznost pozivanja
svatova. To je bio posebno svecan i vazan obicaj, koji se odrzavao po utvrdenom proto-
kolu i redoslijedu pozivanja uzvanika prema njihovu znac¢enju u samoj svadbi te prema
stodstvenoj bliskosti. Mastalundzije polaze pozivati svatove iz obiju svatovskih kuca,
za razliku od divera, koji pozivaju samo svatove s mladozenjine strane, s izuzetkom
Lemesa. Svatovi s nevjestine strane pozivaju se na poseban na¢in — darivanjem jabuke,
Sto se ¢ini pri susretu obi¢no na pijaci (trinici), jer je to mjesto gdje se najéesée moze
susresti rodbinu i prijatelje. Pred polazak se pozivadi, osim peskirima, okite i viseboj-
nim pantljikama, veéim perlicama od umjetnog svilenog ili vostanog cvijeca, i neizo-
stavno sa sobom nose drvenu éuturu ovijenu telecom kozom. Kada se vino iz ¢uture
isprazni, ukuéani u ¢ijoj se kudi pritom zateknu duzni su im nadoliti svoje vino. U
proslim su vremenima pozivali svatove jasuéi na konjima, a u somborskom kraju ¢esée
su to ¢inili vozedi se na kolima. I konji su bili oki¢eni peskirima. Diveri i mastalundzije
imaju jo$ i druga manje vazna zaduzenja tijekom svadbe. Valja jo$ samo posebno ista-
knuti vaznu ulogu mastalundzija u proslim vremenima, kada su u svadbenoj povorci
predstavljali po¢asnu nevjestinu strazu (Cerneli¢ 1991:82-83, 115).

Zanimljiv detalj vezan uz bunjevacku svadbu je posredovanje pri sklapanju braka.
Osoba koja se tim poslom bavi naziva se cenzar, a za svoju bi “uslugu” nakon uspjesno
obavljena posla dobila cenzarske papuce, koje su obi¢no crvene boje s probijenim ukra-
som u obliku bijelih kruzi¢a (sl. 44). To je suvrstica vezenih papuia, kakve se i danas
rado nose, kupuju i poklanjaju, a obi¢no na gornjem dijelu imaju vezeni ukras izveden
zlatnom ili srebrnom niti na barsunastoj podlozi (Petrovi¢ 1998:22).

SI. 44. Cenzarske papule: dar svadbenom posredniku za uspjesno obavljen posao



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca 105

Posebno su znacajni svadbeni darovi razli¢ite vrste, koji gotovo u svim bunjevackim
obiteljima predstavljaju naslijeden obiteljski inventar. Znacajni su darovi koje nevjesta
dobiva od obitelji svojega budu¢eg muza. U somborskom kraju svekrva je obavezno na
prsten (zaruke) buducoj snahi na dar nosila pleten kola (suvi kolac), rakiju u oki¢enoj
boci, vjen¢anu odje¢u i obuéu. Na izlozbi je bio prikazan dio dara koji je Roza Fratri¢
iz Lemesa dobila od svoje svekrve kao zaru¢ni dar 1956. godine®. U tkanoj se torbi
nosio suvi kolaé, lijepa rumena jabuka s navezanim zaru¢nim prstenom, burmom i s
lanci¢em, a uz to se nosila bodica s rakijom i ¢aicama (sl. 45).

Sl 45. Zarucni dar Roze Fratrid iz Lemesa iz 1956. godine

Poseban je dar bio jo$ i materijal za vjencanicu i za haljinu koju ¢e nevjesta odjenuti
iza ponoéi kad postane snasa te svadbeni veo. Inace je mladoZenjina obitelj kupovala
kompletnu opremu za budu¢u snahu, dakle, jos i vijenac i obu¢u®.

Darivanje buduée snase donekle se razlikuje u subotickom kraju, a obicaj se odrzao
do danasnjih dana. Znacajan predmet na izlozbi je kutija presvucena bijelim satenom,
koja se naziva rozalija, u kojoj je Radoslav Pei¢-Gavran donio zarué¢ni dar svojoj zaru-
¢nici Jasni Repac u srpnju 1996. godine: materijal za vjen¢anu haljinu, bijelu prega-
dicu i crveni materijal za haljinu koju ¢e odjenuti u ponoé, vezene papuce te zaruéni
prsten i lanci¢. S unutarnje strane poklopca su jos pricvrséene crvene perlice za snasu i

Rozina svekrva je Marija Fratri¢ iz Sombora, rodena Budimdevi¢, sa salasa na Bezdanskom putu.
Nakon udaje za njezina sina Stipana, Roza Fratri¢ se iz rodnog Lemesa preselila u Sombor.

Roza je Zeljela imati svadbeni vijenac i cipele po vlastitu izboru, pa je za taj dio vjencane opreme jo§
posebno dobila i novac.



106 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

SL. 46. Zarucni dar Jasne Repac iz Subotice iz 1996. godine

duvegiju, kojima Ce se okititi iza pono¢i kad skinu vjencano ruho (sl. 46)°. Ovaj pred-
met je primjer kontinuiteta pojedinih obicaja koji su se u nesto izmijenjenom obliku
odrzali do danasnjih dana. Tako je rozalija pocela poprimati danasnji izgled u pedese-
tim godinama. Prijasnji naziv je bio rozolija, rozulin, ponegdje i rakija. Bila je to drve-
na ukrasena kutija, obi¢no sa staklenim poklopcem i pregradama u koje su se stavljali
razli¢iti darovi. Izvorno su rozoliju nosile tzv. rakijare, mlade udate rodakinje, koje su
zapravo do$le prositi djevojku. Obvezatno je u kutiji kao dar bila jabuka sa zabodenim
novcima, katkada i srebrenjacima i dukatima, svilena marama, dvije — tri maramice,
prsten i lan¢i¢ u staklenoj kutijici. Sadrzaj dara ovisio je i o imovinskim prilikama pro-
saca. Uz kutiju se svakako nosila i rakija. Zaruke su se posebno odrzavale. To je bilo
pice, sastanak na koji dolazi mladozZenjin rod da zapiju divojku. 1 vjencana se oprema
buducoj snasi donosila posebno. Dio tih obi¢aja odrzan je do danas u izmijenjenom
obliku i u obicaju zarucivanja spojili su se elementi vise predsvadbenih obicaja. Jasna
Balazevi¢ sacuvala je iz riznice svojih predaka jo$ dva zaru¢na dara: staklenu kutijicu
za prsten, koja je nekada bila sastavni dio rozolije pri prosnji, te posrebrenu posudu u
obliku jabuke, u kojoj je tridesetih godina zaru¢nik donio zaru¢nici bombone kao svoj
osobni zaru¢ni dar (sl. 47, 48).

> Specijalno za izlozbu stigla je rozalija iz Subotice, zahvaljujuéi snasinoj mami Margi Repac, rodenoj
Vukovi¢. Ta je kutija presla dva grani¢na prijelaza i prije dolaska u Zagreb pobudila je sumnju nasih

carinika, no ipak je na kraju, u zadnji ¢as, stigla u Zagreb da bi bila predstavljena na izlozbi.



Kontinuitet nekih vaznijih obicaja backih Bunjevaca 107

SL. 47 i 48. Primjeri zarucnih darova

I u somborskom su se kraju jabuka i rakija prema tradiciji darivale prilikom pro-
$nje (Sto je ve¢ odavno napusten obicaj), a posebno se nosio kola¢ te vjencano ruho i
obuca. Cini se da su se ta dva obicaja takoder stopila u jedan, koji se u gotovo izvornu
obliku odrzao do 1956. godine, barem se to moze reéi za zaruke Roze Fratri¢, rodene
Knezi, ¢iji je zaru¢ni dar upravo zbog toga bilo moguce prikazati na izlozbi.

Dakle, obveza mladoZenjine obitelji da budud¢oj snahi kupi opremu za vjencanje
odrzao se u Bunjevaca do danasnjih dana. U prosla vremena vraca nas zivopisan opis
ovoga obicaja s kraja 19. stoljeca:

Pri kupovanju ruva pre svega se oznaci boltadzija, kod koga ce se uzimati: da li kod
gospodar Time, da li kod Kraljevica Marka (Joce Ostojica), da li kod Nacike ili kod
Manojle? (Ovo behu pre 20 — 30 godina glavni trgovci): Kad se u tome sloze, onda nare-
duju Sta Ce se kupiti. Prvo je curdija, koja Ce tako reci mladi za veka sluziti. Ako je prijateli
gazda, to se razume sa zlamim, ako ne, to Ce biti sa gombarskim gajtanom i skupocenim
pervazom.

Suknja, rekla, prusluk i ostalo razume se da mora biti od teske svile, jer zlo ako devo-
jacki rod ruvu zameri, ali joS dvaput gore, ako duvegija primeti, da mu je mlada losije
odevena od mlade starijega mu brata.

Kako se u ducan ude, ducandzija odma pozna svoju musteriju. Svekru se odma donese
stolica i posluzi se Sljivovicom. Razmete se Citava bolta. Ne pita se tu za cenu, nego $to
se musteriji dopadne to se nemilice kroji. Ne pita, do duse, boltadzija ni za novce: ta on
ved poznaje ¢ica Stipana i Bartola, oni ée to vec izduvati, ako nikako drugcije, a ono ce
gospodar Toma, Joca ili Manajlo ocepiti 2 — 3 lanca zemlje, pa kvit raéun. Sto mora biti,
mora! Grdna bi bila sramota da je covek gori od drugih, koji su od njega losiji, ili koji su
mu ravni.

Kad se ruvo kupi nose ga inajci, da ovaj kroji i Sije. Ako Snajc lepo udesi, ne vali i pre-
ko place, ne vali po koja vreca Zita i koja kola slame, - ta takvog dubreta ima na salasu
vazdan. (Knezevié¢ 1881:115-116)



108 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Svadbeni darovi su se u backih Bunjevaca modernizirali jo$ na pocetku 20. stoljeca.
U proslosti su se oni sastojali od kolaca, hrane i pica, koje su svi uzvanici bili duzni
darivati mladencima, a dar vaznijih ¢asnika, osobito kuma, ali i staroga svata, morao
se posebno isticati. Naziv za taj dar bio je kravalj, a prema starijim izvorima suboticki
su Bunjevci tako nazivali samo kola¢, koji su svatovi donosili na dar. Kasnije su kola¢
zamijenile torte, a osim toga postalo je obvezatno da vazniji svatovi, kao $to su kum i
kuma, stari svat i starosvatica te bliza rodbina, darivaju mladence skupocjenim darovi-
ma. Naj¢es¢e su to porculanski servisi, ali i predmeti od srebra i stakla.

Preko predmeta vezanih uz znacajnije tradicijske obicaje koje su potomci bunje-
vackih salasara naslijedili od svojih predaka, moze se if¢itati kontinuitet odrzavanja
pojedinih karakteristicnih bunjevackih obic¢aja. Neki od njih i danas Zive u znatno
promijenjenom okruzenju, prilagodeni suvremenom nacinu Zivota, kako u zavi¢aju
backih Bunjevaca, tako i medu raseljenim Bunjevcima.



3.4. Obicaj plesa s nevjestom

les s nevjestom nije izvorno bunjevacki obicaj. Taj obicaj nije poznat u drugim

bunjevackim ograncima niti na $irem prostoru njihove moguce pradomovine.
Obicaj plesa s nevjestom potvrden je u $iroj regiji panonskog areala' i ponegdje izvan
njega, no samo neki od podataka pokazuju bitnije srodnosti s pojedinostima u bunje-
vackom obicaju. Kada je rije¢ o ovome obicaju, moze se govoriti o izravnom madar-
skom utjecaju jer je rije¢ o tipicnom elementu madarskih svadbenih obicaja. Ove dvije
etnicke skupine stolje¢ima su Zivjele zajedno jedna uz drugu na istom podrucju, tako
da ve¢ i sama ta ¢injenica upucuje na neminovnost razli¢itih akulturacijskih procesa u
medusobnim kulturnim doticajima.

3.4.1. Pregled i kritika izvora

Raznovrsni su izvori kojima raspolazemo za proucavanje ove teme. Starija literatura o
svadbenim obic¢ajima, pocevsi od sredine 19. stolje¢a pa do tridesetih godina 20. sto-
ljeca, prili¢no je brojna.* Mnogi od tih ¢lanaka publicirani su na madarskom jeziku u
¢asopisima i novinama, a i medu samim Bunjevcima i u kalendarima. Veéina tih ¢lana-
ka zapravo je dupliciranje prethodnih s neznatnim preinakama. Jos je M. G. Popovich
uocio tu pojavu, s osobitim kritickim osvrtom na Ivdnyijev ¢lanak (1893:60-66;
Ivanyi 1891:185-200). Da je Ivdnyi zapravo prepisao ¢lanak J. Antunovicsa, Popovich
dokazuje usporednim citiranjem i analizom dijelova obaju tekstova (Antunovics
1858:203-215). Osim toga, autor isti¢e da je i Antunovics u svom ¢lanku preradio
Széricsev prilog o svadbenim obicajima subotickih Bunjevaca (Szdrics 1842:81-82,
869-872, 886-888). Sve su to manje-vise op¢i pregledi bunjevackih svadbenih obicaja.
U jednom dijelu tih ¢lanaka naglaseno je da je rije¢ o subotickim Bunjevcima, dok se
drugdje pise o backim Bunjevcima uopée, premda se podaci u njima zapravo bitno
ne razlikuju od podataka koji se ticu Bunjevaca u Subotici. Dakle, pisci ¢lanaka o sva-
dbenim obic¢ajima Bunjevaca zanemarili su ostalo bunjevacko stanovnistvo (u okolici
Sombora) i davali generalizirane preglede svadbenih obic¢aja Bunjevaca samo prema

Obicaj je poznat u Srba i Hrvata u Madarskoj, u Srijemu i u Sirem podru¢ju Posavine (Marinov 1977:87-
-88; Matidek 1979:166; Sarosicz 1968:116, 119; U. M. 1845:68; Karadzi¢ 1867:318; Skari¢ 1939:107;
Bogisi¢ 1874:241; Kurjakovi¢ 1896:158; Markovac 1935:252; Majnari¢ 1981 i dr.).

Kriticki osvrt na literaturu o svadbenim obicajima objavljen je i u mojoj knjizi Uloge i nazivi odabranih
svatova u Bunjevaca (1991).



110 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

uzorku jednoga njihovog dijela. Oslanjanjem iskljuc¢ivo na takvu literaturu, mogao
bi se ste¢i pogresan dojam da su svadbeni obicaji u Bunjevaca u ¢jelini ujednaceni.
Iznimku ¢ini Berkityjev opis svadbenih obicaja Bunjevaca u okolici Budimpeste, koji
je sasvim osebujan i pokazuje znatne regionalne razlike prema ostalim opé¢im pregle-
dima (1839:314-331). Zanimljiva je pojava da se autori kasnijih ¢lanaka nisu osvrtali
na podatke iz Berkityjeva ¢lanka, osim Erdeljanoviéa, koji je jedini istaknuo razliku
izmedu Bunjevaca u okolici Budimpeste te backih i subotickih. Premda sasvim rije-
tko iznosi neke specifi¢nosti kod Bunjevaca u Somboru i Bajmoku, i Erdeljanovi¢
zapravo manje-vise rekapitulira raniju literaturu o svadbenim obicajima podunavskih
Bunjevaca (1930:234-241). Od ranijih autora jo$ je i Bellosics Bdlint, opisujudi obi-
¢aje backih Bunjevaca uopde, uocio razlike u nekim pojedinostima svadbenih obicaja
Bunjevaca u Subotici i u Baji (1909:403).

U kasnije objavljenoj literaturi znac¢ajan je prilog Mise Mandi¢a o svadbenim obi-
¢ajima Bunjevaca u Cavolju jer je to jedini prilog u literaturi koji se ti¢e bunjevackog
stanovnistva juzne Madarske (1975). Taj ¢lanak takoder pokazuje stanovite regionalne
razlike prema prethodno navedenim opisima svadbenih obicaja. Nazalost, ni literatura
iz toga razdoblja ne donosi nista novo u vezi s tim pitanjem. Rije¢ je o ¢lancima Ante
Sekuli¢a (1980, 1986, 1991).

Autor se u svojim ¢lancima poziva na dio spomenute starije literature, na vlastite
terenske zapise i na ¢lanak MiSe Mandica o svadbenim obic¢ajima ¢avoljskih Bunjevaca.
Osvréuéi se na Mandicev ¢lanak, autor na vise mjesta iznosi razlike u odnosu prema
vlastitim podacima i podacima iz ostale literature, no ¢ini se da je teZiste na sli¢nosti-
ma, $to je u skladu s autorovim zakljuckom u kojem se zanemaruju navedene razlike.
U prvom ¢lanku Sekuli¢ nigdje ne spominje knjigu J. Erdeljanovica, dok se u drugom
prilogu na istog autora kriticki osvrée, isticuéi kako je Erdeljanovi¢ znao da je grada
ranijih pisaca nepouzdana, pa se trsio pribaviti sto vise podataka, ali se njima koristio, ¢ini
se, samo koliko mu je bilo potrebno za zakljucke na kraju svoje knjige (Sekuli¢ 1986:305).
Ne ulaze¢i podrobnije u ispravnost te tvrdnje, mozemo konstatirati da se sli¢na pri-
mjedba, koja se ovdje upucuje Erdeljanovi¢u, moze primijeniti i na zakljucke samoga
autora. Premda se Sekuli¢ sasvim opcenito kriti¢ki osvrée i na ostale svoje prethodnike,
zapravo ponavlja njihove greske, iznoseéi ve¢ ranije viSekratno razmatrane pojave uz
manje-viSe pojednostavljenu komparaciju prije svega subotickih i ¢avoljskih Bunjevaca.
Zanimljivo je da se jedina novost u Sekuli¢evim ¢lancima u odnosu na prethodne tice
upravo registriranja obic¢aja plesa s nevjestom, koji u ranijoj literaturi za ovu skupinu
Bunjevaca nije bio potvrden.’ Nadalje, autor se rijetko poziva na vlastite biljeske koje se
zasnivaju na terenskim istrazivanjima, nigdje se posebno ne navode lokaliteti u kojima
su se ta istrazivanja obavljala, osim povremeno u napomeni kada se isti¢e pojedinacan

> Autor u svom prvom ¢lanku (Sekuli¢ 1980:164) za ovaj obicaj biljezi naziv izigravanje sa snasom prema

vlastitim biljeskama, a naziv igra za kravaljuse prema podacima M. Mandica, dok se u drugom ¢anku
(ibid. 1986:331) kao izvor za naziv izigravanje sa snasom navodi Mandicev ¢lanak, a za naziv igra za
kravaljuse podatak iz ¢lanka K. Préi¢, $to je netocno, jer autorica ne potvrduje postojanje toga obicaja
(Préi¢ 1927). Ovdje je oéito posrijedi lapsus (koji nije jedini te vrste), $to se u znanstvenim radovima
ne bi smjelo dogadati. U tre¢em identi¢nom ¢lanku ponavlja se ista greska (Sekuli¢ 1991).



Obicaj plesa s nevjestom 111

podatak. Na kraju, valja nam se osvrnuti na autorov zakljuc¢ak koji je u prvom i u dru-
gim dvama ¢lancima zapravo isti, premda je razlicito formuliran. Izmedu tih zaklju¢aka
odabrala sam onaj u kojem iznesena tvrdnja zbog svoje kategori¢nosti vise bode u odi,
s obzirom na njezinu nepotkrijepljenost: Obradba i rasclamba svadbenih obicaja backih
Bunjevaca potvrduje povijesnu istinu da su oni cjelovita, jedinstvena narodna (etnicka)
¢jelina (ibid. 1980:166). Zakljucak iznesen ovako isklju¢ivo ¢ini se neutemeljenim i
prema samoj autorovoj prethodnoj analizi jer je razlike ¢avoljskih Bunjevaca prema
ostalima, od kojih mnoge i sam spominje, jednostavno izostavio. Osim toga, ocito je
da sve regije s bunjevackim stanovni$tvom nisu uzete u obzir, premda autor daje opéi
pregled svadbenih obicaja svih backih Bunjevaca bez ikakvih ograda.

Premda literatura o svadbenim obic¢ajima Bunjevaca kvantitativno zadovoljava,
to se za njezinu kvalitativnu razinu ne moze red¢i. S izuzetkom Berkityja i Mandica,
koji su se ogranicili na regionalne opise obic¢aja i samim time se ogradili od pogresnih
generaliziranja, prema veéini ostale literature treba se odnositi kriticki i s rezervom
prihvacati uopéene prikaze bunjevackih svadbenih obicaja. Jedino Erdeljanovi¢ isti¢e
te razlike, uzimajuéi prije svega u obzir Berkityjev ¢lanak, a dijelom i prema vlastitim
opazanjima, koja su prili¢no oskudna. Bellosics takoder uocava neke razlike u svadbe-
nim obicajima Bunjevaca u Subotici i u Baji.

Da bi se izbjegle zamke koje moze postaviti literatura s nekritickim uopéavanjem,
valja se osloniti i na druge izvore podataka, $to se u slu¢aju bunjevackih svadbenih obi-
¢aja pokazalo vrlo korisnim. Rije¢ je o arhivskoj rukopisnoj gradi Etnografskog muzeja
u Budimpesti, koja daje dragocjene podatke o Bunjevcima u okolici Budimpeste, te o
nekoliko rukopisa diplomskih radova obranjenih na Katedri za hrvatski jezik i knjize-
vnost Filozofskog fakulteta Sveucilista Janus Pannonius u Pe¢uhu, koji se odnose na
svadbene obicaje u pojedinim bunjevackim mjestima u juznoj Madarskoj. Rukopisna
grada o svadbenim obicajima Bunjevaca u okolici Budimpeste istovremeno pokazuje
stanovita odstupanja i od Berkityjevih podataka koji se ticu istog podrucja te daje neke
nove podatke kakvih u Berkityja nema, $to, osim mogucih Berkityjevih pogresnih
uocavanja, dijelom moze biti rezultat gubljenja mnogih sastavnih elemenata svadbe-
nih obicaja i njihova sazimanja, kao i utjecaja drugih vanjskih faktora. Rukopisna gra-
da iz Pe¢uha dragocjen je doprinos poznavanju svadbenih obicaja Bunjevaca u juznoj
Madarskoj kao prilog ¢lanku M. Mandica.

Tredi vazan izvor podataka jest grada sabrana u osamdesetim godinama proslog sto-
lje¢a. Novi podaci koji se odnose na bunjevacko naselje Tukulju u okolici Budimpeste
manje-viSe potvrduju veéinu arhivskih podataka, s tom razlikom $to neki od njih
vise nisu dostupni. Osim toga, dragocjeni su i terenski podaci dobiveni u bunjeva-
¢kim naseljima u juznoj Madarskoj zbog toga $to mogu posluziti kao dopuna ¢lanku
M. Mandiéa i navedenoj rukopisnoj gradi, odnosno potvrditi srodnost bunjevackog
stanovnistva ovoga uzeg podrucja (Cerneli¢ 1983). Mozda su najznacajniji rezultati
terenskih istrazivanja na podru¢ju Sombora i okolice jer su potvrdili da je ovo podru-
¢je u ranijim izvorima bilo izostavljeno (s djelomi¢nom iznimkom Erdeljanovica) i da
pokazuje stanovite razlike koje ga u nekim elementima odvajaju od ostalih Bunjevaca

(ibid. EZ FFZ 87).



112 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Dakle, ako se uzmu u obzir svi dostupni izvori podataka, uocava se odredena regi-
onalna izdiferenciranost podunavskih bunjevackih skupina. Od ranijih pisaca samo
je Erdeljanovi¢ obratio vi$e paznje razlici izmedu Bunjevaca u okolici Budimpeste
i backih Bunjevaca te u vezi s tim zakljucio: Ukupno uzevsi Brkicevi podaci i nave-
dena uporedenja pokazuju, da Zenidbeni obicaji kod jednog dela severnibh podunavskih
Bunjevaca imaju nekoliko vrlo znatnih elemenata koje nalazimo kod katolika uw zapa-
dnoj Bosni i ujedno i kod podunavskih i dalmatinskih Bunjevaca a delom i kod katolika
srednje Bosne i Slavonije. Manji je broj takvib elemenata koji su nam poznati jedino ili
poglavito iz naseg naroda severno od Save i Dunava. A neke su od glavnijih elemenata ovi
Bunjevci bez sumnje primili od svojib suseda tude narodnosti (Erdeljanovi¢ 1930:257).
Novija grada upucuje na stanovite razlike i unutar skupine backih Bunjevaca i grupira
ih u tri uze regionalne cjeline: juzna Madarska, Sombor i okolica te Subotica i okolica.
Premda je neosporno da u svadbenim obicajima podunavskih Bunjevaca postoji niz
srodnih i istovjetnih elemenata, svaka od tih ¢éetiriju regionalnih cjelina pokazuje neke
specifi¢nosti koje ne nalazimo kod drugih regionalnih skupina. Jo§ nema dovoljno
pokazatelja te izdiferenciranosti i nije moguce protumaciti uzrok toj pojavi: jesu li nje-
zini korijeni jo$ u bunjevackoj pradomovini, jesu li mozda rezultat razlicitih kulturnih
razvojnih procesa u migracijskom razdoblju ili/i u istoénopanonskom podunavskom
prostoru, ili su mozda svi ti ¢initelji u manjoj ili ve¢oj mjeri vazni u oblikovanju uzih
regionalnih bunjevackih cjelina unutar iste etnicke jezgre. Bez obzira na te nedoumi-
ce, vazno je konstatirati da je na primjeru svadbenih obicaja moguée uoditi stanovitu
regionalnu podvojenost bunjevackih skupina.

Neovisno o navedenim pojavama, enkulturacijski proces koji me ovdje zanima
zahvatio je sve bunjevacke regije u Podunavlju. Razli¢ita vremena iz kojih potjecu
izvori omogu¢uju nam da donekle pratimo stupnjeve procesa enkulturacije ovoga dije-
la svadbenih obicaja. To je uglavnom moguée samo za Bunjevce u okolici Budimpeste
i Bunjevce u subotickoj regiji, bududi da za ostale dvije skupine Bunjevaca raspolazem
samo novijim podacima.

3.4.2. Osnovne karakteristike plesa s nevjestom

Prije analize preuzimanja obicaja plesa s nevjestom, valja u glavnim crtama navesti
osnovne elemente koji su sastavni dio toga madarskog obicaja. Postoje dva oblika toga
obicaja: ples s nevjestom i ples s mladom koja je ve¢ uvedena u status zene. Ti oblici
mogu ponekad postojati i usporedno, ali je ¢e$ée zastupljen jedan od dvaju oblika
obicaja. Nevjestin ples se prema starijim izvorima odrzavao ranije, dok se u novije
vrijeme to dogada gotovo redovito u pono¢ nakon svadbene vecere. Plesom najcesce
rukovodi djever, a ponegdje i kum. Vazna odlika plesa s nevjestom jest ta da sudionici
obicaja daju novac ili, rjede, darove da bi mogli plesati s nevjestom (Gy6rgyi — Madcz
1980).

U svom opseznom opisu svadbenih obi¢aja Bunjevaca u okolici Budimpeste
Berkity daje sasvim malo prostora opisu plesa s nevjestom. Premda je ¢lanak pisan



Obicaj plesa s nevjestom 113

relativno teskim stilom, iz konteksta opisa dade se razabrati tek toliko da se ples odr-
zava negdje iza vecere i da mladoZenja nije prisutan dok se drugi s nevjestom zabavljaju
(Berkity 1839:325). Podataka o placanju za ples nema. Premda je opis nepotpun i
oskudan, ipak ovih nekoliko elemenata potvrduje o ¢emu je zapravo rije¢. Cini se
da u to vrijeme (oko pocetka 19. stoljeca, a mozda i ranije) ples s nevjestom jos nije
imao vece znacenje u svadbenim obicajima ovih Bunjevaca. Na tu me pomisao navodi
¢injenica da je Berkityjev opis ostalih svadbenih obicaja inace iscrpan, $to, dakako, ne
mora biti ispravno. Rukopisna grada koja se odnosi na pojedina¢na naselja u okolici
Budimpeste potvrduje obicaj plesa i donosi ga sa znatno vise pojedinosti od Berkityja,
a to potvrduju i novija vlastita terenska istrazivanja. U starijoj literaturi koja se tice
Bunjevaca uopée, odnosno Bunjevaca u subotickoj regiji, obicaj plesa s nevjestom nije
potvrden. Taj obi¢aj ne spominje ni Erdeljanovié. Tek noviji podaci potvrduju obicaj
plesa s nevjestom i u toj bunjevackoj skupini, kao i u ostalim regionalnim skupinama,
pa se stoga ne mogu pratiti razvojne faze transpozicije toga obicaja. Jedino je pouzda-
no da je ples s nevjestom poznat Bunjevcima u okolici Budimpeste negdje potkraj
18. i na pocetku 19. stoljeca, za razliku od subotickog ogranka Bunjevaca u kojih je
proces preuzimanja ovoga obicaja o¢ito bio dugotrajniji. U Durdinu kod Subotice
obi¢aj je uveden priblizno na prijelazu iz 19. u 20. stolje¢e, kada je jedan srodan
bunjevacki obicaj ustupio mjesto plesu s nevjestom za novac, o ¢emu ¢e kasnije biti

rijeci (Cerneli¢ EZ FFZ 87).

3.4.3. Sudjelovanje svatovskih ¢asnika u izvodenju obicaja plesa s

nevjestom

Ples s nevjestom u svadbenim obicajima Bunjevaca formalno odrazava u svim svojim
sastavnim elementima izvorni madarski obicaj, s tek sasvim iznimnim i neznatnim
specifi¢nostima koje se ticu pojedina¢nih lokaliteta. Postupci koji prate taj obicaj isto-
vjetni su — negdje vise, negdje manje prisutni — a glavna razlika ti¢e se udjela odrede-
nih svatovskih ¢asnika, koji nisu svuda isti u odredenim ulogama. Ta je pojava obja-
$njiva ¢injenicom da Bunjevci imaju puno $iru lepezu svatovskih zvanja od Madara,
tako da kod Madara dva glavna svatovska ¢asnika (djever i kum — obi¢no po dvojica)
imaju vise uloga i zadaca, koje su u Bunjevaca podijeljene izmedu brojnijih svatovskih
¢asnika. Pri izvodenju jednog novog obicaja u razlic¢itim lokalitetima ukljucivali su
se razni svatovski casnici, pa se bunjevacka regionalna izdiferenciranost na taj nacin
odrazila i pri preuzimanju obicaja plesa s nevjestom. To “preslikavanje” ima sasvim
objasnjive osnove, jer je rije¢ o inovaciji u svadbenim obic¢ajima Bunjevaca, o prihva-
¢anju tudeg obicaja u cijelosti, a ne u fragmentima, pa su i formalni aspekti preuzetog
obicaja cjeloviti. Kako ¢emo vidjeti, neki su sekundarni elementi obi¢aja negdje izo-
stali, drugdje su dodani, ali je u osnovnim i bitnim elementima obicaj preuzet sa svim
bitnim sastavnicama.

U Bunjevaca, kao i u Madara, razliciti su podaci o odrzavanju plesa s obzirom na
promjenu oglavlja nevjeste. Prema podacima kojima raspolazemo, u Madara u podu-



114 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

navskim krajevima c¢e¢a je pojava da se s nevjestom plese nakon $to je promijenila
oglavlje. Pojava je prisutna u nekim bunjevackim naseljima u juznoj Madarskoj te u
Subotici i okolici (Sekuli¢ 1986:331 — Zednik, Subotica, Tavankut; Cerneli¢ EZ FFZ
87 — Purdin, Zednik, Tavankut; ibid. 1983 — Baja, Biki¢, Aljmas, Matevi¢; Vidakovi¢
1973, Dipl. r. — KH FFP SJP). Ples s nevjestom dok je ona jo$ u vijencu, potvrden
je u ostalim bunjevackim mjestima juzne Madarske (dakle u veéini), s tim $to podaci
za Baju, Biki¢, Aljma$ i Gornji Sentivan potvrduju obje moguénosti (Cerneli¢ 1983;
Mandi¢ 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. - KH FFP SJP). U bunjevackim naseljima
u okolici Budimpeste te u Somboru i okolici nevjesta plese za novac prije promjene
oglavlja (Deisinger NMB EA 4023 — Erd, Er¢in; ibid. NMB EA 3031 — Tukulja; ibid.
NMB EA 3029 — Ercin; Cerneli¢ 1983 — Tukulja; ibid. EZ FFZ 87 — Sombor i okoli-
ca). Zanimljivo je da je ta suvrstica obi¢aja u Bunjevaca ¢es¢a, za razliku od madarskog
uzorka, gdje je ¢e$¢a pojava da nevjesta plese za novac kad je ve¢ stekla status Zene.
Osim toga, s obzirom na te dvije varijante izvodenja obicaja postoje razlike u regional-
nih bunjevackih skupina; jedino se u juznoj Madarskoj potvrduju obje varijante, od
kojih su u nekim od mjesta obje usporedne, odnosno alternativne.

Sljede¢i vazan moment jest duznost nekog od svatovskih casnika da rukovodi
plesom. Ponekad isti ¢asnik ima sve duznosti oko pocetka plesa s nevjestom: on
uvodi nevjestu u ples, najavljuje i zapocinje ples, predaje nevjestu ostalim plesacima,
najavljuje svakog sljedeceg plesaca, katkada uz prigodan $aljiv govor ili komentar.
Medutim, nisu uvijek svi nabrojani elementi obavezni sastavni dio obicaja plesa s
nevjestom. U Madara tu ulogu ve¢inom ima djever (Gyorgyi — Madcz 1980:567).
Ako se osvrnemo na iste elemente obi¢aja u Bunjevaca, uo¢avamo nekoliko zani-
mljivosti. Obicaj uvodenja nevjeste u ples nije posebno istaknut. Jedini je podatak te
viste u jednom izvjestaju o svadbi odrzanoj u Biki¢u, gdje se daje kratak opis tijeka
svadbe i navodi da su dva dzusa dovela nevjestu pred kuma i zamolila ga da s njom
zapocne divojacku igru (Suboticke visti 1899:174). U Bunjevaca je vazno najaviti ples
s nevjestom. U selima juzne Madarske tu zada¢u u velikoj vedini slu¢ajeva ima svatov-
ski ¢asnik ¢aus ili dvojica dausa. Osim toga, u Aljmasu, Biki¢u, Gornjem Sentivanu,
Kaémaru i Gari dauseva je duznost da najavljuje svakog sljedeceg plesaca (Suboticke
visti 1899:174; Vidakovi¢ 1973, Dipl. r. — KH FFP SJP; Batinkov 1977, Dipl. r. - KH
FEP SJP; Sibalin 1972, Dipl. r. - KH FFP S§]P; Cerneli¢ 1983). Samo u Mateviéu éaus
zapocinje ples s nevjestom, dok u Cavolju plese s nevjestom odmah nakon starog svata
(Cerneli¢ 1983; Mandi¢ 1975:136). Dakle, unutar te regionalne bunjevacke skupine
postoji relativna ujednacenost u odnosu na nadleznost oko upravljanja nevjestinim
plesom. Jedino je u Baji istaknuto da zada¢u najavljivanja plesa ima Aum, dok se u
Gari, kao varijanta uz navedenu duznost ézusa, u toj ulozi pojavljuje stacela (Cerneli¢
1983). Ujednacena je slika ovoga dijela obicaja plesa s nevjestom i u Somboru i okol-
nim bunjevackim salasima (ibid. EZ FFZ 87). Ovdje je u svim naseljima kum zadu-
7en za najavu i zapodinjanje plesa s nevjestom. U Subotici, Tavankutu i Zedniku tu
duznost ima szari svat (Sekuli¢ 1986:331). Kasnija terenska ispitivanja potvrdila su tu
pojavu u Zedniku, dok je u Durdinu zabiljeZeno da tu ulogu stari svar dijeli s kumom.
Odstupanje se ti¢e Tavankuta, gdje prema terenskim ispitivanjima tu zada¢u ima sva-



Obicaj plesa s nevjestom 115

tovski ¢asnik mastalundzija, odnosno diver, $to su ovdje sinonimi (Cerneli¢ EZ FFZ
87). Razli¢itost podataka moze znaditi da je rije¢ o istovremenom postojanju vise vari-
janti ovoga elementa obi¢aja. U bunjevackim naseljima kod Budimpeste takoder se
pojavljuju razliciti svatovski ¢asnici u ulozi najavljivaca plesa s nevjestom. U Tukulji i,
prema jednom izvoru, u Er¢inu tu duznost ima diver, po drugome buklijas, a u Erdu
stacela (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3029; Cerneli¢ 1983). Zanimljivo
je da u tim naseljima Casnici najavljuju ples udaranjem $tapom o gredu. Udaranje
stapom kao oznaka za pocetak plesa zabiljezeno je kod Madara u Bogojevu u Backoj
(Jung 1978:109).

Dakle, u podunavskih Bunjevaca uo¢avamo znatnu $arolikost vezanu uz osobu u
ulozi najavljivanja plesa, a istodobno i odredene pravilnosti s obzirom na regionalnu
grupiranost. Te su pravilnosti najviSe izrazene u skupini Bunjevaca iz Sombora i oko-
lice, kod kojih tu zada¢u ima kum, i u naseljima juzne Madarske, gdje uz pojedina-
¢na odstupanja tu ulogu ima jedan ili dvojica dausa. U Subotici i u okolici najvise je
potvrda o starom svatu, premda ima i drugacijih podataka u izvorima. Prema terenski
prikupljenim podacima, veéa je varijabilnost unutar te regionalne skupine. U okolici
Budimpeste u svakom pojedina¢nom lokalitetu drugi svatovski ¢asnik najavljuje ples
s nevjestom, uz dvije moguénosti u Er¢inu. Zanimljivo je na ovom stupnju analize
uociti da djevera u toj ulozi kod Bunjevaca nalazimo sasvim iznimno (u Tavankutu
kod Subotice i u Tukulji i Er¢inu kod Budimpeste), dok je kod Madara ta zadaca
pretezno u njegovoj nadleznosti. Dakako da djever u Bunjevaca ne mora oznacavati
srodnu svatovsku funkciju djeveru u Madara, tim vise $to u Bunjevaca — osim djevera
— ima vise drugih svatovskih ¢asnika, od kojih pojedini u bunjevackim svadbenim
obicajima obavljaju dio zada¢e koju u madarskim svadbenim obicajima pokriva uloga
djevera. Osim toga, djever je u Bunjevaca kao svatovsko zvanje izgubio na vaznosti,
ponegdje — osobito u naseljima juzne Madarske — uglavnom ozna¢ava mladoZenjinog
brata bez posebne svatovske uloge. Jo$ je Erdeljanovi¢ istaknuo to svojstvo djevera u
podunavskih Bunjevaca (Erdeljanovi¢ 1930:236).

Prema iznesenim podacima, uocava se nadleznost razli¢itih svatovskih ¢asnika kod
regionalnih bunjevackih skupina. U svakoj od njih neki je drugi svatovski ¢asnik preu-
zeo novu ulogu u bunjevackim svadbenim obicajima. Ovdje su se stanovite regionalne
razlike iskazale i prilikom preuzimanja tudih kulturnih elemenata. Rije¢ je upravo o
¢asnicima koji su potvrdeni samo u odredenoj bunjevackoj regionalnoj skupini: éaus
u Bunjevaca u juznoj Madarskoj, buklijas u Bunjevaca u okolici Budimpeste, a masta-
lundzija u subotickih Bunjevaca, s time da tragovi ovoga ¢asnika postoje i u Erc¢inu
kod Budimpeste (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3029).

Pri plesu s nevjestom vazan je i hijerarhijski slijed plesaca, a donekle je s time u vezi
placanje za ples. U Madara su podaci o tome uglavnom uopceni: djever ponegdje pre-
daje nevjestu svakom sljede¢em plesacu, ¢asnicima i rodbini prema stupnju srodstva
(Gyorgyi — Madcz 1980:567). Jos se, primjerice, u backih Madara u Bezdanu isti¢e da
nakon kuma, koji prvi daje odredenu svotu novca za ples, svi ostali plesa¢i daju jedna-
ku svotu (Steiner 1953:10). Ili, primjerice, u Rému svaki naredni plesa¢ ne daje manje

novca od svog prethodnika (4 Magyar Népzene Tidra 1955:261). U Somboru i okolici



116 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

je obrnuto, tj. kum odreduje cijenu i postupno je spusta u skladu s hijerarhijskim slije-
dom plesaca (Cerneli¢ EZ FFZ 87). U Biki¢u kum nalaze tamburagima da vise sviraju
za one plesace koji su dali vi$e novaca (ibid. 1983). U Ka¢maru se navodi redoslijed
plesaca: caus, svekar, svekrva, kum i stari svat, pa redom ostali iz svake pozvane obitelji
(ibid.). Za druge lokalitete takvih podataka nema. Na temelju ovih podataka ne bi se
trebalo upustati u zakljucivanja o mogudim akulturacijskim procesima, s obzirom na
to da pitanje hijerarhije u svadbenim obicajima valja razmatrati izvan okvira ove poja-
ve, a ono se tice i opéeg obi¢ajnopravnog sustava odredene etnicke skupine.

Jedan od vaznih elemenata obicaja plesa s nevjestom jest davanje odredene svote
novca ili, rjede, dara da bi se s nevjestom moglo plesati. Ve¢inom je rije¢ o nov¢anom
prilogu koji se skuplja u tanjur, kosaru, reseto i sl. (Gyorgyi — Madcz 1980:567).
Zanimljivo je da se u nekim slu¢ajevima navodi — primjerice za Zupaniju Bics Bodrog
uopée (Bellosics 1909:3306) te za Szegedin (Kovédcs 1901:292) — da placanje plesa pre-
staje biti moda. U Topoli u Backoj daje se prilog u daru (Bellosics 1909:336). Bunjevci
su u cijelosti prihvatili ovaj element obicaja. Kao i u Madara, rije¢ je o pladanju za ples,
s iznimkom Tukulje gdje se alternativno daje novac ili dar (Deisinger NMB EA 3031).
Neki od svatovskih ¢asnika imaju zada¢u skupljati novac prilikom plesa s nevjestom.
Ponekad posuda u koju se skuplja novac stoji na stolu ispred nekog ¢asnika ili je on
drzi u ruci. Kod Madara se u vedini slu¢ajeva skuplja novac na kumovu stolu (Gy6rgyi
— Maicz 1980:567).* U Bezdanu, primjerice, novac skuplja kuma (Steiner 1953:10;
Cerneli¢ 1985:45), dok u Szabadszilldsu to ¢ini djever, a kumovi stoje pokraj njega
(Korkes 1983:196). U Horgo$u kum dr7i u ruci tanjur i pritom govori da je nevje-
sta na prodaju (Hegediis 1942:40). U Alfeldu kum nosi sa sobom $alicu i prilikom
plesa skuplja u nju novac (Réso 1867:49). U Bunjevaca je — za razliku od Madara
— prisutna veca varijabilnost s obzirom na udio svatovskih ¢asnika. U najve¢em broju
slucajeva tanjur u koji se skuplja novac nalazi se ispred kuma, ili kuma i starog svata,
¢ije su uloge ovdje analogne ulozi dvojice kumova u Madara, tako da u ovom slucaju
imamo donekle uskladene formalne i funkcionalne aspekte provodenja toga postupka
u dvjema etnickim skupinama s obzirom na udio svatovskih casnika. Kum i stari svat
skupljaju novac u bunjevackim naseljima okolice Budimpeste, u Matevi¢u, Biki¢u i
Kaé¢maru (ovdje jo$ i mladoZenja) i u Purdinu kod Subotice (Deisinger NMB EA
4023; ibid. NMB EA 3029; Batinkov 1977, Dipl. r. — KH FFP SJP; Cerneli¢ 1983
— Tukulja, Matevi¢, Biki¢; ibid. EZ FFZ 87 — DPurdin). Tu duznost ima samo kum
u Baji, Gornjem Sentivanu, Gari i Cavolju (ovdje zajedno s mladozenjom) (Cerneli¢
1983; Mandi¢ 1975:136). U Gari se ovoj moguénosti kao alternativa navodi szacela,
a u Kaémaru uz navedenu moguénost i sam kum kao alternativa (Cerneli¢ 1983).
U ovoj regionalnoj bunjevackoj skupini tanjur u koji se skuplja novac drzi daus u
Vancagi, dok se u Biki¢u i Ka¢maru ta moguénost javlja kao alternativna navedenima
slu¢ajevima za ta mjesta (ibid.). U bunjevackim naseljima oko Subotice novac skuplja
sam szari svar (Sekuli¢ 1986:331). U Tavankutu je, kao i u vezi s najavljivanjem ple-
sa, prema novijim terenskim ispitivanjima druk¢ije, tj. za sakupljanje noveca zaduzen

4 Ovaj oblik skupljanja novca potvrduje i veéina izvora o madarskim svadbenim obi¢ajima u Podunavlju.



Obicaj plesa s nevjestom 117

je mastalundzija, odnosno diver (Cerneli¢ EZ FFZ 87). U Somboru i okolici ta je
duznost u nadleznosti kume, u Josi¢ima zajedno s kumom, a u Nenadi¢ima sa svekrom
(ibid.). Podaci opet pokazuju vecu sarolikost sudionika u sabiranju novca u Bunjevaca,
u odnosu na manju ili ve¢u ujednacenost te pojave kod madarskog stanovnistva. Kao i
u prethodnim elementima obi¢aja, ponovno dolaze do izrazaja bunjevacke regionalne
znacajke. Donekle je izjednacena i naglasenija zajednicka uloga kuma i starog svara, ili
pojedina¢na uloga jednog ili drugog, koja bi i formalno odgovarala madarskom pre-
dlosku, a prisutna je kod svih bunjevackih regionalnih skupina s iznimkom sombor-
skih Bunjevaca, gdje je naglasak na ulozi kume. Nesto je veca varijabilnost moguénosti
kod juznomadarske bunjevacke skupine.

3.4.4. Karakteristicni postupci pri izvodenju plesa s nevjestom

Ples s nevjestom u pravilu zavr$ava mladozenja, koji ve¢inom ne prisustvuje izvodenju
obicaja. MladozZenja je posljednji od plesaca koji placa za nevjestu i time stjece pra-
vo odvodenja nevjeste s mjesta odrzavanja plesa. Uz zavrsetak plesa vezan je i obicaj
bacanja tanjura za pobjeglim mladencima. Zanimljivo je da su podaci za taj element
obicaja u Madara rijetki. U Bezdanu (Cerneli¢ 1985:45) tanjur za mladencima baca
kuma koja je skupljala novac, u Segedinu (Bélint 1933:94) iste je zadatke imao kum,
dok je za Rém zabiljezeno samo da se za mladencima baca tanjur (A Magyar Népzene
Tidra 1955:261). Obicaj je potvrden za ve¢inu Bunjevaca u juznoj Madarskoj i u
okolici Subotice. U Baji, Matevi¢u, Biki¢u i Gari tanjur baca kum (Cerneli¢ 1983),
a drugdje szari svar (Mandi¢ 1975:136; Sekuli¢ 1986:332 — Tavankut, Subotica,
Zednik). U Eréinu i u Tukulji u okolici Budimpeste za mladencima se razbija ¢asa, a u
Matari¢ima kod Sombora kum i stari svat bacaju svoje ¢ase za mladencima (Deisinger
NMB EA 3029; ibid. NMB EA 3031; Cerneli¢ EZ FFZ 87). U nekim lokalitetima
juzne Madarske i okolice Sombora razbijanje tanjura u koji se skuplja novac obavlja se
na specifi¢an nacin: mladozenja sko¢i na stol i nogom razbija tanjur (Batinkov 1977,
Dipl. r. — KH FFP SJP; Cerneli¢ 1983 — Kaémar, Gornji Sentivan; ibid. EZ FFZ 87
— Materi¢i, Josi¢i, Strili¢i).> Razbijanje tanjura nakon zavr$enog plesa uglavnom se u
Madara i u Bunjevaca tumaci dvojako. Ce$ée je tumacenje da se tim ¢inom zeli mla-
dencima osigurati sre¢a u buduéem bra¢nom Zivotu, $to se ¢ini sekundarnim tumace-
njem, kako je i u analizi promjena u obicajima pri sklapanju braka utvrdeno u madar-
skom mijestu Bezdan u Backoj (Cerneli¢ 1985:45). Ovdje se kao starije tumacenje
obicaja navodi tjeranje zlih duhova, odnosno sprecavanje djelovanja uroka na mladi
par. U Rému se tumaci da ¢e mladenci imati onoliko djece na koliko se komada tanjur
razbije (A Magyar Népzene Tira 1955:261). Analogno tumacenje, s dodatkom da mla-
denci nece imati djece ako se tanjur ne razbije, nalazimo u Gari (Cerneli¢ 1983).
Prema podacima, jedan od elemenata ovoga obicaja u Madara sporadi¢no je zastu-
pljen u juznom Podunavlju (Jung 1978:110; A Magyar Népzene Tdra 1955:261; Korkes

1983:196). Rije¢ je o pojavi da se nevjesti nakon zavr$enog plesa sakupljeni novac istrese

> Prema: Vidakovi¢ 1973, Dipl. r. — KH FFP SJP u Gornjem Sentivanu za mladencima se baca tanjur.



118 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

u pregacu. Kod Bunjevaca tu pojavu nalazimo u Er¢inu u okolici Budimpeste, u vecini
naselja juzne Madarske i u Subotici i okolici (Deisinger NMB EA 4023; Mandi¢ 1975:
136; Batinkov 1977, Dipl r. — KH FFP SJP; Sekuli¢ 1986:332 — Zednik, Tavankut,
Subotica; Cerneli¢ 1983 — Baja, Gornji Sentivan, Aljmas, Ka¢mar, Gara; ibid. EZ FFZ
87 — Durdin, Zednik, Tavankut). I podaci o brojenju novca sporadi¢ni su kod obiju
etnickih skupina. Kod Bunjevaca o tome ima podataka samo za skupinu naselja oko
Sombora, gdje se istice da kuma odlazi za mladencima da zajedno izbroje novce, $to je
analogno madarskom obicaju u Bezdanu (Cerneli¢ EZ FFZ 87; ibid. 1985:45).

Veéina popratnih elemenata uz obicaj plesa s nevjestom prisutna je kod obiju etni-
¢kih skupina, ali je ogranicena na pojedinac¢ne lokalitete podunavskog podru¢ja. Kod
Madara u Bogojevu i Rému potvrdeno je da, osim $to se pla¢a da bi se plesalo s nevje-
stom, sudionici plesa mogu traziti da nevjesta sjedne, a sljedeci je plesa¢ ima pravo
podignuti ako za to izdvoji viSe novca od svog prethodnika (Jung 1978:109; A Magyar
Népzene Tira 1955:261). U Rému se moze traziti da nevjesta ucini bilo $to, primjerice,
da Seta za novac (A Magyar Népzene Tidra 1955:261). Ista je pojava potvrdena u nekim
bunjevackim naseljima (Mandi¢ 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. — KH FFP SJP;
Cerneli¢ 1983; ibid. EZ FFZ 87 — Tavankut, Zednik).

U nekim je bunjevackim lokalitetima obicaj plesa s nevjestom vezan uz posjet
nevjestinih roditelja, odnosno svatova, koji se nakon zavrsenog plesa vracaju kudci
(Mandi¢ 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. — HK FFP SJP; Cerneli¢ EZ FFZ 87
— Tavankut, Zednik, Lemes). Kod Madara imamo podatak u Paciru da se nakon zavr-
Senog plesa s nevjestom njezini roditelji vra¢aju kuéi (Bellosics 1909:261).

Jo$ je jedna pojava ogranic¢ene zastupljenosti kod obiju etnickih skupina. U Rému
se prilikom promjene nevjestinog oglavlja kao lazna nevjesta izvodi maskirani muska-
rac koji oponasa ples s nevjestom (A Magyar Népzene Tira 1955:261). Slicnu pojavu
nalazimo u Bunjevaca u Durdinu i Tavankutu kod Subotice, s tim da se u Durdinu
— osim maskiranog muskarca — izvode i na drugi na¢in maskirane lazne nevjeste
(Cerneli¢ EZ FFZ 87).

U Madara u Bezdanu, u sklopu plesa s nevjestom, bilo je u 19. stolje¢u uobicajeno
da nevjestu ukradu (Steiner 1953:10). MladozZenja ju je trebao otkupiti. U Bunjevaca
u nesto drugacijem kontekstu nalazimo sliénu pojavu. U Gornjem Sentivanu i u
Matevicu istice se da prilikom plesa ézusi trebaju paziti da netko ne ukrade nevjestu
(Vidakovi¢ 1973, Dipl. r. — KH FFP SJP; Cerneli¢ 1983).

Zanimljiva je jedna starija varijanta plesa s nevjestom zabiljezena u Bunjevaca u
Lemesu (Svetozar Mileti¢). S nevjestom je plesao samo diver u pono¢, ostali su davali
novac kao da i oni plesu s njom, dok je netko hodao uokolo sa zdjelom i skupljao
novac. I naziv za ovaj obicaj je madarski, forgatas, uz pobunjevéenu verziju naziva
igranka za snasu (Cerneli¢ EZ FFZ 87). U bunjevackim selima juzne Madarske za taj je
obi¢aj radiren naziv igra za krajcaru ili igra za kravaljus¢® (Mandi¢ 1975:136; Batinkov
1977, Dipl. r. — KH FFP SJP; Sibalin 1975, Dipl. r. - KH FFP SJP; Cerneli¢ 1983

¢ Oba naziva potvrdena su u Vancagi, Cavolju, Gornjem Sentivanu i Biki¢u, a samo naziv igra za krajcaru

u Aljmasu, Ka¢maru i Gari.



Obicaj plesa s nevjestom 119

— Vancaga, Gornji Sentivan, Biki¢, Aljmas, Ka¢mar, Gara). U okolici Budimpeste
upotrebljava se termin kratke tance, a u Ercinu se kaze i snasin ples (Deisinger NMB
EA 4023; ibid. NMB EA 3031; ibid. NMB EA 3029; Cerneli¢ 1983). U ostalim
bunjevackim regionalnim skupinama nema posebnog naziva za tu pojavu, o tom se
obicaju govori neodredeno kao o plesu ili igranci sa snasom, ili opisno obrazlaze da se
prodaje nevjesta (Sekuli¢ 1986:331; Cerneli¢ EZ FFZ 87). 1 u samom terminoloskom
odredenju usvojenog madarskog obicaja uocava se odredena regionalna podvojenost,
ve¢ i ranije isticana u nekoliko navrata.

3.4.5. Procesi adaptacije i enkulturacije obicaja plesa s nevjestom

Nakon analitickog prikaza svih faza plesa s nevjestom kod Bunjevaca, moze se zaklju-
¢iti: obicaj plesa s nevjestom — negdje prije, a negdje kasnije — postao je sastavni dio
svadbenih obicaja podunavskih Bunjevaca u svim osnovnim i bitnim elementima koji
ga sacinjavaju u izvornom obliku u madarskim svadbenim obic¢ajima. Izvorni oblik
upotrijebljen u ovom kontekstu ne treba shvatiti doslovno kao stabilnu i staticnu
kategoriju. Ples s nevjestom je i u madarskim svadbenim obicajima imao svoje razvoj-
ne faze, pa je na ovom ili onom stupnju dolazilo do pojacanog utjecaja i prosirenja
te pojave izvan vlastitog kulturnog kruga, do enkulturacije u jednu drugu etnicku
kategoriju. Sam proces adaptacije i enkulturacije, koji se mogao pratiti i utvrditi tek
djelomi¢no, nije morao biti ujednacen, ali je svakako nastupio u trenutku kada sam
obi¢aj kod Madara poprima odredene formalne karakteristike kakve su zastupljene i
kod bunjevackog stanovni$tva. Uzimajuéi u obzir sve sastavne elemente toga obicaja,
njegova je adaptacija u Bunjevaca tekla, ¢ini se, prili¢no glatko, jer na formalnoj razini
nema bitne razlike izmedu nositelja ove kulturne bastine i njihovih primatelja. Nije
rije¢ o prihvacanju samo odredenih elemenata nego cijelog sklopa karakteristi¢nog
madarskog obicaja i o njegovu uklju¢ivanju u bunjevacke svadbene obicaje. Tako je
ples s nevjestom postao njihov integralan dio, koji se kao cjelina u pripadnika tih dviju
etnickih skupina u znatnoj mjeri razlikuju.

Zasto je upravo ples s nevjestom postao integralan dio svadbenih obi¢aja Bunje-
vaca? Ta je pojava na neki nacin specifi¢na jer je rije¢ o preno$enju uzeg segmenta
svadbenih obicaja iz jedne etnicke sredine u drugu. Sama ta ¢injenica bila bi dostatna
da previdimo eventualne srodne elemente u svadbenim obicajima samih Bunjevaca.
Stoga se treba osvrnuti i na neke bitne srodne obi¢aje u samoj tradiciji Bunjevaca
koji su se odrzali usporedno s obic¢ajem plesa s nevjestom ili su ponegdje, sto je rje-
de, ustupili mjesto madarskom obicaju. Starija literatura koja se odnosi prije svega
na Bunjevce suboticke regije, a u kojoj se ne potvrduje postojanje plesa s nevjestom,
jednim dijelom potvrduje obicaj da nevjesta za vrijeme svadbe ima duznost ljubiti
goste, koji joj zauzvrat daju novac, navodeéi ponegdje da to ¢ini drugoga dana pira
kada docekuje goste na kué¢nom pragu’, ili da nevjesta docekuje i ljubi svoje roditelje i

7 Szdrics 1842:887; Antunovics 1858:214; Bellosics 909:403; Ivdnyi 1891:197; ibid. 1892:598; Ivani¢
1894:102; Meznerich 1938:26.



120 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

svatove koji joj dolaze u posjet, tzv. pohodane ili podane (Préi¢ 1927:172; Erdeljanovi¢
1930:238; Sekuli¢ 1986:331). Taj se obicaj u okolici Budimpeste odigrava neposredno
prije plesa s nevjestom (Berkity 1839:325). Kasniji izvori potvrduju postojanje toga
obicaja na svim podrué¢jima podunavskih Bunjevaca. Pojava da nevjesta ljubi svatove
i od njih dobiva novac za poljubac, u najvise potvrdenih izvora prakticira se uspore-
dno s nevjestinim plesom za novac, i gotovo se u pravilu odigrava nakon toga obicaja,
odnosno kada nevjesta ve¢ ima na sebi oglavlje udate Zene, osim $to se ponekad izvodi
i u viSe navrata tijekom pira.®

Zanimljivo je izdvojiti nekoliko lokaliteta u kojima se isti¢e da je obicaj ljubljenja
svatova za novac ustupio mjesto obicaju plesa s nevjestom. U Ka¢maru je nevjesta u
pono¢ u pratnji jenge redom ljubila goste, za Sto su joj oni darivali novac. Kasnije ovaj
se obicaj izmijenio na takav nacin da snasa igra za krajcaru (Batinkov 1977, Dipl. r. —
KH FFP SJP). U Durdinu isticu da je ples s nevjestom obicaj koji su Bunjevci preuzeli
od Madara. Jo$ na pocetku 20. stolje¢a nevjesta je prije vecere obilazila goste, ljubila ih
i za to od njih dobivala novac. Na taj se na¢in ujedno, kako kazu, upoznavala s mla-
dozenjinom rodbinom (Cerneli¢ EZ FFZ 87). U Mateviu su terenski podaci nesto
drugaciji od podataka u rukopisnoj gradi. Ovdje nalazimo paralelnu primjenu obaju
obicaja, ali jedan isklju¢uje drugi s obzirom na ekonomski status mladenaca, odnosno
njihovih roditelja. Kod bogatijih se nije odrzavao ples, nego je nevjesta obilazila goste,
nudila ih pi¢em i za to dobivala od njih novac (ibid. 1983). Opis iz rukopisne grade
zanimljiv je kao ilustracija “mijesanja” tih dvaju obicaja: U danasnjim svadbama je u
modi obicaj bez obelezja ‘prodaje se zarucnica’, koji je poznat po celoj zemlji. Ranije se to
zvalo ples zarucnice. Zarucnica u svojoj svadbenoj odecs, u zarucnickoj haljini je poljubila
redom svekra, svekrvu, rodbinu od kojib je za to dobila novaca. Novac su stavili u njenu
kecelju. Zatim su skinuli nevestin veo i dobila je od svekra i svekrve zlatan novac, sakriven
u jabuku, ¢im je bogatiji svekar, tim je bio dragoceniji zlatan novac (ISpanovié, Dipl. r.
— KH FFP SJP).

Ovih nekoliko podataka, kao i rasprostranjenost bunjevackog obic¢aja da nevjesta
ljubi svatove za novac, svakako treba razmatrati u kontekstu obicaja plesa s nevje-
stom, jer su te dvije pojave, koje se po obliku razlikuju, bitno srodne, barem u nekim
aspektima koji su se u doticaju tih dvaju kulturnih elemenata mogli sjediniti. U oba-
ma slucajevima daje se novac kao pomo¢ mladom paru na pocetku bra¢nog Zivota.
Nadalje, oba obicaja imaju integrativno obiljezje jer nevjesta na taj nacin dolazi u
dodir s mladozenjinom rodbinom i s njom se upoznaje, dok rodbina sa svoje strane
izrazava pristanak da nevjestu primi u svoju sredinu. U nekoliko slu¢ajeva obicaj koji
ima ishodi$te u tradiciji Bunjevaca ustupio je mjesto srodnom stranom kulturnom
elementu. S druge strane, u veéini slu¢ajeva zadrzan je i vlastiti stari i prihva¢en novi
oblik obicaja. Dakako, na ovom mjestu nije potrebno pokusati proniknuti u dublja
izvorna znacenja obicaja plesa s nevjestom, $to su neki od madarskih etnologa poku-
savali, premda je to pitanje jos uvelike otvoreno i trazi poseban analiticki postupak

8 Deisinger NMB EA 4023; Batinkov 1977, Dipl. r. - KH FFP SJP; I$panovi¢, Dipl. r. — KH FFP SJP;
Cerneli¢ 1983 (Matevi¢, Gara); ibid. EZ FEZ 87 (Sombor i okolica, Durdin, Zednik).



Obicaj plesa s nevjestom 121

da bi ga se moglo argumentirano interpretirati (Gy6rgyi — Madcz 1980:567; Kaposi
— Madcz 1958:133; Baké 1987:193, 217). Donekle sam se dotakla jednog od mogu-
¢ih simbolickih znadenja tih dvaju obicaja, a to je pitanje integracije nevjeste u novu
zivotnu sredinu. Ostaju otvorene jo$ i druge mogu¢nosti tumacenja simboli¢nog zna-
enja obicaja plesa s nevjestom.

Drugi vazan integrativni faktor pri preuzimanju obicaja plesa s nevjestom svakako
je drustveno-ekonomski. U madarskim svadbenim obicajima ples s nevjestom postao
je sredi$nji dogadaj svadbenog pira, sazimajudi u sebi neke obicaje koji su se reducirali
i postupno gubili na znacenju. Madarski etnolozi dodli su do zakljucka da je vazan
faktor koji je ples istaknuo u prvi plan upravo drustveno-ekonomska uvjetovanost
toga obicaja, u kojem se vaznost pridaje novcu sakupljenom pri plesu koji ¢e mla-
dom bra¢nom paru u znatnoj mjeri egzistencijalno olaksati poéetak braénog Zivota
(Gyorgyi — Madcz 1980:567; Kaposi — Madcz 1958:133; Baké 1987:191; Solymos
— Golner 1983:205-206). Da je upravo gospodarski ¢initelj presudan za adaptabil-
nost ovoga obicaja, pokazuje njegova rasirenost i kod stanovni$tva doseljenog u Backu
nakon Drugoga svjetskog rata, koje je — prema terenskim istraZivanjima o svadbenim
obi¢ajima i njihovim mijenama u madarskom selu Bezdanu — u kratkom vremen-
skom rasponu prihvatilo taj obi¢aj (Cerneli¢ 1985:45). Osim §to je obicaj koji u sebi
sadrzi ples kao sastavni element sam po sebi privlacan, dodatne poene atraktivnosti
stekla je i ¢injenica da se njegovom primjenom moze skupiti nemala svota novca za
utemeljenje novoga zajednickog zivota. U prilog ovoj tvrdnji ide i ¢injenica da su
Bunjevci, osim prihvac¢anja stranog kulturnog elementa, zadrzali i svoj tradicijski sro-
dan kulturni element, ¢ija svrha je u nekim aspektima ista kao i svrha plesa s nevje-
stom. Treba dodati da u Bunjevaca postoje i drugi oblici skupljanja novca za nevjestu.
Djelomic¢no je rije¢ o nagradivanju nevjeste novcem za obavljanje odredenih obi¢ajnih
duznosti u toku svadbe, kao $to je obaveza nevjeste da opere noge svatovskim casni-
cima i predstavnicima mladozenjine kude, $to je potvrdeno kod svih podunavskih
Bunjevaca. Duznost nevjeste da sutradan ujutro umiva svatove, inace rasiren obicaj u
juznih Slavena, osobito na podruéju potencijalne pradomovine Bunjevaca, potvrdena
je samo u Tavankutu u okolici Subotice. U vezi s tim isti¢e se da je nevjesta nekada
brijala svatove (ibid. EZ FFZ 87). Na obicaj umivanja svatova zapravo se nadovezu-
je obicaj brijanja kuma i starog svata, a katkada i ostalih svatova. Zanimljivo je da je
obicaj umivanja svatova znatno prisutan u madarskog stanovni$tva juzne Madarske
(Jung 1985). U Bunjevaca postoje i drugi oblici skupljanja novca za nevjestu, tako se,
primjerice, u okolici Budimpeste nekada licitirala svatovska grana, a u selima juzne
Madarske svatovi su bacali novac na svatovski kola¢, koji je nevjesti donosila na dar
kuma. Osim toga, u svih podunavskih Bunjevaca bilo je uobicajeno da nevjesta daruje
svatovske ¢asnike i mladoZzenjinu rodbinu kakvim darom. Svi su darovani za nevjestin
dar uzvracali novéanim prilogom. Dakle, darivanje nevjeste novéanim prilozima na
ovaj ili onaj nadin, s ovim ili onim simboli¢nim konotacijama, vazan je dio tradicij-
skog naslijeda Bunjevaca, u koji se sasvim prirodno uklopio jo$ jedan dodatni oblik
ovakva darivanja. U Bunjevaca, kao i u slavenskih naroda uop¢e, darivanje nevjeste i
svatova uzajamnog je karaktera, i taj se aspekt darivanja, uz ostalo, zadrzao, dok su se



122 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Bunjevci postupno uklapali i u obi¢ajnopravni sustav nove kulturne sredine, po kojem
uzvracanje darova nije briga mladenaca nego njihovih roditelja, istodobno zadrzavaju-
¢i u manjoj ili ve¢oj mjeri vlastita tradicijska obiljezja uzajamnog darivanja (Tarkdny
Sziics 1981:382-384).

U zavr$nom osvrtu na prikaz plesa s nevjestom u svadbenim obic¢ajima Bunjevaca
ponovila bih u glavnim crtama neke od zaklju¢nih spoznaja do kojih sam dosla u
analitickom postupku. Madarski obicaj plesa s nevjestom — kako u svom formalnom
obliku, tako dijelom i u svojem funkcionalnom znacenju — adaptirao se u sklopu
svadbenih obicaja Bunjevaca u odredenoj fazi svog razvoja u madarskog stanovnistva
kao nositelja toga obicaja. Postojanje srodnih kulturnih elemenata predstavljalo je, u
prvom redu na drustveno-ekonomskoj osnovi, plodno tlo za prihvacanje i integraciju
plesa s nevjestom u strukturu svadbenih obi¢aja Bunjevaca, pa je taj ples zadrzao kon-
tinuitet i prezivio u opéoj teznji transformacijskih procesa, koji podrazumijevaju redu-
ciranje i sazimanje brojnih obrednih i ceremonijalnih postupaka koji su nekada ¢inili
cjelovitu strukturu svadbenih obicaja. Ne samo u nositelja te tradicije, nego i u njezi-
nih primatelja, u ovom slucaju Bunjevaca, ples s nevjestom upravo je u novim drus-
tveno-ekonomskim uvjetima nasao svoje mjesto sredi$njeg svadbenog dogadanja.



3.5. ZadruZne obitelji roda Balazevi¢-Marinkic
u nekoliko generacija

(od sredine 19. stolje¢a do 1946. godine)

3.5.1. Osnovni podaci

Zadruina obitelj Balazevi¢-Marinki¢ nije imala poseban naziv. Govorili su da Zive
u zajednici. Nije bilo ni posebnog nesluzbenog nadimka. Drugi dio obiteljskog
imena, Marinki¢, smatrao se nadimkom, premda se takav vodi sluzbeno. Prema pre-
daji, u krajeve oko Subotice doslo je petero brace Balazevi¢a i jedna snaha ¢iji je muz
bio ubijen. Ona je imala petoricu sinova i zvala se Marinka. Njena su djeca po njoj
uz prezime Balazevi¢ dobila jo$ i prezime Marinki¢. Od te grane potekla je zadruga
Balazevi¢-Marinki¢. To se dogodilo, smatra se, prije priblizno 350 godina. Izvorni
oblik prezimena Balazevi¢ bio je Blazevi¢, ali je ono vremenom madarizirano.'

U zadruzi je obi¢no bilo viSe od 20 ¢lanova. Zadruzna jedinica postojala bi sve
dok se najmladi brat nije oZenio. Nakon toga su se odijelili jer su smatrali da ih je bilo
previse. Svakom sinu se osigura sa/as, a otac je uvijek ostajao s najmladim sinom. Kad
su se odijelili, svaki je sin nastavio Zzivjeti u zajednici sa svojim sinovima.

U zadruzi su svi bili povezani krvnim srodstvom i zenidbenim vezama. Brak medu
srodnicima nije se sklapao do ¢etvrtog koljena. U zadruzi u kojoj je Tomo bio starje-
$ina zivjeli su u pocetku svi na jednom sa/asu, medutim, kad su se poceli Siriti i kad
ih je bilo vise od dvadeset, poceli su kupovati salase za svakog sina posebno. Tako se
obitelj Balazevi¢ proirila i svi su Zivjeli u jednom Soru (kraju). Taj se kraj po njima i
zove Marinkic kraj. Kad im sinovi odrastu i ozene se, odlaze na novi salas, a do tada
yive zajedno s ocem. To ne znadi odvajanje jer i dalje svi zajedni¢ki rade. Zive svaki
na svom salasu, jer zbog velikog broja ¢lanova ne mogu biti svi na jednom mjestu.
Sjediste obitelji je salas na kojem Zivi otac. Zadrugom se smatraju po zajednickom
zivotu i radu. Podaci o organizaciji zadruznog Zivota i rada ponekad prelaze okvire
same zadruge Balazevi¢-Marinki¢, pa ovaj prikaz djelomic¢no daje i op¢i pregled zadru-
znog obiteljskog sustava bunjevackog zivlja u Tavankutu.

! Zahvaljujem Anici Balazevi¢ iz Tavankuta na iscrpnim podacima iz Zivota i rada ove zadruzne obitelji.

U vrijeme ispitivanja, 1979. godine, Anica Balazevi¢ imala je 64 godine.



124 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Sime  Tezxa —— Laza Klara {rod Stipan  Maca (rod —_ Anmun
| (71846-1919) (71868-1946) Ivandekié) (1888-1943) Ketenovié) L (1914-1940)
Mariska
(1919)
—  Bodo Milka (rod —T Kata
(1890-1978)  Rinkovic) (1931)
= Nikola
| (1933)
L Erfika
(1935)
Joso Mara (rod Gabor
(1895-19387)  Ivandekié) )
= Ruia
\—  Luka
— Julez Teza (rod Peji¢ ——  Ivan Mariska (rod — Josa  Ciltka {rod Ana
(1880-1925)  -Tukulfac) (1887-1930)  Skenderovié) (1908}  Balakevi¢) (1931)
Ivan
(1933)
Mila
1935
| — Bodo ¢ d
(1911-1946)
Lazo  Kaa {rod Stanko
(1919)  Semudvarac) (1943)
Marin
(1945)
Klara
{1915)
Mijo Kaia (rod Blaza
(?1891-1938)  Stantié) (1908-1954)
Dula
{1911-1958)
Sive Maca (rod
(1850-1920)  Pijukovic)
Lozija ?
(?1853-71933)
—  Mijo ?
(7-19367)

I Blaia Teza (rod
| (*1915%)  Skenderovic)
1

'—  Krista

Prilog 8. Rodoslovije zadruge BalaZevié-Marinkié, Tavankut (sastavila M. Cerneli¢)

3.5.2. Imovina

3.5.2.1. Zajednicka imovina

Odnos prema svakom dijelu zemljiSta u vlasnistvu zadruge bio je jednak. Nije se pra-
vila razlika izmedu zemlje koju posjeduju od starine i one kasnije kupljene. Kad god
bi se zemlja kupovala, dobila bi naziv prema bivsem vlasniku. Bilo je oranica, livada,
$uma, vinograda, ritova s trskom kojom su se pokrivali sa/asi. Svaki dio zemlje imao je
ime. Raspored parcela odredivao se prema vrsti zemljista. Tako je baséa bila u dolovi-
ma na nizem zemljiStu. Zauzimala je od ¢etiri do pet lanaca (1 lanac = 2000 hvati), a
koristila se za uzgajanje povréa. Vinogradi su bili na viSem pjeskovitom zemljistu, koje
se zvalo napiskovita zemlja. Bila su Cetiri lanca vinograda, od osamdeset do sto pedeset
lanaca oranica za Zito i kukuruz te od Cetiri do pet lanaca livada koju su zvali sinokos.
Bila je smjestena pod dolom gdje je rit. Voénjaka je takoder bilo od ¢etiri do pet lana-
ca, a voce se jo§ sadilo i u vinogradu. Od deset do petnaest lanaca oranica ¢uvalo se za



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 125

ugar (po godinu ili dvije se nije oralo; zemlja se ostavila da se odmori i na njoj se ¢uvala
stoka). Kasnije se na isti taj nacin ostavljala na ugaru druga parcela zemlje. Na takvoj
odmorenoj zemlji dobio bi se dvostruki prirod. Bilo je jos i od cetiri do pet lanaca
ledine. Pjeskovito zemljiste se, osim za uzgoj vinove loze, koristilo i za sijanje razi.
Imanje se povecavalo prema visini prihoda, po tome je li godina rodna ili nije. Ako
je godina rodna, imovinu su povecavali za dva — tri lanca svake godine. Dogadalo se
da led unisti sav prirod ili da se zadrugari razbole od nekih zaraznih bolesti (primjerice
1850. godine mnogi su se razboljeli od kuge), pa se te godine obradilo malo zemlje.
Salas je naziv za kudu, ali i za Citavo kuéiste zadruge. Sastoji se od Cetiriju osnovnih
dijelova: domacinska soba, kuca, Cista soba, amberus. U Cistoj sobi smjeSteni su kovcezi
— dolafi i Safunjeri (kovceg s ladicama) koje su snahe donijele u miraz. Sve $to ¢ini nji-
hovu préjju (miraz) spremalo se u ¢istu sobu. Ispred salasa je ambetus na stupovima od

] 1
Kr Kr

Kr xelllDst!|lve| kr M5
kr

L1l K

D

el
=
s
=
>
N
TS, -, (RN . S

Prostorije:

AS = ambetus, €S = ¢ista soba, DS = domacinska soba, K = kuéa, MS = mala soba, Qp = pajc

Prilog 9. Unutrasnje uredenje salasa i prostorija (izradila M. Cerneli¢)



126 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

draca (naziv za bagrem), pokriven trskom. Do diste sobe smjestena je kuca, mjesto gdje
se kuha, a pored nje je domacinska soba.?

Ambetus je podijeljen na $pajc i malu sobu za mladi braéni par. U Spajcu se drze mlije-
ko, sir, mast, slanina, kobasice, $unka (manja koli¢ina za svakodnevnu upotrebu, dok se
veca kolic¢ina drzi na tavanu). U $pajcu su bile police i nize klupe s debelim nogama i od
debelih dasaka, na koje se poslazu stvari. Uzdignute su iznad zemlje da se hrana o¢uva od
miSeva, a i radi ¢istoée. Ispod klupe se drze sitnije stvari koje se mogu pomicati. U $pajcu
su i grede u koje se u¢vrste dvije vrljike izmedu kojih se moze po potrebi staviti drveni
Stap na koji su se vjesale kobasice. Spajc je bio ukopan za dvije stepenice. Imao je male
prozore, budze, izvana opletene Zicom, drotorm, da ne moze ué¢i macka. Zimi se prozor
zatvori, a tijekom dana stavlja se tamni zastor. Miseve i $takore tamanili su sumporom
na $tapi¢u (anslag), tako da se stavi u rupu koja se potom zamaze blatom.

Svi osim mladog para spavali su u domacinskoj sobi. Oko pedi je banak (klupa).
Pe¢ je okrugla i zvala se banja peé. Uz nju su bile dugacke daske na kojima su spava-
la djeca do 10 godina na opaklijama, kozusima s duzom ov¢jom vunom. Uza zid su
kreveti za odrasle. U sredini je domacinski astal i klupe sa svake strane stola. Po sredini
sobe je slime — velika greda na stropu, a poprijeko slimena su na od metar do metar i
pol razdaljine gredice. Izmedu slimena i gredica je prazan prostor u kojem su se drzala
pismena: kalendar, zapisi kad su se rodili sin ili kéi, podaci o imovinskim prilikama i sl.
Taj papir se zvao rabos. Bilo je vise rabosa; tako se, primjerice, zabiljezi kad se odvede
krava, konj, kad se $to posijalo, neki vazniji dogadaji i slicno. Tu se drzao i novac u
manjim koli¢inama. Novac se inace drzi u zidu, u pola metra visokom udubljenju od
30 cm s vratima. Taj se prostor zaklju¢avao, a klju¢ je bio kod domacina. Pored peci
je bio tkalacki stan. Znali su tkati asure od rogoza koji je rastao u ritu, za sobu i kuhi-
nju, za pod odzak, debele i do dva centimetra. Bile su prirodne boje. Ranije su se asure
stavljale na pod, kasnije su se prestale upotrebljavati. Neki sa/a$i nemaju spajc i sobu za
mlade. Salas je pokriven trskom.? Na tavanu su se u ve¢im koli¢inama drzale kobasice,

2 U kudi se sa dviju strana uza zid nalaze postolja odakle se lozilo pe¢i, od kojih je jedna bila u éistoj sobi,

a druga u domacinskoj sobi. U sredini izmedu ovih dvaju postolja je udubina u koju pada gar kad se
pe¢ disti. Pored obaju postolja uz zidove prema ¢istoj i domacinskoj sobi su katlanke za kuhanje, malo
uzdignute od zemlje. Katlanke su zidane od cigle i omazane blatom, ostavljena je Supljina za kotao.
Katlanka je bila i u dvori$tu, izmedu salasa i staje, a tu se pripremala hrana za perad. Bila je natkrivena
slamnatim krovom koji su drzala Cetiri stupa. Uz katlanku je na dvoristu bila i manja pec.

Kuhalo se u zemljanim loncima. Medu njih se stave éutke (orunjen klip kukuruza) i granje. Corbe i
op¢enito gusta hrana kuhaju se u tucanoj (zeljeznoj) krastroni. Uz katlankn u kudi nadinjena su udublje-
nja za krastrone, koja su ista kao i udubljenje za kotao samo su manja i etvrtastog oblika. Katlanka je
okrugla. Osim zemljanih lonaca, imali su i posudu zvanu #ganj u kojoj se peklo sve $to se priredivalo
na masti. To je okrugla posuda od #uéa, obi¢no s trima nozicama na donjoj plohi. Imali su i sadzake,
obrude s trima noZicama u ¢etiri do pet velic¢ina, u koje se stavlja krastrona. U zidu su bila udubljenja
koja su sluzila kao police za sude. Prostor u kojem su postolja za loZenje zatvoren je odozgo gredicama,
a prostor u kojem je katlanka naziva se pod odzak i otvoren je do tavana, tako da se vide grede. Na grede
se objese kobasice, slanina i $unka da se suse.

Salase su sami pokrivali, ali su postojali posebni ljudi koji su znali umetati #zboj. To su kra¢i snopovi
trske, do 50 cm, koji su se sjekli posebnim alatima i njima se popunjavalo kroviste, da bi debeo sloj
trske odrzao toplinu na tavanu. Uzboj se medu ostalu trsku utjerivao daskom koja se naziva majica.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 127

sunka, slanina, sve objeseno o vrljike. Osim toga, na tavanu se drzi brasno, voce (jabuke
i grozde), mekinje, Zito za kruh za ¢itavu godinu (tri metra po osobi), orasi, suhe §ljive,
tarana, dzak maka. Tavan iznad salasa naziva se ¢ist tavan. Pod u salasu je bio od nabi-
jene zemlje. Jednom tjedno se podmazivao, tj. oprao vodom u svim prostorijama.

Sa sjeverne strane dvorista smjestena je staja, duga trideset metara, Siroka pet meta-
ra (tlocrt, pod: ST).* Sastoji se od radnicke sobe i kamare, u kojoj su ¢uvali kukuruz,
mekinje, orude, zob za konje (tlocrt, pod: RS). Tu se nalazi i prostor zvan kosara, u
kome je smjesteno ¢etiri — pet pari konja, tri — éetiri kobile, dvoje — troje Zdrebadi, te
volarica, gdje su tijekom zime krave; tu se othranjuje telad, tove bikovi i krave (tlocrt,
pod: Kos, V).

Ljeti se jelo u ambetusu ispred staje. Taj prostor se zvao litnja kujna (tlocrt, pod: LK).
Dok je bilo radnika, jelo se u radnickoj sobi za dugackim stolom s klupama. U jednom
kutu u radnickoj sobi nalazila se katlanka, veliki kotao za iskuhavanje posuda u /usiji
(tlocrt, pod: RS, Kat).” U zidu szje blizu krovista bile su budze, otvori za zrak, da pro-
puh ne bi uhvatio stoku (tlocrt, pod B). Ako je vani zima, budze se zatvore slamom.

Uz staju se nalazi korlar dug deset metara, Sirok Cetiri metra (tlocrt, pod: Kor). To je
zapravo ograda od proséa, koje je od draca, bagrema. Bagremovo drvo se ispili, a zatim
iscijepa na prostace te se time ogradi prostor u kojem se tijekom ljeta drzala stoka. U
korlat se bacala okupina, slama koja se ocupa s guvna blizu salasa. Na guvnu se odlaga-
la i kukuruzovina, slama, ogrizine. Ljeti se to zvalo okupina. Odatle su se nosili razni
ostaci u korlat gdje ih krave izgaze i istore i od toga se pravi gnojivo.

Nasuprot salasu nalazi se komara za vino, voce, susene §ljive, jabuke itd. (tlocrt,
pod: KM). Ukopana je dva — tri metra u zemlju. Duga je do petnaest metara, a $iroka
Sest metara. Unutra su tri drvena stupa koja drze grede.

U dvoris$tu su s juzne strane uz salas bila tri ambara, duga po pet metara (tlocrt,
pod: A).° Ambar se moze pomicati na trima osnovnim gredama. Pokriven je trskom,
a krov je na dvije vode i na zabat kao i sa/as. Krov je priliéno strm da kisa ne pada
po zitu.” U dvori$tu je bilo vise koternjaka (kotera) okruglog oblika (tlocrt, pod:

U daljnjem tekstu ¢e se uz prikaz svake pojedina¢ne gospodarske zgrade upudivati na tlocrt kucista i na
odgovarajuée kratice kojima je svaka pojedina zgrada (ili dijelovi zgrade) u tlocrtu oznacena.

Lusjja se pravila od pepela drveta. Pepeo se sipa u posebnu burad od dasaka u kojima se inace drzala i
prekrupa. Tu se jos sipala i gar, sve skupa se prekuhalo i dobila se luzna voda. U /usiji se sude iskuhavalo
pred advent, na tre¢i dan poklada i na prvi dan korizme.

Za svaki ambar se najprije stave na zemlju tri debela balvana, a poprijeko dva, u njima se izbuse rupice
i zabadaju prutovi svuda uokolo (prutovi su dugi do dva metra i vie). To podnozje se izradivalo tako
da bude pomi¢no. Ispred podnoZja stavlja se valjkasto drvo. Prvo se uévrsti uokolo deblje prude, izme-
du kojeg se umece tanje. Kad se uplete do kraja, napravi se maz od krupne pljeve, Zute zemlje i vode i
nabacuje na prude, te se ostavlja da se osusi. Za proces nabacivanja maza kaze se da se nabublji. Kad se
nabacano blato osusi, ravna se das¢icom koju nazivaju fangla; na fanglu se stavi blato i njime se ravnaju
zidovi. Na kraju se okreci na bijelo izvana i iznutra.

Na krovu su na sredini po dvije daske zvane alov. Zakuju se drvenim klinovima (isto i na s#/asu) te se na
to stave magarci, po dva ukrstena drveta koja se poloze preko daski da vjetar ne otkrije ambar. Magarci
se stavljaju na razdaljinu od po metar do metar i pol. Na gornjim prekrizenim krajevima bili su lijepo
rezbareni, ve¢inom je bila izrezbarena konjska glava. Na svakoj gospodarskoj zgradi krov se radio na
ovaj nadin.



128 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

. 8 cn j =

© ®

EJ& "}'iﬂ =
9
= -]°¢:’ .
s ; @
& ]:-? >
&l hé --0---0--
™! ® 3 ®
< -}.? o ;\7 o o] @ ®
TElY ®
o
‘_C_':: o 'Qf &c
[
!‘? hel3
= = Fo——— —m—— e o—mssmm=ee -
! & S i
ey s ! i
®E ‘Z; I, — @
A ewilk (

Dvoriste - aviija:

A = ambar, Al = alov, B = bud’a, € 1i € Il = ardak, D = derant (bunar), Ka i Kap = kapija,
Km = komara, Kor = korlat, Kot = koternjak, O = obor, 08 = otvorena fupa, Ov = ovtinjak,
Ra = ranjenik, $ = sala§, St = staja (koja se sastoji iz: K = kamara, Kat = katlanka, Ko§ =
kodara, Kov = kovaénica, LK = litnja kujna, RS = radnitka soba, V = volarica), Sv = svinjak,
511811 = Supa, Us = uselidte, kapija za ulaz na zemlju, VrP = vrataca za pjesake, VV = velika
vrala.

Stabla u dvoristu:

D = dud, J = jablan, = = redovi draova

Prilog 10. Tlocrt kuéista zadruge Balazevié-Marinkié (izradila M. Cerneli¢)

Kot).® U njima su bili pili¢i, guske, patke. Obi¢no su se koternjaci pravili na proljece,
a trajnost im je bila dvije — tri godine. Ako su koternjaci stari, u njima su se drzali stari
pili¢i, a za mlade pili¢e naprave se novi. Kasnije su za istu svrhu gradili ¢etvrtaste male
zgrade od cigle koje su nazivali kokoSinjak.

8 Koternjaci se grade istim postupkom kao i ambar.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 129

U dvoritu Marinkic¢a bila su dva ¢ardaka za kukuruz (tlocrt, pod: C Ii C 1I).°
Odmah uz prvi éardak (C 1) nalazi se prva supa (S 1) koja je bila otvorena. Uz supu su
sa svake strane obori za tovljenje svinja. Citav ovaj kompleks bio je pokriven krovom
od slame, poduprtim stupovima. Izmedu supe i obora nalazi se ranjenik, veliki obor
(tlocrt, pod: CI1 S O, Ra).

Drugi éardak (C 11) dug je dvadeset metara (pri zemlji, bez stupova). Kako su
¢ardaci bili uz samu zemlju, kukuruz je ¢esto hvatala plijesan, pa su se kasnije poceli
graditi nesto uzdignuti od zemlje (tlocrt, pod: C 1.0

Jedna od supa (S 1) bila je spremiste za orude i strojeve: plugove (Cetiri — pet),
sijadicu, branu, reseto. Tu je bio veliki ardov (bure) od dasaka za vino i kade, manja
burad u koja se stavlja cefra, tj. razno voée koje se tu slaze i priprema za rakiju. Kada
se odozgo pokrije. Imali su Cetiri kade.

Uz zapadnu ogradu dvorista smjestena je otvorena $xpa na stupovima. Ima samo
krov i zid sa sjeverne strane, da se zastiti od vjetrova. Zimi se tu drzala pica (hrana za
perad), pliva (pljeva), kukuruzovina, djetelina, loza, granje, éutke."! U jednom dijelu
otvorene supe bio je ovtinjak (tlocrt, pod: OS, Ov).

Pokraj otvorene supe nalazi se kopani alov od jablanova drveta. Obi¢no su ga dubli
muskarci ili su ga kupovali od Cigana. Uz alov se nalazi bunar s dermom (tlocrt, pod:
Al D).

Ograda oko salasa je od draca (bagrema).'” Stabla bagrema, topole i jablana rasla
su u redovima pored juzne ograde s unutrasnje strane. Drvecde se sadilo s juzne strane
da pravi hladovinu. U svakom kutu sa/asa bio je zasaden po jedan jablan. Ispred salasa
bio je velik dud pod kojim se ljeti jelo.

Opisan je dida Tomin salas, dakle salas osnovne zadruzne grane Balazevi¢-Marinkic.
Inace su i svi ostali sz/asi bili sli¢ni, sa svim nabrojanim gospodarskim objektima, nesto
drugacijeg rasporeda i broja.

Marinki¢i su imali mlin zvan suvaja. Bio je na salasu na kojem je zivio Stipan,
najstariji sin Laze, Simina unuka (taj je sa/a5 srusen i na istom mjestu izgraden novi).

?  Cardak 1 je visok dva metra, dvadeset metara dug i dva metra Sirok. Gradili su se na taj nacin da se

duzinom uvijek pruzaju na sjevernoj strani gdje pusu vjetrovi (severac) da se kukuruz dobro prosusi.
Stupovi su se postavljali na razdaljini od dva i pol metra, a prostor izmedu njih ispleo se pru¢em. Prvo
se na razmaku od deset do petnaest centimetara zabode deblje pruce koje se preple¢e tanjim. Prepletati
se pocinje od sredine prema stupu. Cardak se sastojao od dvaju dijelova, gornjeg koji je sluzio kao
spremiste za kukuruz i donjeg koji se jo$ i nabubljao kao i ambar jer su tu drzali svinje. Zvao se svinjak.
Prostor za prasce bio je odijeljen od prostora za krmade proséem. Kasnije se éardak pravio od leca, pilje-
nih jablanovih dasaka.

Prude za ambare, cardake i kotere nabavljali su iz vrbinjaka na kraju rita.

Pica se nosi u $upu prije nego $to padne snijeg da perad ne ostane bez hrane. Obi¢no se unosila pred
Bozi¢.

Ograda se pravi tako da se na razmaku od dva metra ukopaju stupovi, a izmedu stupova se stavljaju
prostaci koji se iscijepaju i isteSu od draca. Petnaest centimetara ispod vrha stavlja se pojasac koji je tanji
od proséa. Pojasac se ucvri¢ivao prucem, a u novije doba zicom. Ranije su ograde pravili od pletera. I
kad se ograda pocela izradivati od proséa, kapija je bila od pletera. Kapija (vrata) se pokretala vezovima
pravljenim od pokvaSenog rogoza koji se upletao, a njime su se vrata na gornjem i donjem dijelu vezi-
vala za stup. U novije vrijeme kapija se radi od dasaka.



130 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Na suvaju se mljelo i krupilo za Citavu obitelj. Zadruzno je zemljiste bilo nisko polo-
zeno."

Marinkiéi su sami pekli cigle. Imali su cigljanu na donjem kraju zemljista, da ne bi
doslo do pozara.'* Za rasvjetu su sluzile uljanice od otpadne masti."> Osim toga, imali
su i lampase na petrolin, ali se to rjede upotrebljavalo jer se petrolej kupovao.

Za loZenje su se upotrebljavale ¢utke i otpad od kukuruza, ogrizine, loza od vino-
grada, granje. Zimi se lozilo u banju pec. Uvijek je lozila redusa.

Od domactih Zivotinja imali su dvadeset — trideset krava, od ¢ega uvijek deset kra-
va muzara. Krave koje nisu bile niti za teljenje niti za muznju, ugojile su se i ostavile
za prodaju; a od desetero junadi muska se telad ostavljala do dvije godine i tovila za
prodaju. Imali su po tri para volova za oranje, Cetiri para konja (dva paradna konja
vozila su ih u crkvu, na prostenje i u svatove), do pedeset ovaca, do sto svinja, osam
— deset krmaca. Klalo se pet — Sest svinja ljeti, pogotovo kad su imali radnike. Klale su
se Sildane svinje, tj. svinje koje nisu napredovale. Svi ostali prasci su se tovili. Imali su
jos petsto — $esto kokosi (kad se zbog povecanog broja ¢lanova obitelji odlazilo na nove
salase, svatko bi ostavio kokosi na starom sa/asu); do sto gusaka, ovisno o broju zenske
djece jer je gus¢je perje bilo dio miraza; dvadeset — trideset pataka; pucaka (purana)
koliko god se moglo othraniti. Pucke su dosta prodavali jer su bile na cijeni. Marinki¢i
nisu imali péela (neke su ih obitelji drzale).

Orude i ostali pribor bili su zajednicko vlasnistvo. Kad je dosla nova snaha, kupila
joj se preslica. Imali su viSe pasa (jednina: ker, mnozina: vaski) i macaka (Cetiri — pet
vaski, Sest — sedam macaka). Svaki brat je imao po jednog kera, kojega bi odvodio kad
bi odlazio na novi salas.

3 Oni koji su imali poviSeno zemljiste, koristili su vitrenjace za velike obitelji. Suvaja se sastojala od dva-

ju velikih kamena, okrugla Zervanja, koji su u sredini imali otvor. Na sredinu se stavi bagremov stup,
stoZer, koji je imao popre¢no u kriz uglavljene dascice. Taj je kriz ulazio u kamen i kako se stozer okrece
(a pokrecu ga konji), kriz pokre¢e kamen. Doronga je podnoZje koje je drzalo suvajski kamen. Okolo
suvaje je kolo po kojem su isli konji, a udaljeno je od suvaje dva metra. Suvaja je pokrivena trskom u
obliku $esira, a postojao je jedan ulaz u nju. Kad se konj upregne i krene, pokrene stoZer i preko dviju
ukrizenih dasaka pokrene se kamen (gornji kamen je manji od donjeg). Zito se sipalo u rupu u sredini
i kako se suvaja pokretala, Zito je padalo izmedu dvaju kamena, a na jednoj strani brasno se izlijevalo
u vre¢u. Taj se postupak nazivao meljenje na proso. Upotrebljavalo se tako samljeveno Zito, a jedino
se za kolace jos i sijalo. Za Bozi¢ se jo$ jednom samelje da bude sitnije. Ako se gornji poklopac malo
pridigne cekrkom, tada se krupilo, tj. mljelo na krupnije. Suvaja se upotrebljavala do 1925./26. godine.
Nakon toga su presli na seoske mlinove. Vitrenjace su se duze zadrzale, sve do Drugoga svjetskog rata.
Na suvaju su se pilile i daske, no kazivacici postupak nije poznat.

Od zemlje su pravili valjke, koji se od osam do deset dana peku na kukuruznim ogrizinama. Svaka
zadruga u selu imala je komad zemlje na kojem je bilo Zute zemlje, a njome su se i nabijali sa/asi.
Pomijesa se mast od kobile, konja ili svinja s jednom tre¢inom zemlje. U zemljani lon¢i¢ se na sredini
pricvrsti fitilj od tkanog materijala ili vune te se naspe smjesa masti i zemlje. Mast natapa fitilj. Ponekad
su upotrebljavali i govedi loj koji je bio bolji jer je tvrdi i sporije se otapa.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 131

3.5.2.2. Privatno vlasnistvo

Svaka je snaha donosila u zadrugu préiju (miraz). Préija se sastojala od opreme, safi-
njera (ormara), dolafa (sanduka) te novca u vrijednosti jednog lanca zemlje. Takoder,
donosila je i nesto stoke, koja je ostajala osobno vlasniStvo nje i njenog muza. Préija
je inade takoder bila njezino vlasni$tvo. Posebna kategorija udavaca bile su risoskinge,
tj. one snahe koje su sa sobom u miraz donosile cijelo imanje jer nisu imale brace
ili roditelja. Tako je i u obitelj Marinkica usla risoskinja. To je bila Maca Keéenovi¢,
Stipanova Zena, koja nije imala roditelje, nego samo jednog brata. On joj je odmah
dao njoj pripadaju¢i dio imovine, tako da je u ku¢u Marinkic¢a donijela Sest lanaca
zemlje. Ta se zemlja uzorala zadruznim konjima. Radio je njen muz, a ona je pobirala
plodove.

Sinovi su takoder dobivali neku vrstu préije. Svaki brat je dobivao konja, kravu,
krmacu, troje — Cetvoro nazimadi (svinje koje ¢e sam hraniti). Otac im je to davao
kako bi naud¢ili samostalno raditi i gospodariti te da nauce ¢uvati novac. Ta se stoka
hranila zadruznom hranom, a novac od prodaje pripadao bi njenom vlasniku. Sin je
od svoje zarade mogao kupiti par lanaca zemlje i tu je zemlju obradivao zajednickim
alatom. Na osnovi imovine koju je otac davao sinu i Zenine préije, braéni par je tije-
kom vremena stekao nesto novaca, tako da su mogli kupiti zemlju koja se nazivala
ste¢ena. Zemlju u privatnom vlasniStvu zadrugari su zajednicki obradivali. Stoku su
drzali zajedno, ali se znalo koja je kome pripadala. Tko je imao dovoljno novca, mogao
je kupiti konja, kojeg je hranio slamom i kukuruzovinom sa svoje zemlje. Zajedno se
drzalo i Zito u ambaru, ali se otprilike znalo koliko je privatno vlasnistvo svake poje-
dina¢ne zadruzne obitelji.

Za gladnih godina i nedada sin je davao od svojega privatnog vlasni$tva zadruzi.
Tako je jedne godine dio njihovog zemljiSta zahvatio led. Kad se ovrsilo Zito, sinovi su
dali od svojeg prihoda u zadrugu, ¢ak i ako je to bilo sa Zenine zemlje. To se kasnije
nije nadoknadivalo. Iz prakti¢nih razloga nova su zemljista kupovali u drugom azaru,
kako bi u slucaju tuce imali parcelu zemlje koja nije oste¢ena. U slucajevima nedade
brada su si medusobno pomagala, ¢ak i kad su bila podijeljena.

3.5.3. Gospodarenje

Rijetko su na salasima imali povrsine za ispasu stoke. Na zadruznim njivama stoka je
pasla na zemljistu koje je ostavljeno na ugar. Stoku su izgonili na drzavne pasnjake,
atove, kad nije bilo poslova. To su radili po dogovoru, pa je jedan ¢ovjek primio sto-
ku od ostalih susjeda i po tjedan dana ¢uvao na atovima. Tamo je spavao i nadinio si
provizorni krov od trske. Ru¢ak mu se nosio tamo.

Od mlije¢nih proizvoda pravili su maslac, sir i m/adi sir te posebna jela: skorupnjacu
i prisnac.'® Sirilo se u posebnim kacicama koje su izradivali majstori, ali su ih nekad i

' Maslac se pravio u drvenom stapu. S kuhanog mlijeka se skine skorup i lupa se dok se ne zgusne.

Skorup se moze i prziti, pa se pravi skorupnjaca. Kad se skorup dobro zagrije, stavi se brasno da se
odvoji maslo. Stuce se jaje i ulije malo mlijeka.



132 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

sami pravili. Sira je bilo po pet — Sest kacica od 20 litara, a nastojali su ih napuniti za
advent i korizmu.'” Posebno se pravio mladi sir, a od toga prisnac, kola¢ sa sirom, od
otezanog tijesta.'®

Odjecu od vune sami su izradivali."” Drzali su toliko ovaca koliko im je bilo potre-
bno za vunu za odje¢u. Nesto ovaca su i prodavali, a prodavali su i koje grlo drugog
blaga. Dida Sime je bio poznat trgovac. Kupovali su ako su ocijenili da je stoka bolje
rase, da joj povecaju broj. Stocarstvo je imalo vaznu ulogu u odnosu na ratarstvo.
Osiguravalo je gnojivo. Volovi su sluzili pri obradi zemlje.

Na godinu su zaklali $est — sedam svinja (sto pedeset — tristo kilograma), a debele
svinje su prodavali. Péelarstvom i lovom se nisu bavili, kao ni ribolovom jer nije bilo
potoka ni rijeke u blizini.

Od Zita su uzgajali pSenicu, je¢am, zob i raz (zbog pjeskovitog zemljista). Glavni
usjev je pSenica, sijalo se i puno raZi, a manje zobi i jeéma za podmladak stoke. Svi
sposobni ¢lanovi zadruge sudjelovali su u poljodjelskim poslovima. Kad se, primjeri-
ce, kosilo, muskarci su kosili, a ene su rukovetale. Zito se vréilo konjima u krug.*

17 IsteSu se daske od jelovine (¢amovine) i sastave. Pravili su obru¢ od sase (rogoza). Rogozina se uplete

kao pletenica te se nacini obru¢ oko kace. Kad se zakolju svinja ili krava, izvadi im se Zeludac, dobro
opere i osusi tako da otvrdne. Jedan takav Zeludac traje dva — tri mjeseca. Prema potrebi, komad suhog
zeluca se pokiseli u sirutku i on pusta kiselinu. Mlijeko su stavljali u velike kgpane (izdubene) zdjele od
topole, brijesta ili jablana, volumena do deset litara. Mlijeko se, razliveno u te zdjele, drzalo u ¢istof sobi
da se ne uprlja. Drugi dan pokupi se skorup, mlijeko se iz zdjele prelije u zemljane lonce gdje se zagrije
i sipa u nacve. Kiselina (sirutka) se drzala u zemljanim éupicama od dvije litre, a iz cupice se salijeva u
nacve s mlijekom 1 sirenje pocinje. Kad se mlijeko usiri, povadi se u zdjele od mlijeka i, kad otpusti
sirutku, sir se izreze u skriske. Sirutku lijevaju u éupice koje poslazu na bankove da to koriste sutradan.
Skriske sira sole se i slazu u kacice i jo§ se jednom odozgo posole. Kad se kacica napuni, stavi se bijela
platnena krpa i zatvori se jelovim daskama. Bilo je pet — Sest takvih kacica. Nakon deset — petnaest dana
bijela krpa se skine i opere, a sirutka se odlije i nalije nova. Postupak se stalno ponavlja do upotrebe.
Tada se sir vadi iz kacice, u nacvama se opere dva — tri puta hladnom vodom, zalije svjezom sirutkom,
te slaze u posebne velike kosare i cijedi. Prekrije se krpom i tri — Cetiri dana nosi na sunce. Zatim se
sir melje na stroju i stavlja u prethodno dobro oprane kacice, prekriva bijelom krpom i tako stoji do
upotrebe. Takav sir traje gotovo do Zetve. Sir se melje o pokladama, kacice se stave pod odzak, poslazu
se na katlanku koja se ne lozi i tamo ostavi da uzrijava. Kad sir nabuja, nosi se u $pajc gdje se slaze na
daske koje su malo uzdignute od tla.
'8 Miladi sir je onaj koji se odmah trosi. Nazivaju ga jos i puciji sir. Ne pravi se sa siri§tem, ve¢ se ostavi
dva — tri dana da se sam prosiri. Stavlja se u krpene vrece i cijedi da bude susi. Takav sir se daje puckama
pa otuda i naziv.
' Vuna se dijelila na sivu, crnu i bijelu. Od crne vune su se plele arape i sveteri muskarcima, od sive su
se plele muske carape, a od bijele vune su se tkale pregace, ponjave za krevet i jorgani. Od bijele vune
izradivali su se carsapi za krevet. Kod éarsapa su i osnova i potka bile od vune, dok je kod ponjava i
pregaca osnova bila pamuc¢na. Od mladih ovaca pravili su se koZuvi za Zene i muskarce. Kad su zaklali
mladu janjad, od njihove su koze s vunom Sili sepice za glavu (sli¢no Subari), a od starije janjadi (za
Bozi¢ i Duhove) su se pravili koZuvi, koje su nosili tako da je koza bila okrenuta prema van, a vuna
prema unutra. Od koze s dugackom vunom pravile su se gpaklije od osam pola, a bilo je i kabanica od
Cetiriju pola.
2 Svaka vlat okretala se klasom prema rubu gumna, a slamom prema unutra. Mjesto gdje se visilo zvalo
se vrsalj, a bilo je izgradeno od u krug sloZenih cigala. Gdje su konji hodali, bila je nabijena zemlja i
ovjek je vodio konja po snoplju.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 133

Resetalo se na vjetru, a reseto su sami pravili.! Imali su tri ambara, svaki je primao
gotovo vagon %ita. Zito se mljelo u suvaji.

Kukuruz se ranije runio na stolcu.”” To je bio posao domacina. Puno se pravila
proja od kukuruznog brasna. Koristilo se i je¢meno i raZeno bragno. Zitarice se nisu
kupovale, dapace, nastojalo se sto vise prodati.

Vrt su imali na nizem zemlji$tu. Tu su se sadile razne vrste povréa: luk, persin,
mrkva, mak, paprika, kupus, krumpir, lubenice, blitva itd. Ako nesto nije uspijevalo,
kupovalo se, a ako je bilo viska proizvoda, prodavalo se. Krumpir i kupus su se uvijek
prodavali (po Cetiri — pet vagona) jer je zemljiste bilo pogodno za uzgoj. Nisu imali
zasebne voénjake, ve¢ su vocke sadili po vinogradu. Sadili su jabuke, kruske, tresnje,
visnje. gljiva se puno uzgajalo, do sto stabala. Nesto vocaka bilo je i po avliji. Voce
se prodavalo po okolnim mjestima jer je teren bio pogodan za vocarstvo. Jabuke bi
utrapili (stavljali u trap), kao i krumpir, na mjestu gdje je bilo guvno.? Prirod vino-
grada bio je najmanje dvadeset i pet heksi (pedeset akova, jedan akov = pedeset litara)
po jednom lancu.

Trgovina je bila organizirana. Na prodaju se nosilo sve ¢ega je bilo previse, ¢ak i
u Pestu. Ako je domacin bio zdrav, trgovao je on, ili je to ¢inio najstariji sin. On bi
poveo i svog sinovca ili su i$la dva brata. U trgovinu su slali onoga koji je bio vi¢an tim
poslovima, ako i nije bio najstariji. Trgovali su po svim ve¢im naseljima (i u danasnjoj
Madarskoj). Najvise su na prodaju nosili zito i stoku, a u katolicka naselja za Bozi¢ i
pucke, obi¢no na velikim volovskim kolima. U zadruzi BalaZevi¢a (u osnovnoj zadru-
znoj grani) Blazin je sin bio zaposlen. Dok se nije oZenio, davao je zaradu u kudu, a
kad se oZenio, odijelio se od zadruge i oti$ao sa Zenom.

U zadruzi su sami potkivali konje, imali su kovacnicu i #$ljeraj (stolarski posao).
Te je poslove obavljao onaj brat koji im je bio vi¢niji. Sami su ucinjali kozu, pravili
konjsku opremu, sersam, paradnu od finije koze te radnu za oranje od koze marorog
vola, da bude trajnija. Oralo se volovima i konjima.

Kod kosidbe su znali uzimati najamnike, ako bi ocijenili da je sami ne¢e mo¢i
obaviti. Najamnici su se zvali 7isari, no rijetko su ih uzimali jer je u samoj zadruzi bilo
dosta radne snage. Ponekad se organizirala i moba. Tada su dolazila i braca od striceva
koja su se ve¢ odijelila. To se obi¢no dogadalo kad se vozilo Zito, bralo grozde i kuku-
ruz te kad su komusali u Supama.

21 Jablan se tanko otpili, savije i sastavi u krug. S jedne strane se oplete Zicom tako da bude rupicasto.

Ceka se vjetar, stavi se ponjava, podigne se refeto sa zitom i vjetar odnosi prah i slamu, a %ito je padalo
dolje, na ponjavu. Mjera za zito je vika (35 kg). Neko¢, u daljoj proslosti, Zito se stavljalo u Zitne jame:
jame bi ispalili i zatim u njih slagali zito. To je bilo neprakti¢no; Zito je, naime, pljesnivilo, pa su poceli
graditi ambare.

2 Na jednoj strani stolca postavi se istroSeni ravnik (raonik) i naostri se. Uzme se klip kukuruza, sjedne

se na stolac i runi pomocu ravnika.
»  Iskopa se zemlja, trideset — cetrdeset centimetara, stavi se slama. Istresu se jabuke ili krumpir, nagrne
se nesto zemlje i prekrije slamom. Jabuke se ostavljaju i u komaru za jabu¢no vino. Cuvalo se i grozde
i to tako da se nasijece evenak (loza s dva — tri grozda), slozi se tako da loza bude iznutra, a grozdovi
prema van i objesi po tavanu. Bilo je vise takvih evenki. Takvim na¢inom ¢uvanja grozde je ostalo dugo

svjeze. Jabuke i orasi su se nosili na tavan.



134 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Kupovao se samo $ecer, iako su ga i sami pravili jer se uzgajalo i nesto Se¢erne repe
(repu su kuhali i tako dobivali $ecer). Pravili su i $tirku, i to od krumpira ili rjede od
zita, te sitnu papriku.?* Kupovala se jos i sol.

Svu odje¢u za rad su sami izradivali, a polovicom 19. stolje¢a poceli su ve¢ kupo-
vati tvornicke materijale iz Madarske. U jednom svecanom odijelu vjencavala su se i
po tri brata. Tkalo se i §trikalo. Cizme su naruivali kod ¢izmara, a opanke su i sami
pravili, a kasnije i kupovali. Djeci su $ivali tricke pantalone, iza prorezane, od kupov-
nog materijala, jer je bilo jeftinije. Ranije se sve $ilo u obliku bekesa i za musku i za
zensku celjad. Bekes je imao samo izrez za glavu i $iroke rukave, a navlacio se preko
glave. U 19. stolje¢u Zene su pocele nositi suknje i pregace od vune koje su same tka-
le. Sveta¢ne su pravile od svile i listera koje su poceli kupovati krajem 19. stoljeca.
Pravili su i peskire od kudjelje, zatim suknje, pregace, éaksire (grublje hlace za ljeto),
a za zimu su se pravile vunene hlage. Silo se i plelo po potrebi, za ljeto od kudjelje, a
za zimu od vune.”

Nov¢ani izdaci bili su vrlo mali jer se malo stvari kupovalo. Novac se ¢uvao, obitelj
je bila velika, pa je sinovima trebalo dati nesto u préiju, kéeri opremiti za udaju, platiti
za nabijanje salasa i sl.

Troskove oko rodenja, vjendanja i pogreba snosila je zadruga. Zena koja je pred
porodom odijeli se od ostalih éazrsaforn, da je ne vide, da se dijete ne urekne. Taj se
prostor zvao komarnjak. Dijete se do $est tjedana rijetko vidalo. Mogli su ga vidjeti
samo otac i kum. Zadruga je financirala kumstvo i odlazak drugima na vjencanje.
Na svadbu su obi¢no odlazili momak i djevojka do 20 godina. Iz obitelji je najvise
iSlo petero ¢lanova (domadin, domacica, momak, djevojka i eventualno jo$ netko),
a domacdin je odredivao tko ¢e i¢i. Zajednicki su se dogovorili Sto ¢e kupiti za dar, a
zadruga je davala novac za svu kupovinu (primjerice, kupila se truba tkanine i $ilo se
po potrebi). Ranije, dok se tkalo, takoder se tkanje namatalo u trubu. Za Stetu nitko
nije sam snosio odgovornost, samo bi po¢initelj bio ukoren.

3.5.4. Funkcija pojedinaca i njihovi odnosi - Zivot u zadruzi

Opd¢i naziv za zadrugare je celjad. Domadin u zadruzi uvijek je bio otac. Zovu ga baco.
U slucaju njegove smrti zamjenjivao bi ga najstariji sin, ali se znalo dogoditi da on ne
zeli obavljati tu duznost pa ga je zamjenjivao jedan od brace. Tako je u Lazinoj zadruzi,
po njegovoj smrti, umjesto Stipana mjesto domacina preuzeo Bodo, jer je bio sposo-
bniji. Kad je doma¢in bio odsutan, najstariji sin ranko je zapovijedao Sto ¢e se raditi
i kako ¢e se podijeliti posao. Ako je u zadruzi bilo petero brade i vie, a najstariji brat

24 Prvo se crvena paprika nanize i susi ispred kuée i drugih gospodarskih zgrada ispod potkrovlja. Poslije

se paprike stave u pe¢, pa u stupicu od tvrdeg izdubenog drveta (obi¢no je to bilo vi$njevo drvo) i tu
se tukla Zeljeznim tu¢kom. U takvoj su se stupici tukli jos Secer i mak.
»  Kudjelja se farbala u zagasito smedu boju pomoclu lupinjki od oraha. Lupinjke se skuhaju, procijede
u sud, dodaje se malo soli i siréeta. Pravili su vinsko i jabucno sirée za kiseljenje kupusa i krastavaca.

Vinsko sirée koristilo se Cesto kao lijek.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 135

kao domacin je umro, znala je i domadica preuzeti ulogu domacina. To obi¢no nije
uspijevalo jer je diverovi nisu slusali. Ako je Zena najstarijeg brata postala domacica iza
njegove smrti, zadrugari su je zvali strina, strinacka. Gdje su god Zene vodile domacin-
stvo, zadruzne su se obitelji brzo razdvajale. Razlog je bila neposlusnost muske ¢eljadi
ili nedovoljna strogost domacice.

Kad bi umro najstariji brat, ve¢inom ga je naslijedio drugi brat po starosti. Ako je
Celjad uvidjela da on nije sposoban, da ne vodi dobro poslove, mogli su ga zamijeniti.
Tada bi se on obi¢no odijelio od zadruge. Bilo je slu¢ajeva da su sinovi sami trazili
istup iz zadruge dok je otac Ziv. Ako je umro stric koji je bio domaéin, njegovu bi
djecu njegov brat primio u zajednicu ako su se oni s tim slozili i podijelio ih je kao
svoju djecu.

Domacdin je obvezatno obavljao poslove oko kukuruza, tj. mrvljenje kukuruza. On
priprema picu, hranu za zivinu. Kod njega je klju¢ od budze, otvora u zidu u kojem
se ¢uvao novac. On je vodio brigu i o pismenima zajednice. Kad su se sinovi vratili s
dnevnog posla, domacin ih je pitao $to su radili taj dan. O podjeli posla dogovarali su
se kod vecere. Domacin je odredivao $to ¢e se raditi, ali su sinovi mogli iznijeti svoje
misljenje. Mogli su se usprotiviti, ali to se rijetko dogadalo jer se oca uvijek slusalo.
Za stolom je sjedio na ¢elu, na¢injao kruh i svima redom sjekao. Narezao bi i slaninu
za svakoga, a pritom je ve¢inom stajao. U selu su domacina zvali gazda ili su govorili
da je on baco (otac) na tom salasu. Kad bi dolazili gosti, domacin im je prvi prilazio
i uvodio ih u ku¢u. Domacin je obavljao i poslove s vlastima, $to se rijetko dogadalo,
uglavnom je to bilo placanje poreza jednom godisnje. Ugovarao je sve poslove za koje
je bila potrebna najamna radna snaga, kao Sto je, primjerice, bilo nabijanje salasa,
kosidba i drugo.

Domadin je imao sva prava u zadruzi. On je raspolagao imovinom, naredivao $to ée
se raditi i tko ¢e $to raditi, $to ¢e se kupiti, a $to prodati. Kaznjavanja nije bilo. Tako,
primjerice, Mijo (1891. — 1938.) nije volio raditi, no otac ga nije kaznjavao, ve¢ samo
grdio. Jednom ga je dida Sima istukao strangom. Bio je uzeo %ito s tavana i zamijenio
ga u malom ducanu za pi¢e. Sam otac ga je odijelio jer je bio sklon pi¢u i zbog toga
Stetan za zajednicu, a i Zena mu je bila pleckava (sklona ogovaranju).

U zadruzi se nista nije odlucivalo bez domacina. UZivao je velik ugled i u kuéi i u
selu, morali su ga postivati.

Domacicu su zvali snasa. Ako domacin ostane udovac, jedna od snaha se izabrala
za domacicu, a ako je umrla Zena domacina koji je to postao nakon oceve smrti, tj.
jednoga od brace, domacica bi se birala izmedu Zena ostale bra¢e. Tada bi se obi¢no i
taj brat povukao s duznosti, a drugi brat i njegova zena postali bi gazde.

Duznosti su domacice bile da se brine oko unucadi. Kad se puno radilo, svi su
odlazili raditi, a domacica je kuhala. Premda to nije bila njezina obaveza, ¢éesto je
pomagala snahama. Ona je naredivala $to ¢e se kuhati. Njoj je pripadao novac od
jaja, sira, pilica i pucki, pa su se od toga novca kupovali $ecer i sol. Ako bi se doma-
¢ica razboljela, privremeno bi je zastupala redusa. Domacica se po potrebi savjetovala
s domacdinom, premda je inace znala $to joj je duznost. Snahe su je zvale nana. Ako
je najstariji brat postao domacdin, u kuéi su ga zvali ranko, a njegovu zenu strinacka.



136 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Djeca su ¢uvala stoku i perad ¢im bi navrsila Sest — sedam godina. Domacica je pazila
sto govori pred djecom. Mlada nevjesta je godinu dana ili do rodenja prvog djeteta
stajala kod stola dok su drugi jeli, nalijevala vodu i dodavala $to im je trebalo.

Svakog tjedna birala se redusa. Duznost joj je bila pecenje kruha i kolaca, kuhanje
i briga o svim poslovima oko jela. Druga je bila stanarica. Ljeti je polijegala kvocke
na jaja, skupljala jaja, birala za nasad i za trosenje (bila je sramota pred svekrvom ako
nakupi malo jaja). Nasadivalo se od ranog proljeca do jeseni. Osim toga, stanarica je
pomagala redusi ili Zenama koje peru. Za pranje su bile odredene dvije snahe, one su
i roljale (glacale oklagijom; tkanina se omotala na oklagiju i roljalo se). To se radilo po
¢itav dan, a pralo se dva dana. Dvije snahe — pralje pomagale su i pri drugim poslo-
vima, Sivale su i krpale. Na jedan tjedan birala se i domacica koja je vodila racuna o
¢istodi, podizala krevete, provjetravala, mela i polijevala sobu te obavljala druge sitne
poslove. Za domacicu se birala ona snaha koja taj tjedan nije bila redusa. Ona je sluzila
i pocastila goste, brinula se za bolesne i starije ¢lanove zadruge. Ako je bilo djevojaka
u zadruzi, one nisu bile duzne raditi. Pripremale su opremu, $trikale, slingovale. Snahe
s malom djecom nisu isle na njivu, na njih se pazilo, one su samo ispomagale.

Nije bilo stalne podjele muskih poslova. I oni su se smjenjivali na duznosti, sva-
kih dva do tri ili tjedan dana, ve¢ prema tome kako bi domacin odredio. One koji
su bili vi¢ni popravljati nesto u gospodarstvu, domacin bi odredio za takve poslove.
Zajednicki su se dogovarali $to ¢e raditi, i to prema sposobnostima pojedinaca.

Za kosidbu su po potrebi unajmili 7isare. Placalo im se od lanca ili od postotka.?

Povremeno se na odredeno vrijeme odlazilo u subasluk na udaljeniji salas, obi¢tno
dva brata sa Zenama. Zadruga koja nije imala dovoljno muske radne snage uzimala
je sluge. Zadrugari su bili obavezni napraviti im sobu, kuhinju i gospodarsku zgra-
du za kravu. To je takoder bio subasluk. Kad bi dosao drugi sluga s obitelji, naselio
bi se u taj subasluk. Sluge su isplacivali novcem ili u naturi po potrebi: ako im treba
zito, krumpir, svinjce ili $to drugo. Sluge su veé¢inom radile u polju, vinogradu, sijale
kukuruz, a rjede su radile oko Zitarica, sadile krumpir, papriku, kupus i drugo. Pojava
davanja i uzimanja slugu u subasluk bila je ¢es¢a u drugim zadrugama nego u zadruzi
Balazevica.

Svima koji su radili na polju nosila se mala uzna. Radilo se ujutro od cetiri, pet sati
do mrklog mraka. Vecera je bila u osam sati. Ljeti se ustajalo u dva sata (najkasnije u
Cetiri), a zimi u pet ili $est sati. Prvo je ustajao domadin, za njim svi ostali. Za umi-
vanje bi se ugrijao kotao vode, a svi su imali drvene izdubene karlice u kojima su se
umivali. Ljeti su se umivali na bunaru prema redoslijedu ustajanja. Domacin je imao
pod dudom svoj panj i karlicu.

% Ako, primjerice, u kosidbi sudjeluju tri risara i dva sina, svaki dobije deseti metar od pokosenog, no

ako je prinos slabiji, onda dobiju manji dio. Bude li prinos sasvim slab, risar dobije po pogodbi 50
— 70 kg po lancu. Po lancu ili duture davalo se tako da je bilo odredeno da ¢e po lancu dobiti 50 kg
zita, a na njemu je koliko ¢e za to utroditi vremena. Kosilo se i u nadnicu. Tu se doprinos odredivao
po utvrdenom vremenu. Najamnike su uzimali i za branje kukuruza i davali im po 50 kg kukuruza
po danu.



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 137

Za rulak (dorucak) je glavna hrana bila slanina. Ponedjeljkom je, primjerice, za
dorucak bila slanina, kiseli kupus, sir, pekmez i kuhana jaja, a petkom obi¢no jaja i
pekmez. Mlijeko i kiselina bili su uobicajeni i za rucak i za malu uznu.

Uzna (rudak) je bila u 12 sati. Podigao bi se deram na bunaru, $to je bio znak da
je rucak gotov te se celjad vradala s polja na rucak. Iza rucka su, kad je bila prevelika
vruéina za rad, odspavali do 14 sati i onda ponovo odlazili na polje gdje su ostajali do
20 sati, a ponekad i do 22 sata. Uzna je uglavnom bila unaprijed odredena za svaki
dan. Ponedjeljkom se ve¢inom pravila paradicka corba, ¢orba od paradajza s valjuscima
— gombocima. Utorkom je bio grah sa Sunkom ili sitnim susenim mesom, a srijedom su
se pekli lakumdéici (pleteni kola¢ od dizanog tijesta), tri lakumdéiéa po osobi. Cetvrtkom
se klala zivina, Cetiri — Sest komada. Pravila se ¢orba od sitneza, a ostalo se peklo i
pohalo. Petkom se kuhalo na suho, tijesto sa sirom ili krumpirom, s makom, orasima
ili slatkim kupusom. Subotom se zimi pripremao na paprikas krompir s kobasicom,
a ljeti se najvise pekla kajgana sa salatom.” Subotom su zene imale puno posla pa se
nastojalo da pripravljanje #£ne bude $to jednostavnije.”® Nedjeljom se rijetko doru¢ko-
valo, ali je wZna bila bogata. Pripremala se hrana od Zivadi. Od sitneza se skuhala ¢orba
ili paprikas, pili¢i su se pohali, a pekla se i pogaca s orasima, makom i pekmezom.
Vecere nije bilo, ve¢ bi se na veliki tanjur nasjekla pogaca, pa je to bilo kao mala uzna.
Tko je htio vecerati, posluzio se ostacima od rucka.

Vecera se u radne dane uvijek kuhala. Ako je u podne slabija hrana, skuhao se na
gusto krumpir ili tarana s paradickom corbom.

Za stolom je domacin na ¢elu. Do njega je domacdica, zatim braca po starosti, a za
njima zene i sinovi stariji od petnaest godina. Djeca su sjedila na daskama. Ranije su
jeli iz zajednickih zemljanih ili kopanih drvenih zdjela, po tri su se takve zdjele stavljale
na dugacki stol. Kasnije je svatko jeo iz svog tanjura, koji su bili duboki, od izdube-
nog drveta. Redusa je pripravljala ugnu, a domacica je postavljala stol i donosila kruh.
Mlada snaha je stajala nasuprot domacinu i posluzivala. Redusa je sjedila nasuprot
domadinu i ustajala ako je kome Sto zatrebalo (ako nije bilo snahe u kuéi). Domadin
je dijelio kruh i meso, prvo je davao djeci, svakome u njegovu zdjelicu, a snaha im je
donosila jelo jer su djeca jela u zapecku.

U crkvu se i8lo nedjeljom i na vaznije blagdane. Domacin je obvezatno isao u
crkvu, a ukucani su se izmjenjivali, obi¢no pet — sedam osoba, koliko ih je stalo u
kola. Za stolom se molilo prije jela. Djecu su majke ucile da mole prije spavanja i
ujutro kad ustanu.

Brac¢a su uglavnom bila slozna, no Zene su se manje slagale. U kuhinju nije smio
ulaziti nitko osim reduse da joj ne bi napakostila koja od jezrova. Znalo se dogoditi da
jelo bude preslano, sto bi redusi podmetnula jedna od jetrova, pa bi je ruzili svekrova i
baco. Isto tako, znalo se dogoditi da neka od Zena koprnom (koprivom) isiba jezrovino
dijete iz pakosti. Uzrok neslaganja bio je podreden polozaj Zena u zadruzi. One su

" Natuée se puno jaja, doda malo bra$na i mlijeka. Na tavi se ispeku dvije kobasice, dodaju se umuéena

jaja i sve skupa ispece.

2 Krumpir se isije¢e na skale, napravi se zaprska s lukom, dodaje se krumpir i meso.



138 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

morale $utjeti i raditi $to im se naredilo. Kad bi se ustanovilo da se Zene ne slazu, otac
bi preporucio da se te obitelji odsele na drugi sa/as.

Bilo je slucajeva da snaha nije htjela biti u zajednici i da je bila sklona svadi, pa se
nasao neki razlog i starjesina bi kupio njenoj obitelji novi sa/as te su oni Zivjeli odvoje-
no, premda su i dalje bili ¢lanovi zadruge. Ako im je zadruzni sa/as bio blizu, dolazili
su i na ugnu. Poteskoca je bila $to su cesto djeca zaspala jo§ na zadruznom salasu, pa
ih se moralo na rukama nositi do kuée. Odijeljenoj snahi su jerrve zavidjele zbog njene
samostalnosti i zasebnih prostorija.

Djevojke nisu rado dolazile u zadrugu. Moralo se puno raditi, a $utjeti. Dogadalo
se da je svekrva bila sklonija nekoj od snaha, pa joj je viSe ugadala.

Domazeta kod Marinkic¢a nije bilo, ali je u selu bilo i takvih slu¢ajeva, osobito ako
je zena bila jedinica.

Djeca bez roditelja dobila su nakon diobe onaj dio koji bi pripao njihovom
ocu. Ako je sin bio odrastao, dobivao je nesto vise. Obi¢no mu je dida kupio salas.
Usvojene djece nisu imali, a snaha udovica ostajala je ¢lanom zadruge. Ako se snaha
kojoj je muz umro preudala, djeca su po Zelji mogla ostali u zadruzi.

Udovac je dobio isti dio i ako se ne oZeni, no najces¢e bi se ponovno oZenio. Otac
je nastojao ponovno ozeniti sina, kako ne bi obilazio oko bratove Zene.

Odnos prema slugama bio je dobar. Sluga bi, ¢im je poceo raditi, dobio od doma-
¢ina ku¢u na komadu zemlje. Tijekom vremena zaradio bi toliko da je mogao kupiti
zemlju za djecu kad odrastu.

Starije osobe su se postovale i o njima se vodila briga, a za bolesne su svi brinuli.
Svaku no¢ je po jedna osoba bdjela, kraj bolesnika su se izmjenjivali i sinovi i snahe.
Ako je bolestan muz, o njemu najvise brine njegova zena.

Bez dozvole domaéina nije se moglo izlaziti, a moralo se obrazloziti kamo ¢e se

.y

1CI.

3.5.5. Odrzavanje zadruge i dioba

Zadruzni zivot odrzavao se zbog toga $to se zajedni¢kim radom moglo bolje gospo-
dariti i povecavati imetak. Malo se tro$ilo pa se mogla kupovati zemlja. U obitelji
Balazevica nije bilo nazadovanja.”” Dok je u drugim zadrugama bilo nesloge medu
zenama i svade zbog imovine, kod Balazevi¢a toga nije bilo. Kad su osjetili da ih je
previde, podijelili su se. Nakon Tomine smrti su se razdvojili i jedino je Sime osnovao
zadrugu sa svojim dvama sinovima. Ostali nisu imali uvjeta za osnivanje zadruge. Sive
je imao samo jednog sina i dvije kéeri (jedna od njih je kazivadica Anica Balazevi¢),
Lozija samo jednog sina, a Mijo samo jednu kéer. Blaza je imao dva sina, mladi se
skolovao i nastanio u varosi, a stariji je vjerojatno Zivio sa ocem, ali oni su dobili sa/as
u daljem Soru (pa o njima kazivadica ne zna to¢no sve pojedinosti).

# Do nazadovanja je inace dolazilo ako je baco bio raspikuca i kod sebe drzao novac. Dogadalo se da su

mu sinovi sporazumno uzeli novac u slu¢aju da se odao pi¢u i Zenama. U tom slucaju uzmu mu budelar
(a to zna¢i gazdovanje).



Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko generacija 139

Do diobe zadruge dolazilo je uvijek po ocevoj smrti, ali su se i za njegova Zivota
odvajali na nove salase kad bi broj ¢lanova premasio dvadeset, $to je u pravilu bilo
kad bi se najmladi sin ozenio i dobio dijete. Najmladi sin je ostajao s ocem i majkom
na salasu. To jo$ nije bila dioba jer su i dalje zajednicki radili, samo su se odvajali jer
nije bilo dovoljno mjesta za sve. Zajednicki su radili i svaki je sebi odnosio svoj dio.
Nastojalo se da najmladi sin dobije nesto vise jer je on brinuo o ocu i majci. Ostavili
bi mu dva — tri lanca vise zemlje ili lanac vise vinograda. Ostali su odlazili tamo gdje
su si ranije kupili zemlju od svoje préije. Neozenjeni i neudane ostaju s najmladim
bratom, ocem i majkom. Svake nedjelje poslije podne su sinovi s obiteljima dolazili u
posjet kod bace, isto tako i za blagdane.

Dioba se najces¢e izvrsila kad je umro otac, tada bi prestali zajednicki raditi.

Poslije Simine smrti njegovi su se sinovi Laza i Julez podijelili i osnovali svaki svoju
zadrugu. Lazina zadruga je ostala na okupu dok se Joso nije ozenio. Tada su se rase-
lili, ali su i dalje radili zajedno. Zadruzni zivot se kona¢no ugasio kad je Laza umro.
Julezova zadruga se odrzala do njegove smrti, a tada su njegovi sinovi Ivan i Mijo
osnovali svaki svoju zadrugu. Ivanova zadruga podijelila se oko 1946. godine, kada
se Laza, najmladi sin, ozenio. Iako je Ivan umro jo$ 1930. godine, zadruga se odrzala
jos$ petnaestak godina. Mijina zadruga se dalje nije granala jer su njegova dva sina bila
nezenje.

Zemlju su dijelili na ravnopravne dijelove. Svaki sin je dobio svoj 7/, a gledalo se
da dobe dio zemlje koji je bio najblizi salasima koje su ve¢ ranije kupili. Kad bi otac
umro ranije, a sinovi se nisu odijelili dok se najmladi brat ne bi ozenio, kupovali su
salase nakon diobe. Najmladi sin bi uvijek ostajao na starom sa/asu. Stoka se takoder
dijelila ravnopravno. Uvijek su se dijelili kad bi sav prirod bio obran. Od onog oruda
kojeg je bilo po vise komada (primjerice plugova) svaki bi brat dobivao po jedan. Veci
strojevi i pomagala (tkalacki stan, sijacica, trlica), kojih je bilo po jedan komad, ostajali
su kod najmladeg brata, s time da ih je svaki brat mogao koristiti po potrebi i prema
dogovoru. Zajednicka pomagala i strojevi koristili su se dok se ne bi istrosili, a potom
svaki brat kupuje sebi nove. I kad su ve¢ bili odijeljeni, ako je koji brat imao kakav
stroj koji drugi nemaju, davao bi ga bra¢i na koristenje.

Dijelili su se po lozama, o svemu su se dogovorili bez prepirke. Sve cetiri grane
Marinkica odijelile su se bez suda.”

3 Ostale zadruge u selu obi¢no su se dijelile putem suda, a znalo je biti i prepirke.



140 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3.6. Slijedom karakteristicnih pojava u zadruznom Zivotu
podunavskih Bunjevaca

3.6.1. Uvod

O zadrugama u podunavskih Bunjevaca veoma je malo poznato iz pisanih izvora. U
pojedinim opisima zadruga se spominje tek usput s naznakama njezina sustava
i istaknutim pojedinim pojavama iz zadruznog zivota." Dok se u starijim izdanjima
mogu nadi vise-manje identi¢ni podaci koje su pisci jedan od drugoga zapravo pre-
pisivali (Popovich 1893:60-66), noviji prilozi tek se povrsinski doti¢u zadruge ili se
bave samo pojedinim pojavama tog oblika obiteljskog Zivota. Ve¢inom su to uopéeni
ili Sturi prikazi, bez precizne oznake o kojim je Bunjevcima rije¢, s obzirom na to
da u Podunavlju postoje Cetiri regionalne bunjevacke skupine. Iznimku predstavlja
suboticka skupina Bunjevaca, kojoj je posveéeno vise priloga, pa se tako moze prona-
¢i nesto podataka i o zadrugama (Szdrics 1842; Ivanyi 1891; ibid. 1892; Cupurdija
1981; Peruni¢i¢ 1958). I ostali prilozi o backim Bunjevcima zapravo se odnose na
Bunjevce u Subotici i okolici. Pisani izvori, dakle, daju nam odredene parcijalne poda-
tke o bunjevackim zadrugama suboticke regije. Za ostala podruéja u kojima obitavaju
podunavski Bunjevci ima sasvim malo parcijalnih podataka o zadrugama (Mandi¢
1984:144; Deisinger NMB EA 3028; ibid. NMB EA 3031; ibid. NMB EA 3023).

Tek novija istrazivanja donose podrobnije prikaze zadruznog obiteljskog sustava.
Ta su istrazivanja obuhvacala pojedine zadruzne obitelji, a u dvama slucajevima je rije¢
o prikazu zadruga na primjeru nekoliko obitelji u odredenom lokalitetu: Balazevi¢-
-Marinki¢ u Tavankutu, Duli¢ u Purdinu, Gabri¢ u Zedniku u suboti¢koj regiji, o
zadrugama na salasima na Bezdanskom putu i o zadruzi Matari¢i-Opstinari na istoi-
menim salasima u okolici Sombora, te o zadrugama u Gornjem Sentivanu, o zadru-
gama Sibalin-Pirof i Dujmov-Vulce u Gari, o zadruzi Pijukovi¢ u Aljmasu, Mandi¢-
-Josini u Cavolju i Vacié¢-Livakovi u Ka¢maru na podru¢ju juzne Madarske u okolici
Baje u zupaniji Bécskiskun (Cerneli¢ 1983; ibid. 1992; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ
FFZ 7 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z 143).2

' Szdrics 1842:852; Antunovics 1958:210; Ivdnyi 1891:190-191; ibid. 1892:587-588; Bellosics 1909:397;
Ivani¢ 1894:94-96; Mili¢ 1927:99-100; Perunici¢ 1958:70-74, 121-122; Cupurdija 1981:10-12; Ulmer
1977:123-129; Sekuli¢ 1986:225-228; Mandi¢ 1984:144. U kalendarima, ¢asopisima i novinama ima vise
priloga koji se doti¢u zadruznog zivota s kritickog stanovista, bilo s pozitivnim bilo s negativnim predzna-
kom, ovisno o pristupu autora. Takvi prilozi ne donose podatke o zadruzi.

2 A. Sekuli¢ navodi gradu o zadrugama zabiljezenu vlastitim istrazivanjima. Steta §to je ta grada nedostupna,

s obzirom da nije pohranjena u nekom od arhiva, jer bi vedi broj uzoraka sasvim sigurno omogucio obje-

ktivniji uvid u pojedinosti organizacije Zivota i rada u bunjeva¢kim zadrugama (v. Sekuli¢ 1986:227).



142 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Za utvrdivanje karakteristi¢nih pojava u zadrugama podunavskih Bunjevaca vaino
je imati uzorke zadruga s vise strana. Na taj nadin moguce je uoditi razlike i sli¢nosti
izmedu zadruznog sustava iste etnicke skupine regionalno grupirane oko triju centa-
ra: Sombor, Subotica i Baja. Ta je ¢injenica gotovo u pravilu zanemarena, pa se svi
podunavski Bunjevci svode pod zajednicki nazivnik suboticke regionalne skupine
Bunjevaca. Uopcavanje bez dobro postavljene osnove, zasnovane na provjerenim
¢injenicama, znanstveno je problemati¢an pristup.’ Nazalost, ta je tendencija kon-
tinuirano prisutna. Buduéi da o zadrugama cetvrte regionalne skupine podunavskih
Bunjevaca, u okolici Budimpeste, postoji tek nesto oskudne rukopisne grade, anali-
zom sam obuhvatila ovu bunjevacku skupinu samo pri razmatranju nekih pojedinosti
o kojima u tim izvorima ima podataka (Deisinger NMB EA 3028).

Prikazi zadruga u Backoj ulaze u sve pojedinosti Zivota i rada pojedine zadruzne
obitelji te su kao takvi polaziste za analizu. Podaci o bunjevackim zadrugama na
podrudju juzne Madarske manje su cjeloviti, ponekad na prvi pogled ne sasvim jasni
i precizni jer su izloZeni kao fragmenti pojedinih pojava ovako organiziranog obitelj-
skog Zivota. Pazljivom analizom raspolozivih podataka moguce je uociti odredene
karakteristi¢ne pojave u zadrugama ove skupine Bunjevaca.

Kada je rije¢ o zadrugama, vazno je voditi racuna o nacelu nepodijeljenoga odnosno
nedjeljivoga zajednickog imutka, o zajednickom gospodarenju, podjednakom koristenju
svih zadruznih dobara, o postivanju odredenibh pravila prigodom (nacelno moguce) diobe
rog imutka (Gavazzi 1988:82). Zadruzni sustav u cjelini nije moguée ukratko prikazati
jer je rijec o sloZenoj strukturi unutar koje se zadire u svakodnevni Zivot i u gospodarska
pitanja $ire obitelji udruzene po krvnoj i bra¢noj pripadnosti. Stoga ¢u se ograniciti na
samo pojedina pitanja iz Zivota zadruge: na ulogu domadice i podjelu duznosti i poslova
medu Zenama, na karakteristi¢ne oblike upravljanja u zadruzi te na oblike raslojavanja
i raspada ovakva nacina obiteljskog udruZivanja. Pritom je vazno uzeti u obzir i povi-
jesni i geografski okvir unutar kojega se pojava zadruge promatra. Podunavske skupine
Bunjevaca zive, uz ostale etnicke skupine, zajedno s Madarima nekoliko stolje¢a na
istom prostoru. Premda su i Madari Zivjeli u zadrugama, ¢ini se da na ovim podunav-
skim prostorima te pojave u Madara nije bilo. Zadruge u Madara uglavnom obuhva-
¢aju juzne, jugozapadne i sjeverne dijelove Madarske (Barabds 1972:102). Najblize
podrudje Bunjevcima u Madarskoj bilo bi podru¢je izmedu Dunava i Tise, premda je
ta tvrdnja sasvim neodredena jer nije jasno o kojim se konkretno regijama radi na tako
sirokom prostoru (Morvay 1965:231). Prikazi odredenih zadruinih sustava ticu se
drugih dijelova Madarske u kojima je zadruzni Zivot bolje istrazen. U Backoj u okolici
Subotice medu Madarima zadruga nije bilo (Cupurdija 1981:10). U okolici Sombora
jedna obitelj licitara Zivjela je u specifi¢no organiziranoj zadruzi, koja, medutim, nema
dugu tradiciju jer je osnovana tek iza Prvoga svjetskog rata (Cerneli¢ 1984:222-236).
Stoga se ne bi moglo bez ograda neke pojave u bunjevackim zadrugama svesti na utje-
caj madarskih zadruga, osim onih pojava koje su regulirane zakonskim odredbama na

> O tom nedostatku u pristupu podunavskim Bunjevcima vidi vise u poglavlju 3.4.1.



Slijedom karakteristicnih pojava u zadruznom zivotu podunavskih Bunjevaca 143

ovim prostorima. Bez obzira na ove primjedbe, pri analizi pojedinih pitanja iz Zivota
bunjevackih zadruga treba ukazati i na opée karakteristike madarskih zadruga. O.
Penavin govori o podunavskom etnografskom kulturnom savezu s vise-manje zajednickih
karakteristika i o panonsko-balkanskom jedinstvu, raspravljajuéi o madarskim zadruga-
ma u Slavoniji. S obzirom na to da je ovdje rije¢ o madarskim zadrugama na prostoru
Hrvatske, rezultati analize mogu donekle potvrditi takvu ocjenu, premda pri Sirem
uopéavanju treba biti oprezan (1981:5). Kada je rije¢ o bunjevackim zadrugama,
usporedba nije moguca jer za te regije nema potvrda o madarskim zadrugama. Ove
digresije samo ukazuju na svu slozenost problematike istrazivanja zadruga. Tek bi veci
broj uzoraka u objema etnickim skupinama na istom prostoru omoguéio usporednu
analizu koja bi bila objektivna i pouzdana.

3.6.2. Upravljanje zadrugom

Starje$ina zadruge u podunavskih Bunjevaca u pravilu je otac, koji uz majku zivi i
gospodari u zajednici sa svojim sinovima i njihovim obiteljima. Isti sistem upravlja-
nja prevladava i u madarskim zadrugama (Barabds 1972:102; Morvay 1965:234-235;
ibid. 1980:684-685; Penavin 1981:13-15).

Domadica u zadruzi bila je u pravilu Zena domadina, dakle, najstarija Zena u kudi.
Ova pojava karakteristi¢na je i za madarske zadruge (Barabds 1972:102; Morvay 1965:
236; ibid. 1980:684-685). Ako domacin ostane udovac, duznost domacice preuzima
jedna od snaha po izboru. U Durdinu se bira najstarija snaha, a u Gornjem Sentivanu
najstarija kéi ako je odrasla i neudana, u protivnom takoder najstarija snaha (Cerneli¢
EZ FFZ Z 118; ibid. 1983).*

U pojedinim slu¢ajevima domacica kao zena domacina moze ga u toj ulozi nasli-
jediti u slu¢aju njegove bolesti ili smrti. U zadrugama Gabri¢a u Zedniku, Matariéa-
-Opstinara te Sibalin-Piro$ u Gari %ena domadina preuzima upravljanje zadrugom,
premda ona zapravo ne obavlja njegove poslove, ve¢ ih prepusta najstarijem (Mataridi,
Gara) ili najsposobnijem sinu koga braca izaberu medu sobom (Zednik), a taj je u tom
slucaju zapravo njezin zamjenik (ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. 1983).
U Gornjem Sentivanu zena moze biti muZeva nasljednica, premda neformalno domacin
postaje najstariji sin. U Ka¢maru se pamti da je prije bilo takvih slucajeva (ibid. 1983).
U drugim bunjevackim zadrugama ocevim nasljednikom postaje najstariji sin.

3.6.3. Duznosti domacdice i podjele zenskih poslova

Na relativno uskom prostoru u iste etnicke grupe postoje razlic¢ite moguénosti podjele
zenskih poslova. Pri pokusaju klasifikacije tih poslova korisno je posluzila postojeca

4 Za ostale bunjevacke zadruge u juznoj Madarskoj o tome nema podataka.



144 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

tipologija duznosti domacdice i zZenskih poslova koju je napravila J. Andri¢ (1972:57-

-76 + karta).?

Posao domadice dijeli se na: pripremanje jela, posebne poslove — kuhanje i pece-
nje kruha te preradu mlijeka, i na pomo¢ne poslove (ibid. 65-69, 71). Obavljanje tih
poslova moze biti u nadleznosti jedne Zene u zadruzi, domadice (uz pomo¢ drugih
zena, prema potrebi), a moze biti, prema tradicijskim pravilima, podijeljeno izmedu
zena u zadruzi. Ti se poslovi obavljaju na vise “nacina™
1. Domacdica kuha i obavlja glavninu poslova u ku¢i (na¢in x prema tipologiji, usp. ibid.

62, 69, karta). Ostale joj zene pritom pomazu i obavljaju poslove prema dogovoru i

sposobnostima. Ovakva podjela poslova karakteristi¢na je za neke bunjevacke zadru-

ge u juznoj Madarskoj (Cerneli¢ 1983). U Gornjem Sentivanu i u Aljmasu izmedu
snaha nema prave podjele poslova, ve¢ se oni obavljaju prema potrebi.

2. Domadica kuha, a snaha preraduje mlijeko. U zadruzi Mandié-Josini u Cavolju
postoji stalna podjela poslova izmedu jedne snahe i domacice. Dok je snaha zadu-
zena za mlije¢ne proizvode, domadica uz kuhanje jo$ kupi jaja, dok druga snaha
radi uglavnom u polju i nema neki odredeni posao u ku¢i. Ova bi pojava mogla
biti u vezi sa specificnom organizacijom zadruge o kojoj je rije¢. Naime, snaha koja
radi u polju taj posao obavlja umjesto muza koji je obrtnik i svoj posao radi izvan
zadruge (ibid.; prema tipologiji nadin c, usp. Andri¢ 1972:62, 65-66, karta).
2a. Domacica kuha i pece kruh, a sve snahe rade na pomo¢nim poslovima pre-

ma potrebi. Takav raspored potvrden je u zadruzi Vaci¢-Livakovi u Kaé¢maru.
Medu snahama nema prave podjele poslova (Cerneli¢ 1983; prema tipologiji
nadin c+d, usp. Andri¢ 1972:62, 66, karta).

3. Reduse na pomo¢nim poslovima. Domacica kuha, a snahe se svaki tjedan redaju kao
njezine pomo¢nice. Ovaj tip podjele posla potvrden je samo u Bunjevaca u Erdu u
okolici Budimpeste: svekrva je kuhala i “dirigirala” snahama (Deisinger NMB EA
3031; prema tipologiji na¢in b, usp. Andri¢ 1972:62, 67, karta).

4. Zene se svaki tjedan mijenjaju na duznosti, one su zapravo domaéice na odredeno vri-
jeme (prema tipologiji nacin a, usp. Andri¢ 1972:62, 67, karta). Glavni posao reduse
je kuhanje, a ostali su poslovi varijabilni od zadruge do zadruge. Domadica nadgle-
da njihov posao. Ovakva podjela poslova karakteristicna je za Bunjevce u Backoj
(Cerneli¢ 1992:113; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138;
ibid. EZ FFZ Z 143) i u dvjema zadrugama u juznoj Madarskoj: u Gari i u Cavolju,
prema podatku za zadruge uopée u tom selu (ibid. 1983; Mandi¢ 1984:144).
4a. U Zedniku se uz redusu (kojoj je duznost peéi kruh i praviti mlije¢ne proi-

zvode) posebno redaju 7ene zaduzene za kuhanje (Cerneli¢ EZ FFZ Z 117;
prema tipologiji na¢in a + b, usp. Andri¢ 1972:62, 67, karta). U Tavankutu se
uz reduse birala i tzv. domacica koja je zapravo redusa u pomoénim poslovima
(Cerneli¢ 1992:114; prema tipologiji nacin a + b, usp. Andri¢ 1972:67, karta).

U etnologiji je mali broj radova te vrste koji nam daju mogu¢nost da nove podatke razvrstamo prema
pripremljenoj tipologiji. Na taj nac¢in moguce je uoditi u kakvom se prostornom odnosu nalazi novi
podatak s istovjetnim podacima u ostalim juznoslavenskim podru¢jima.



Slijedom karakteristicnih pojava u zadruznom zivotu podunavskih Bunjevaca 145

Dvije Zene na raznim poslovima mogu se redati i tako da prva jedan tjedan
kuha, a druga preraduje mlijeko (Sto je u osnovi ista pojava kao prethodna) u
Subotici i Cavolju (Szdrics 1842:852; Antunovics 1958:210; Ivani¢ 1894:96;
Ivinyi 1891:190; ibid. 1892:588; Mandi¢ 1984:144).

4b. U Durdinu najstarija snaha u ulozi domacice takoder ima svoj red u podjeli
posla s ostalim snahama. U ovom slu¢aju nema domacice, ona zapravo Zivi s
domac¢inom u gradu, pa nema udjela u zadruznim poslovima (Cerneli¢ EZ
FFZ Z 118; prema tipologiji na¢in A s nacelom II, usp. Andri¢ 1972:68, kar-
ta). U Durdinu i Tavankutu su se, osim u navedenoj podjeli posla, zene redom
izmjenjivale i u poslovima oko kokosi.

4¢. U Gari u zadruzi Dujmov-Vulce svaki se tjedan izmedu triju snaha bira doma-

¢ica (gazdarica) koja nema neki poseban posao, druga je redusa i obavlja sve
vaznije poslove u kudi, dok tre¢a radi u polju. Ovakva podjela poslova nije
predvidena u tipologiji (Cerneli¢ 1983).

Znacajna je pojava pri obavljanju tzv. posebnih poslova (prema tipologiji nacin
a+b, usp. Andri¢ 1972:67, karta). Tako duznost pecenja kruha, primjerice, u
Ka¢maru (Cerneli¢ 1983) moze biti duznost domacice, ili reduse u Zedniku (ibid. EZ
su naini rada oko mlijeka i mlije¢nih proizvoda. U Cavolju u zadruzi Mandié¢-Josini
stalna domacdica kuha, a jedna snaha radi oko mlijeka; u zadruzi Vacié-Livakovi u Kaé-
maru sve snahe, kako koja stigne, rade oko mlijeka i na pomo¢nim poslovima, dok
domadica kuha (ibid. 1983). Tre¢i je nacin da postoje po dvije reduse, od kojih jedna
ima na brizi mlijeko (Zednik, Subotica, Cavolj prema opéem podatku). U Subotici i
Cavolju za Zenu koja radi s mlijekom potvrden je naziv stanarica (Szirics 1842:852;
Antunovics 1958:210; Ivani¢ 1894:96; Ivdnyi 1891:190; ibid. 1892:588; Mandi¢
1984:144). U Tavankutu i Durdinu stanarica polaze kvocke, hrani pili¢e i kupi jaja
(Cerneli¢ 1992:113; ibid. EZ FFZ Z 118).

Iz prilozene klasifikacije zenskih poslova vidimo da je u podunavskih Bunjevaca
bilo nekoliko tipova podjele poslova. I pored odredenih specifi¢nih slu¢ajeva unutar
odredenog tipa, uocljivo je da je za Bunjevce u juznoj Madarskoj karakteristicno da
glavninu poslova obavlja domadica uz pomo¢ snaha na razli¢ite “nacine”, a za Bunjevce
u Backoj da Zene odredenim redom obavljaju ve¢inu poslova, uz dva slucaja iste pojave
u juznoj Madarskoj. Osim toga, postoji jo$ i periodi¢na podjela odredene vrste posla:
kuhanje i izrada mlije¢nih proizvoda u Cavolju, Subotici i Zedniku. Potvrda ove poja-
ve u Bunjevaca znacajna je s obzirom na karakteristican razmjestaj te pojave u nekim
dinarskim regijama, o ¢emu ¢e kasnije jos biti rijedi.

3.6.4. Specifi¢ni oblici upravljanja i postupne diobe u bunjevackim
zadrugama

Pojedine bunjevacke zadruge imale su odredene specifi¢ne oblike upravljanja. U Bunje-
vaca je bilo i takvih zadruga u kojima je otac s majkom Zivio odvojeno od sinova u



146 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

gradu ili u selu, ako je zadruzni centar bio na salasima. Takav oblik organizacije imale
su tri zadruge: Firanova zadruga na salasima na Bezdanskom putu, zadruga Duli¢a u
Durdinu i zadruga Dujmov-Vulce u Gari (Cerneli¢ EZ FFZ Z 143; ibid. EZ FFZ Z
118; ibid. 1983). Sinovi su bili obavezni davati roditeljima komenciju, $to znaci odre-
deni dio ukupnoga zadruznog prihoda. Sinovi su radili na zemlji, otac ih je obilazio
i nadgledao njihov rad te raspolagao imovinom i novcem. Najstariji je sin upravljao
teku¢im poslovima, u dogovoru s bracom odredivao tko ¢ée sto raditi. Ovdje je zapra-
vo rije¢ o nekoj vrsti paralelnog starjesinstva. Otac je bio domadin, a najstariji sin je
zapravo bio njegov zamjenik, uza sve individualne razlike u svakoj pojedina¢noj zadru-
zi. Otac zadrzava svoja prava, a sin preuzima njegove duznosti. Ovakav oblik upra-
vljanja zadrugom potvrden je i u literaturi (Ivinyi 1892:587-588; Cupurdija 1981:
10). Kod Bunjevaca se desavalo da zadruga postane bratska i za Zivota roditelja na taj
nacin Sto roditelji, kad ostare, odu sa salasa da Zive u gradu. 1o zadruga funkcionise kao
bratska, njome upravlja najstariji brat, ali je ona u sustini ocinska (Cupurdija 1981:10).
U jednoj zadruzi u Gornjem Sentivanu (Vidakovici-Tro¢ini) roditelji su takoder Zivjeli
odvojeno od braée i njihovih obitelji (Cerneli¢ 1983).

Premda su u zadruzi Mataric¢i-Opstinari zadrugari zivjeli na istom mjestu, uz ocevu
vlast i upravljanje zadrugom, najstariji sin je obavljao sve njegove konkretne poslove:
trgovinu, pregled cijena na trzistu, porez i sve ostalo $to bi mu otac naredio. On je
zapravo bio zamjenik domaédina. Zivio je odvojeno od ostale bra¢e na unajmljenom
salasu jer se nije bas najbolje slagao s bracom. Nakon oceve smrti njegova je uloga
ostala ista jer je majka preuzela sveukupno gospodarenje u onom omjeru u kojem je
to i otac za Zivota obavljao (ibid. EZ FFZ Z 138).

I zadruga Balazevi¢-Marinki¢ imala je specifi¢cno organiziran Zivot u zadruzi.
Zadrugari su se raseljavali po salasima zbog prenapucenosti. To nije znacilo raspad
zadruge, ve¢ ¢lanovi samo vise nisu zivjeli na istom mjestu (ali su Zivjeli u istom Sorz). 1
dalje su udruzeno obradivali zajedni¢ku zemlju i gospodarili zajedni¢ckom imovinom.
Svaki je brat sebi odnosio svoj dio prihoda. Najmladi sin je ostajao na mati¢nom salasu
uz oca. Zadrugom su se smatrali po zajednickom radu (ibid. 1992:105-106).

Prijelazni oblik iz zadruzne u nuklearnu obiteljsku organizaciju Zivota sa svim
posebnostima obiljezava bunjevacke zadruge u juznoj Madarskoj (ibid. 1983). Svi ¢la-
novi zivjeli su formalno zadruzno na jednom ognjistu, ali su prihod stjecali obaska svaki
za sebe, obrnuto od spomenute zadruge u Backoj (ibid. 1992).

U zadruzi Sibalin-Piro$ u Gari i nakon oceve smrti dva su brata od &etvorice ostala
s majkom, sada ve¢ svaki u svojoj polovici kuée. Kuhinja je ostala zajednicka. Nakon
majéine smrti podijelili su se, ali su i dalje zivjeli na istom mjestu, viSe nisu zajedno
kuhali, svaka je snaha kuhala zasebno u istoj kuhinji. Zemlju su obradivali svaki za
sebe, kao $to su to ¢inili sporazumno i za majcina Zivota. Njima je ostala sva zadruzna
zemlja, a ostalu bra¢u majka je za Zivota isplatila.

U zadruzi Pijukovi¢ u Aljmasu dva su brata imala zasebne gospodarske objekte i
radila su odvojeno, svaki za sebe, ali je organizacija posla bila sli¢na kao i prije kada
se radilo zajednicki. Svaki brat davao je podjednaku komenciju roditeljima i neudanoj
sestri. Zajedno su se hranili i ravnomjerno ulagali u kuhinju. Kada je svaki brat pre-



Slijedom karakteristi¢nih pojava u zadruznom zivotu podunavskih Bunjevaca 147

uzeo brigu o svojoj obitelji izvan zadruge, bra¢a su bila kao arendasi (najamnici) kod
vlastitih roditelja. Nakon oc¢eve smrti jednak dio zemlje pripao je jednom sinu (drugi
je ranije umro) i neudanoj sestri.

U Cavolju u zadruzi Mandié-Josini zajedni¢ki je zivot bio sli¢no organiziran. Dva
su brata zajedno radila ocu, kako kaze jedan od njih, za hranu i odje¢u. U pocetku
su bili na jednom kruvu, ali je svaki sin imao odvojenu sobu i gospodarske objekte.
Radili su kako je otac odredio, s tim da je u polju radio samo sin Martin, a drugi sin
Stipan bio je zidar i radio je izvan zadruge. Umjesto njega njivu je obradivala njegova
zena, a zarada u obrtu pripala je njihovoj uzoj obitelji. Otac je prije diobe odredio da
¢e godinu dana biti na njegovu kruvu kako bi se osposobili za samostalan zivot. Kada
su 1927. godine 05li obaska na kruv, Martin je i dalje obradivao ocu zemlju na polak,
$to je znacilo da su obrani prihod dijelili na jednake dijelove. Po smrti majke otac
zadrzava polovicu zemlje, a drugu polovicu daje neudanoj kéeri Jozi, koja je ostala
uz oca i brinula se o njemu. Stipan je uz zidarske poslove uzeo u arendu zemlju, koju
je za njega Martin obradivao, a Stipan je njemu uzvratio po potrebi okopavanjem ili
u zidarskim uslugama. Martin je mogao zadruznim alatom obradivati zemlju koju
je sebi uzeo u arendu. Oclev dio zemlje, ¢ini se, pripao je ravnopravno obojici brade.
Martin je i nakon oceve smrti obradivao Stipanu zemlju. I nakon diobe ve¢ krnjeg
zadruznog oblika Zivota zadrzan je “duh zajedni$tva”. Kao da je neka unutarnja veza
odrzavala naruseno zadruzno ustrojstvo i nakon diobe.

Sli¢na ovoj zadruzi bila je zadruga Vaci¢-Livakovi u Kaémaru, gdje je jedan brat
radio u polju, drugi je bio zidar, a tre¢i drvodjelac. Nakon diobe je sin poljodjelac
ostao s ocem, ali je radio posebno za sebe i posebno za oca i neudanu sestru. Kada se
ozenio i odselio od oca, i dalje je s njim radio na zemlji, a pri ve¢im poslovima poma-
gala su i ostala braca. Po o¢evoj smrti dobio je dva 7a/a zemlje, a sestra jedan zal. Braca
su sestri poklonila kucu jer je ona dvorila oca.

U Gornjem Sentivanu zadruga se postupno dijelila. Najstariji sin je sa Zenom ostao
kod oca i majke te je i dalje upravljao imanjem dok se nisu sasvim odijelili. Sinovi su,
kako su se Zenili, odlazili od kuce, a tom su prilikom dobivali po jedno tele i nesto
zemlje. Sin koji je ostao s ocem obradivao je dio zemlje prvo za oca, pa tek onda za
sebe. Duznost mu je bila da ispomaze oca, jer je glavnina imanja nakon diobe pripala
njemu. Ostali su pri istupanju iz zadruge dobili svoj manji dio nasljedstva. Imovina se
dijelila u potpunosti iza o¢eve smrti. U Gornjem Sentivanu bilo je i siromasnih zadru-
ga bez zemlje (osim eventualno vinograda). Zivjeli su zajedno, ili su drugima raditi u
najam, pa su zaradu dijelili i uzdrzavali roditelje.

Za razliku od postupne diobe bunjevackih zadruga u juznoj Madarskoj, u Backoj je
do diobe zadruge moglo do¢i odlukom domacina ili ées¢e brace te dogovorom medu
¢lanovima iz vise razloga: nesloge medu Zenama, koje su osim toga bile nezadovoljne
i svojim podredenim polozajem, svade oko imovine, samovolje i nepravde domacina,
nerazmjera izmedu ulozenog rada i dobitka, Zelje za samostalno$¢u i dr. Nisu svi
navedeni razlozi bili podjednako vazni u odredenoj situaciji u svim zadrugama. Ni u
jednoj zadruzi nije bilo svade oko podjele imovine, osim ponekih sitnih podvala kako
je to, primjerice, navedeno za zadrugu Duli¢a (Cerneli¢ EZ FFZ Z 118). Diobu se



148 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

nastojalo okoncati sporazumno i po moguénosti svakome po volji (ibid. 1992:116;
ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z
143; Cupurdija 1981:11). Neposredan povod za diobu zadruge najéeice je bila oteva
smrt. U Tavankutu dioba nije morala znaciti prestanak zadruge, ve¢ i mogudéi poce-
tak nove zadruge. Ovdje je oceva smrt bila glavni razlog za diobu zadruge Balazevi¢-
~Marinki¢ jer su medu ¢lanovima zadruge vladali dobri i skladni odnosi (Cerneli¢
1992). Bunjevacke su se zadruge prestale obnavljati u vremenu od pocetka stoljeca
pa priblizno do Drugoga svjetskog rata. Dioba imovine uvijek je bila ravnopravna, u
imu¢nijim obiteljima ¢ak su i kéeri ponekad dobivale jednak dio kao i sinovi (ibid.
EZ FFZ Z 117), premda je u pravilu njima pripadala tre¢ina bratova dobitka (ibid.
1992:116; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ
FFZ Z 143) ili polovica (Cupurdija 1981:12).

Ukoliko se zadruga dijelila za oceva zivota i/ili za Zivota majke, jedan od sinova
ostajao bi s njima i u tom slu¢aju je dobio nesto vise zemlje od ostale brace ili su
roditelji svakom sinu kupili nov sa/as. U Backoj je ve¢inom uz roditelje ostajao naj-
mladi sin. Samo je u Durdinu i u Gornjem Sentivanu najstariji sin ostajao na starome
zadruznom kuéistu (Cerneli¢ EZ FFZ Z 118; ibid.1983). U takvim slu¢ajevima bilo
je u vedini zadruga uobicajeno da ostali sinovi daju roditeljima komenciju, odredeni
dio priroda za njihovo uzdriavanje (ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid.
EZ FFZ Z 138).

Zadruga Gabri¢ u Zedniku u nekim se pojedinostima razlikuje od ostalih bunjeva-
¢kih zadruga u Backoj. Premda je i ona bila “ocinska”, pokazuje neke osobine “brat-
ske” zadruge (primjerice, domadin je imao ogranicenu vlast, nasljedivao ga je najspo-
sobniji sin po izboru). Jedan od sinova istupio je iz zadruge jo$ prije podjele zemlje na
nagovor zene koja je imala vlastitu zemlju te je smatrala da ¢e tako bolje napredovati.
Pri istupanju dobili su svoj dio u stoci, prirodu i u hrani, dok su pripadaju¢i dio zemlje
dobili pri njenoj podjeli. Zemlja je bila podijeljena prije nego $to se zadruga formal-
no raspala, na $to je mogla utjecati ¢injenica da je jedan od sinova istupio iz zadruge.
Ostali zadrugari jo$ su desetak godina zajedno Zivjeli i radili. Kada je otac ostario, za
domacina zadruge su odabrali najsposobnijeg brata (ibid. EZ FFZ Z 117).

B. Perunici¢ isti¢e da je na podrudju Subotice medu bunjevackim zadrugama otac
nastojao ne dijeliti zadrugu u slu¢aju da to sinovi od njega zatraze. Autor navodi pri-
mjer zadruge Gabrica iz Verusi¢a. On je tri puta odbijao izvrsiti diobu i pritom savje-
tovao i nagovarao sinove da ostanu u zajednici. Kada je do diobe ipak doslo, sinovi
su se obvezali da ¢e dvoriti oca do smrti. Osim toga, u dijelovima zemlje svakoga sina
Ivan je zadrzao za svoj uzitak do smrti dio od pet jutara. Tih pet jutara obradivao je
svaki sin kao i ostalu zemlju koja mu je pri diobi pripala. Svrha tog postupka bila je
da prihodi s tih dijelova oceve zemlje pokriju troskove uzdrzavanja oca. Nadalje, B.
Perunici¢ navodi: Dogada se da otac ne dozvoli diobu do pred samu smrt, i tek onda
napravi testament o podjeli. Ili otac da svakom deo od svoga imanja i svako radi na svom
delu zemlje, svojim sredstvima i samo za sebe. Ali se podela ne sprovede po katastarskim
knjigama, nego otac ostaje vlasnik imanja dok Zivi. Biva i tako da se deoba sprovede i po
knjigama a da otac zadrzi pravo ‘plodouzitka” na celoj bastini sve do smrti. U praksi je



Slijedom karakteristicnih pojava u zadruznom zivotu podunavskih Bunjevaca 149

to znadilo da ako porod odustane od toga da izdrzava roditelje, on ipak ne moze zabraniti
da se roditelji snabdevaju Zivotnim namirnicama sa salasa, iz svibh delova svojih nasledni-
ka. Kod svih deoba se oseéa da je centralna stvar u njoj materijalno obezbedenje roditelja.
Nacin osiguranja njihove egzistencije daje ton deobi (1958:71).

Navedene pojedinosti znacajne su jer ukazuju na odredena osebujna svojstva
bunjevackih zadruga. Bilo je pojedina¢nih zadruga u Backoj u kojima nema primjera
ovakvih tendencija. Razlog bi mogao biti u ¢injenici da su se te zadruge dijelile spo-
razumno i bez prisile, a ujedno su se sinovi, davanjem komencije ili time $to rodite-
lji ostaju s jednim od sinova, obvezali da ¢e brinuti o njihovoj egzistenciji u okviru
zakonom reguliranih propisa. Cini se da su Bunjevci u Podunavlju sacuvali neke obi-
¢ajnopravne elemente koji dolaze do izrazaja u specifi¢cnim oblicima fiktivne diobe.
Tendencija da se i prije stvarne diobe zemlja interno podijeli medu zadrugarima oso-
bito je izrazena u bunjevackim zadrugama u juznoj Madarskoj. Takve se zadruge nisu
najednom raspale, nego je rije¢ o postupnoj diobi, a u slu¢aju zadruge Sibalin-Piro§ u
Gari, moglo bi se redi, i o njezinu prirodnom odumiranju (Cerneli¢ 1983). Osnovna
karakteristika tih zadruga jest da se zemlja zakonski ne dijeli dok je otac Ziv, premda
jos i prije diobe sinovi svaki za sebe rade na zajednickoj zemlji, koja je zapravo interno
podijeljena. U ovom obliku gospodarenja istovremeno se opazaju dvije gotovo supro-
tne teznje: s jedne strane, teznja za samostalno$¢u izrazena u stjecanju vlastitih prihoda
i, s druge strane, teznja da se odrzi zajedni$tvo unutar obitelji izrazeno u prvom redu
u brizi o materijalnoj sigurnosti roditelja, a ujedno i u medusobnoj povezanosti brace,
koja si po potrebi medusobno pomazu. Jedan od sinova i u zadruzi je jedini radio u
polju, dok su drugi zaradivali izvan zadruge. On i dalje radi na toj zemlji, za sebe i za
oca uz medusobnu podjelu priroda (ibid. — Gornji Sentivan, Cavolj, Ka¢mar).

3.6.5. Specifi¢nosti bunjevackih zadruga u prostornom kontekstu

Bunjevacke zadruge u juznoj Madarskoj u nekim se pojedinostima razlikuju od bunje-
vackih zadruga u Backoj. Te se razlike u prvom redu ti¢u duznosti domacice i podjele
zenskih poslova, kao i oblika raspadanja zadruga u vrijeme njihova nestajanja. U tim se
razlikama donekle ogledaju i razli¢iti utjecaji na strukturu i organizaciju bunjevackih
zadruga. Ima tu i elemenata iz dijela panonskih zadruga, pa i madarskih (primjerice
izbor domacina i domadice zadruge), ili pojedinosti kakve su najviSe poznate u sla-
vonskim zadrugama (periodi¢na podjela Zenskih poslova). Dok se taj utjecaj u izboru
domadina i domacice podjednako odrazava na sve bunjevacke skupine u Podunavlju,
pojava periodi¢ne smjene u obavljanju poslova nije zahvatila sve bunjevacke zadruge.
Taj je utjecaj osobito primjetan u zadruzi Durdin, gdje sve zene, ukljucujudi i domadi-
cu, redom obavljaju odredene poslove (ibid. EZ FFZ Z 118; Andri¢ 1972:karta). Ta je
podjela prisutna u svim zadrugama backih Bunjevaca, a u juznoj Madarskoj Bunjevci
takav sistem podjele Zenskih poslova poznaju tek u pojedina¢nim slucajevima.

zivanja u zadrugama podunavskih Bunjevaca. Za precizno utvrdivanje srodnih eleme-
nata dinarskih i bunjevackih zadruga bila bi neophodna podrobna usporedna analiza.



150 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Za potrebe ovoga rada naznacit ¢u samo odredene karakteristiéne pojave u dinarskim
regijama koje imaju stanovite analogne elemente s bunjevackim zadrugama.

Za najisto¢nije dijelove isto¢ne Hercegovine karakteristi¢na je podjela na dvije
vrste poslova (kakve uglavnom nema uz rijeku Neretvu): obi¢no je domaéica zaduzena
za kuhanje, a druga Zena, koja se u Hercegovini obi¢no naziva planinka, brine o mlije¢-
nim proizvodima (Andri¢ 1972:karta; Janji¢ 1967:121-122; Grdi¢-Bjelokosi¢ 1891:
112). Za najisto¢nije dijelove Hercegovine pri tome je vrlo karakteristi¢cno da nema
izmjenjivanja Zena (redusa) na pojedinim duznostima. Duznosti su stalne, obavljaju
ih na duzZe vrijeme iste Zene, jedna kuha, a druga se bavi mlijekom. Pojava je ovdje
esto povezana s posebnim pravilom o izboru domadice (koja nije Zena domadina).
Nacelo stalne podjele duznosti, i to oko priredivanja jela i prerade mlijeka, zastupljeno
je, koliko je poznato prema nevelikom broju podataka, i inace u dinarskim krajevi-
ma. Pojedina¢nih potvrda ima u Dalmaciji, Lici, zapadnoj i srednjoj Bosni, a nacelo
podjele posla moze biti povezano s drugim pravilima u izboru domadice, pa i s poja-
vom redusa. Znacajno je da podjele poslova na brigu o kuhanju i na brigu o mlijeku
nema izvan dinarskih krajeva te da su je Bunjevci po svemu sudedi naslijedili iz svoje
postojbine. Nedostatak podataka ne dopusta zasad poblize odredivanje (Andri¢ 1972:
karta). Analogna podjela poslova na kuhanje i preradu mlijeka izmedu reduse i stanari-
ce potvrdena je u Bunjevaca u Subotici i Cavolju. Ovdje je po svoj prilici zadrzan trag
odredenih pravila pri podjeli odredenih vrsta poslova, s time da zene koje obavljaju te
dvije vrste poslova nisu stalne, ve¢ se redom mijenjaju. Do te je pojave moglo do¢i pod
utjecajem iz susjednih regija, primjerice iz Slavonije (ibid.). Ni podjela po vrsti poslova
nije vi$e u tako pravilnom suodnosu, ve¢ su moguce kombinacije razlic¢itih poslova.
Dok je u Subotici i Cavolju stanarica zaduzena za mlije¢ne proizvode, u Tavankutu i
Zedniku bavi se kokosima. Vazna je u odnosu na prethodna zapazanja i pojava naziva
stanarica. Premda je u isto¢nijim dijelovima Hercegovine u upotrebi naziv planinka
za istu pojavu, naziv stanarica analogan je termin planinki u Sirem dinarskom prosto-
ru. Uz to, taj naziv nije mogao nastati u Podunavlju jer u bunjevackoj gospodarskoj
terminologiji nije poznat naziv stan da bi se iz te rije¢i mogao izvesti naziv stanarica.
Takoder nije logi¢no da se ovdje zadrzi termin planinka, koji se po svoj prilici ubrzo
po dolasku Bunjevaca u ove krajeve prestao koristiti, ako su ga pojedine bunjevacke
skupine i donijele sa sobom iz svoje postojbine.®

Razmatrajuéi duznost domadice, utvrdili smo da je u juznoj Madarskoj vedi dio
posla u njezinoj nadleznosti (djelomice i u Backoj). Snahe svoj dio posla obavljaju po
dogovoru i sposobnostima.

U isto¢noj Hercegovini, u njezinu zapadnom grani¢nom podruéju uz Neretvu i
ponegdje u zapadnoj Hercegovini izrazena je tendencija da glavninu poslova obavlja do-
macdica, a da joj pri tome snahe pomazu (Andri¢ 1972:karta; Janji¢ 1967:121-122; Zori¢
EZ FFZ Z 141). Ta je pojava potvrdena i u Rijeckoj Nahiji u Crnoj Gori (Jovicevi¢
1910:31).

¢ Zahvaljujem J. Andri¢ na sugestiji da se analogije ovih pojava traze u isto¢noj Hercegovini te na pomod¢i

pri klasifikaciji ovih podataka i razmatranju nekih drugih pojava iz okvira ovoga rada.



Slijedom karakteristi¢nih pojava u zadruznom zivotu podunavskih Bunjevaca 151

U nekim susjednim regijama — u Konavlima — i nesto dalje u Imotskoj krajini
domadica je duzna kuhati, dok se ostale Zene prema svojim sposobnostima dogovaraju
o podjeli posla (Vukmanovi¢ 1980:263-264; Stojanovi¢ EZ FFZ Z 19; Basi¢ EZ FFZ
7 122). U svim ovim regijama zapravo nema prave podjele posla, osim u plemenu
Kuc¢i u Crnoj Gori gdje postoji tjedna izmjena Zena u obavljanju poslova (Duci¢ 1931:
110). Premda je u jugoisto¢nim dinarskim prostorima izbor domacice uglavnom razli-
¢it u odnosu na bunjevacki, zanimljiva je koincidencija s dijelom bunjevackih zadruga
u juznoj Madarskoj gdje domadica obavlja glavninu posla, a preostali se pomo¢ni
poslovi rasporeduju prema sposobnostima ostalih Zena u zadruzi.

Pojava da sve poslove obavlja jedna domadica i da joj pomazu reduse koje rade
dopunske poslove ili pojava da sve glavne poslove rade reduse (tocke 1, 3 i 4) vrlo su
dobro potvrdene u Slavoniji te nesto manje i u Vojvodini (Andri¢ 1972:karta).

Bunjevacke zadruge u juznoj Madarskoj u isto vrijeme u sebi sadrze i elemente
zadruzne i nuklearne obitelji. Ovdje nema prave diobe kojom se sinovi odvajaju od
oca i samim time prestaju raditi za njega. Taj proces postupne diobe, uza sve prisu-
tne oblike raspadanja zadruge i za vrijeme njezina trajanja i nakon njezina raspada,
znacajan je trag. U nekim jugoisto¢nim dinarskim krajevima raspad zadruga bio je
postupan ili diobe uopée nije bilo, ve¢ su zadruge u izmijenjenim okolnostima trajale
u specifi¢nim prijelaznim oblicima. Osim toga, neke obitelji su i nakon diobe zadrza-
le neke oblike Zivota i rada karakteristi¢ne za zajednicu. Ova zapazanja potkrijepit ¢u
pojedinim primjerima.

U Popovcima u donjoj Hercegovini u nekim se zadrugama odredeni poslovi, u
pocetku skrivecki a kasnije sve otvorenije, poc¢inju obavljati izvan zadruge i tako zara-
deni novac zadrugari prestaju davati domacinu. On se protivi toj pojavi, ali se postu-
pno prilagodava novonastaloj situaciji (Micovi¢ 1952:130).

Zanimljive su okolnosti diobe i Zivota zadruge Basi¢a u Krivodolu kod Imotskog.
Za prvu generaciju zadruge je karakteristicno da i nakon diobe zadruga u nekim
svojim elementima funkcionira kao i prije diobe. Gospodarske zgrade i prostorije za
zivot su razdvojene, a novac pripada onome tko ga zaradi. Zemlja se obraduje i dalje
zajednicki, dok se plodovi rada dijele u skladu s provedenom diobom. Troskove oko
pogreba, lije¢enja i sl. snose zajednicki. Zajedno se kuha samo o blagdanima i u pose-
bnim prilikama. Brac¢a su upudena jedan drugome u posao, medusobno si pomazu,
ali nitko nije duzan da polaze ratune domadinu. Na okupu ih drzi zajednicki rad.
Prilikom diobe druge grane zadruge Basi¢a, majka i neudana sestra ostaju s bratom
Antom i dodijeljena im je sva zemlja koja po smrti majke ostaje neudanoj sestri, dok
plodove koristi Ante jer je duzan tu zemlju obradivati (Basi¢ EZ FFZ Z 122). Sli¢ne su
bile okolnosti diobe zadruge Mandié-Josini u Cavolju. Nakon diobe zemlja ostaje ocu
i neudanoj kéeri koja ostaje s njim. Jedan od sinova bio je duzan tu zemlju obradivati,
a obrani prirod dijjelili su na jednake dijelove. Sli¢no je bilo i u Gornjem Sentivanu i
Ka¢maru (Cerneli¢ 1983).

U zadruzi Zori¢a-Cuni¢a u Grudama u zapadnoj Hercegovini nakon diobe dva
brata s obiteljima ostaju s roditeljima jo$ dvi-tri godine zajedno, ali se znalo dije je Sto

(Zori¢ EZ FFZ Z 141).



152 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U okolici Capljine u nekim se zadrugama dogadalo da se zadruga ne razdijeli
potpuno, neka su braca i dalje ostajala zajedno, ili se nakon diobe opet sastanu u zaje-
dnici te i dalje rade i Zive kao i prije (Janji¢ 1967:129).

Tendencija da se u Podunavlju bunjevacke zadruge dijele za zivota oca mogla bi
imati dodira s dinarskim pojavama. Otac dopusta da se zemlja interno podijeli kako
bi je sinovi koristili za svoje potrebe, premda se ta pojava kosi sa zakonskim odredba-
ma po kojima je otac dozivotni vlasnik zadruzne imovine. Cini se da bi takve pojave
mogle u sebi sadrzavati i neke obi¢ajnopravne elemente. Zasad je moguée samo ukaza-
ti na neke zanimljive pojedinosti koje proizlaze iz konkretnih uzoraka postupne diobe
zadruga, karakteristi¢ne za neke bunjevacke zadruge. Takve tendencije uocene su i u
nekim zadrugama primorsko-lickih Bunjevaca (Cerneli¢ 2000:214-215)¢.

Pri analizi bunjevackih zadruga u Podunavlju mogu se uociti neke karakteristi¢ne
pojave u podjeli poslova i odredene tendencije koje su se iskazivale prilikom dio-
be zadruga. Postojanje u pojedinostima gotovo istih ili sli¢nih elemenata u nekim
pojavama iz zadruznog Zivota i u fazi njihova raslojavanja u jugoisto¢nim dijelovima
dinarskog areala indikativno je i poticajno za produbljivanje i proSirivanje istrazivanja
srodnih elemenata pojava. To bi bilo potrebno jer se zasad ¢ini da takvih potvrda za
druge regije nema. Sira analiza i usporedba bunjevackih zadruznih sustava s dinar-
skim, pa i drugim juznoslavenskim sustavima, mogla bi dati znacajne rezultate u ras-
vjetljavanju problematike zadruga u kontekstu jugoisto¢ne Europe. Osim toga, takva
bi usporedba mogla ujedno dati i znac¢ajne doprinose rasvjetljavanju pitanja etnoge-
neze Bunjevaca. Analiza nekih drugih pojava u Bunjevaca pokazala je sli¢ne prostorne
analogije (Cerneli¢ 1991; ibid. 1997). Stoga dosadainja saznanja mogu posluziti kao
putokaz daljnjim istrazivanjima bunjevackih zadruga u svim njihovim ograncima.

¢ O tome vide vidi i u poglavlju 2.4.



3.7. Gore obredne vatre...

3.7.1. Uvod

Rle;zliéite tradicije paljenja godi$njih vatri potvrdene su medu pripadnicima dviju
rvatskih skupina, Bunjevcima i Sokcima, na relativno uskom podrudju sjeverne
i zapadne Backe u Vojvodini. Na razlike u tradiciji paljenja godisnjih vatri ukazala su
ispitivanja u Sokackim mjestima Backi Brijeg (Bereg), Backi Monostor i Sonta u zapa-
dnoj Bac¢koj i u bunjevackim selima i salasima: Nenadi¢i, Lugovo, Svetozar Mileti¢
(Lemes$) u okolici Sombora, te u Bajmoku, Zedniku, Durdinu i Tavankutu u okolici
Subotice u sjeverozapadnoj i sjevernoj Backoj (Cerneli¢ 1979).

Podaci o godisnjim vatrama mogu se jos nac¢i samo u pokusnim i redovnim upitni-
cama Etnoloskog atlasa jer su to jedini izvori za razmatranje tih pojava na ovom podru-
&u. Nadalje, pokusne karte s datumima paljenja vatri i nazivima za vatre za $iri juzno-
slavenski prostor (bez Bugarske) posluzit ¢e za $iru usporedbu i pokusaj utvrdivanja
podrijetla odredene tradicije u $irem hrvatskom i juznoslavenskom prostoru (Karte VI
i VII). Takoder sam uzela u obzir i podatke iz pokusnih i redovnih upitnica Etnoloskog
atlasa koji se ti¢u podruéja bitnih za usporedbu (a utvrdenih uz pomo¢ pokusne karte
o0 nazivima za vatre) i utvrdivanje podrijetla tradicija o kojima je ovdje rijec.

Terenska istrazivanja u prvom su redu potvrdila tradiciju paljenja crkvenih uskr-
snih vatri na Veliku subotu u Sokaca te paljenje ivanjskih vatri u Bunjevaca. Pored
toga, Sokei su na treéi dan Bozida (tzv. Mladince) iznosili slamu, koja se za Bozi¢
unosila u sobu, i spaljivali je pred ku¢om. Pored ovih osnovnih tradicija ima i poje-
dina¢nih potvrda o paljenju vatri i o druge dane u godi$njem ciklusu obicaja (Badnja
vecer, Stara godina, poklade).

3.7.2. Tradicija obrednih crkvenih vatri u backih Sokaca

U svim trima ispitanim Sokackim mjestima potvrden je obicaj paljenja vatre pred
crkvom uo¢i Uskrsa na Veliku subotu. Naziv za takvu vatru je sveza vatra. Cjepanice
za vatru slazu se u ve¢u kupicu, a potpaljuju se trijeS¢em. Sveéenik blagoslovi vatru,
a svatko od prisutnih uzima u lopaticu Zari s te vatre i nosi je kudi gdje se zar stavlja
u pec (ili ranije u ognjiste) na kojoj se kuha uskrsno jelo. Ovaj obicaj ima u prvom
redu religijsko znacenje; nema posebnih vjerovanja vezanih uz tu vatru, ve¢ se istice
da se tim ¢inom slavi uskrsnuée Kristovo. Prema pokusnim upitnicama taj je obic¢aj u
Backoj potvrden samo u Sonti (PUEA 860).!

1

Skracenica PUEA odnosi se na pokusne upitnice Etnoloskog atlasa, a skra¢enica UEA na redovne upit-
nice Etnoloskog atlasa.



154 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U Sokaca je zabiljezen jo§ jedan zanimljiv obicaj paljenja bozi¢ne slame na tredi
dan Bozica. Slama se iznosi ujutro, pali se pred ku¢om; u Backom Brijegu pritom se
govori: Gori Bozi¢. U drugim hrvatskim krajevima slama se takoder iznosi iz kude i
ostavlja na posebnim mjestima, ali se ne pali.

Samo je u Sonti potvrdeno paljenje vatri na Badnju vecer na polnocki, te ponovno
na Staru godinu. Palili su je opéinski sluzbenici. Tom su se vatrom potpaljivali topovi
koji su pucali u pono¢. Paljenje vatri u ovom razdoblju dijelom je zabiljezeno po isto-
¢noj Slavoniji, Srijemu, Backoj i Banatu (Karta VI).

Paljenje uskrsnih vatri na Veliku subotu ne poznaje ni jedna druga etnicka skupina
u Backoj i drugdje u Vojvodini. Na prostoru Vojvodine u pripadnika drugih naroda
paljenje vatri javlja se u druge dane pred Uskrs: u razdoblju velikog posta (i u podrucju
zapadno od Dunava), na Lazarovu subotu, te dijelom i u dane Velikog tjedna (Karta
VII).

Na temelju terenskih ispitivanja utvrdene razli¢ite tradicije paljenja godisnjih vatri
u Bunjevaca i Sokaca posluzile su kao polaziite za istrazivanje. Valja, medutim, upozo-
riti na jedan slucaj odstupanja od te pojave u susjednom sjevernom podruéju u juznoj
Madarskoj medu Bunjevcima; obicaj paljenja crkvenih uskrsnih vatri zabiljezen je i
u bunjevatkom selu Cavolj kod Baje, s istim pojedinostima kao i u ba¢kih Sokaca

(Mandi¢ 1984:1206).

3.7.3. Obredne uskrsne vatre u prostornom kontekstu

Nije mogude sasvim pouzdano utvrditi pojavu crkvenih uskrsnih vatri prema poku-
snoj karti na $irem prostoru, jer su podaci o paljenju vatri na Veliku subotu i na sam
Uskrs svrstani zajedno, tako da su se izjednadile dvije zapravo razlicite tradicije. U
Sloveniji i u sjeverozapadnoj Hrvatskoj pale se na no¢ s Velike subote na Uskrs velike
uskrsne vatre po seoskim brezuljcima, nastavljajuéi se na razvijenu austrijsku i $iru
srednjoeuropsku tradiciju (Karta VI; EAE*; Gavazzi 1988:36). Osim bliskog datuma
ta tradicija nije povezana s crkvenim vatrama, koje su, ¢ini se, nesto vise zastupljene
u isto¢nom panonskom prostoru u katolika. Na to upuéuje tek uvid u podatke u
pokusnim i redovnim upitnicama Etnoloskog atlasa, buduéi da sve potvrde o vatri u
vjerskim obredima nisu niti uvrtene u pokusnu kartu. Cini se da je paljenje vatre na
Veliku subotu, koju treba blagosloviti sve¢enik, znatno rasiren obi¢aj medu katolicima
uopce. Bududi da je rije¢ o vjerskom obredu, a ne o narodnom obicaju, mogucée je da
kao takav i nije uvijek bio zabiljezen. Cinjenica da se u $oka¢kim selima u Backoj Zar
s posvecene vatre stavlja u kuénu vatru, na kojoj se prireduje hrana koja se na Uskrs
ima blagosloviti, upucuje na to da se taj vjerski obred dobro uklopio i stopio s naro-
dnom tradicijom (ili su mu se mozda dodali stanoviti tradicijski atributi). Nosenje
zari s blagoslovljene vatre ili gube upaljene na njoj da bi se stavila u kué¢nu vatru ili se
njome potpalila, karakteristican je obicaj u isto¢nom panonskom prostoru, a dijelom i
u srednjoj i zapadnoj Slavoniji, uz poneku potvrdu i u sjeverozapadnim hrvatskim kra-

2 Skracenica EAE odnosi se na Etnoloski atlas Europe.



Gore obredne vatre... 155

jevima, gdje je znatno rasirenija drukdija tradicija paljenja uskrsnih vatri.’ Pojedina¢ne
potvrde zabiljezene su po Jadranu te u srednjoj Bosni zasad samo u KreSevu.* Za neke
nae krajeve postoje potvrde da se Zar s blagoslovljene vatre nosi kudi, ali taj postupak
prate drugi obicaji, koji nisu vezani uz kué¢nu vatru.’

Podaci koji se ticu paljenja vatre na Veliku subotu, koje je u svojoj biti religijskog
karaktera, nisu se pretezno uzimali u obzir niti za kartu Etnoloskog atlasa Europe,
u kojoj su prikazani datumi paljenja godi$njih vatri. U komentarima, koji se ti¢u
prostora nekih zemalja, kao primjerice Njemacke, istie se problem jedva moguceg
razgranicavanja tih viSevrsnih vatri, ili se u komentaru za madarski prostor naglasa-
va da podaci o crkvenim uskrsnim vatrama nisu uvrsteni (Zender, Barabds — Kisbdn
1980:10, 102). U opéem pregledu madarskih obicaja navodi se da je paljenje vatri
na Veliku subotu poznato u katolickim podru¢jima Madarske (Dométor 1972:36).
Rije¢ je svakako o obicaju koji je nastao pod utjecajem Crkve, ili se barem priblizio
crkvenom obiljezavanju Kristova uskrsnuca. Prema M. Gavazziju nastao je on negdje
u osmom stolje¢u u srednjoj Europi, prosirio se u devetom stolje¢u, te s viemenom
postao u nekih europskih naroda, pa tako i u Hrvata, opéa crkveno-narodna tradicija
(Gavazzi 1988:33).

Drugi tradicijski obi¢aj, spaljivanje bozi¢ne slame u backih Sokaca ¢ini se da je jos
specifi¢niji regionalni obi¢aj. Prema dostupnim podacima, osim u Backoj, potvrden
je samo u Sokaca u isto¢noj Slavoniji i u Srijemu.®

Skupine Hrvata Sokaca naselile su isto¢ni panonski prostor u nekoliko seobenih
valova iz Bosne poglavito u 16. i 17. stolje¢u (Pavici¢ 1953; Sekuli¢ 1989:185-186).
Nedostatak podataka o povezanosti blagoslova uskrsnih vatri i prijenosa zara u domo-
ve ne daje nam moguénost da utvrdimo je li ta tradicija Sokcima mogla biti poznata
i prije doseljenja u panonske prostore ili su je tek ovdje usvojili. Samo je u Kresevu u

3 PUEA 860 (Sonta, Bac¢ka); PUEA 295 (Sotin, Vukovar); PUEA 360 (Ila¢a, Vukovar), PUEA 361
(Apsevci, Otok); PUEA 365 (Nijemci, Otok); PUEA 366 (Privlaka, Otok); PUEA 367 (Komletinci,
Otok); PUEA 72 (Ceri¢, Vinkovci); PUEA 73 (Nustar, Vinkovci); PUEA 75 (Stari Jankovci,
Vinkovei); PUEA 294 (Tordinci, Vinkovei); PUEA 291 (Sljivosevci, Nasice); PUEA 358 (Deletovci,
Vinkovei); PUEA 627 (Valpovo, Osijek); PUEA 612 (Orahovica, Nasice); UEA 1689 (Bogdanovci,
Vukovar); UEA 104 (Sikirevci, Vrpolje); UEA 1008 (Velika, Slavonska Pozega); UEA 74 (Hercegovac,
Garetnica); Cerneli¢ 1979a; Markovac 1940:87; Dani¢ 1993:116; Duri¢ 1992:29; Blazeka 1941:17;
Lang 1913:74; Kotarski 1917:197; Rajkovi¢ 1973:201.

4 Mikac 1933:221; ibid. 1957:57; Ostri¢-Stojanovi¢ 1967; Ivanievi¢ 1905:46; Milicevi¢ 1975:452;
UEA 2052 (Osojnik, Dubrovnik); Kristi¢ 1956:17.

> PUEA 34 (Baranjsko Petrovo Selo); PUEA 297 (Berak, Vukovar); PUEA 611 (Otok, Vinkovci); PUEA
76 (Zupanja); PUEA 625 (Drenjski Slatinik, Nasice); PUEA 623 (Davor, Nova Gradiska); UEA 106
(Velika Kopanica, Vrpolje); UEA 104 (Sikirevci, Vrpolje); UEA 123 (Mala Trnovstica, Garesnica);
UEA 1505 (G. Gracenica, Popovaca); PUEA 451 (Lovinac, Lika); PUEA 446 (Premantura, Pula);
UEA 1320 (Blato, Kor¢ula); Rajkovi¢ 1990:78.

6 Cerneli¢ 1979; Keseji¢ EZ FFZ SR 92; PUEA 858 (B. Monostor, Sombor); PUEA 859 (B. Brijeg,
Sombor); PUEA 860 (Sonta, Apatin); PUEA 1105 (Cerna, Zupanja); PUEA 795 (Bo$njaci, Zupanja);
PUEA 622 (Bapska, Ilok); PUEA 693 (Nustar, Vinkovci); PUEA 629 (Piskorevci, Dakovo); PUEA
263 i UEA 1 (Gorjani, Dakovo); Cerneli¢ 1979a (sela: Sotin, Tompojevci, Lovas — okolica Vukovara);
Grbi¢ 1992:285; Markovac 1940:126; Markovi¢ 1977:114.



156 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

srednjoj Bosni potvrdeno da je ovaj obi¢aj poprimio svojstva narodne tradicije, a kao
izrazito crkveni obi¢aj zasad je poznat samo u teSanjskom kraju, prema dostupnim
podacima za Bosnu (Kajmakovi¢ 1987:219). Ova je crkveno-narodna tradicija na
panonskim prostorima postala (ili ostala?) svojstvena upravo Hrvatima poznatima pod
tradicijskim etni¢kim imenom Sokci u Slavoniji, Stijemu i Batkoj.

Jedini podatak koji svjedo¢i o paljenju uskrsnih crkvenih vatri izvan Sokaca je
podatak koji se zasad odnosi jos samo na Bunjevce u Cavolju u juznoj Madarskoj. Bez
daljnjih pokazatelja ne moze se zasad utvrditi kako je taj obicaj nastao u ¢avoljskih
Bunjevaca. Karakteristi¢na tradicija paljenja ivanjskih vatri u backih Bunjevaca potvr-
dena je i u Cavolju (Mandi¢ 1984:131-132).

3.7.4. Ivanjske vatre u backih Bunjevaca

Ivanjska vatra se u vedini bunjevackih sela i salasa pali u sumrak uoci Svetog Ivana
(24. lipnja). Ponegdje se pali samo jedna vatra, pretezno u somborskom bunjevackom
podrudju, a drugdje se vatre pale tri veceri zaredom. Gorivo za vatru slagalo se u
hrpu, a sastojala se poglavito od slame, kukuruzovine i granja. U pojedinim mjestima
(Nenadidi, Lugovo, Bajmok, Zednik i Tavankut) su se uz vatre palile i baklje. Baklje
su se pravile uglavnom od stare metle ili od trske, ponegdje ukrasene buketima cvijeca
(Bajmok) ili vijencem od cvije¢a (Zednik). Potvrda o paljenju baklji nema u upitnica-
ma Etnoloskog atlasa za ovo podruéje. Postoje samo opéi podaci koji govore da su se
baklje palile te da su se nosile u polje gdje je bilo je¢ma (Sekuli¢ 1986:368).

Preskakivanje vatre bilo je uobi¢ajeno na ¢itavom podrudju, razlike se ti¢u nadina
preskakivanja: pojedinacno ili u paru, s bakljama ili s vijencima u ruci, ili s vijencima
na glavi. Vijenci od poljskog cvije¢a pleli su se samo u mjestima u okolici Subotice.
Preskakivanje vatre i pletenje ivanjskih vijenaca potvrdeno je i u Cavolju medu
Bunjevcima u Madarskoj. U pojedinim mjestima obiju skupina bunjevackih naselja u
Batkoj (Nenadiéi, Lugovo — Sombor; Bajmok i Zednik — Subotica) plele su se i naru-
kvice od raznobojnog konca koje su se prilikom preskakivanja vatre stavljale na ruke.
Uz vijence i narukvice vezani su razliciti postupci i vjerovanja. I obicaj preskakivanja
vatre i tréanja s bakljama prate vjerovanja; Zeravicu se pokusavalo utrnuti dlanom i
prstima ili se po ostacima vatre hodalo, a ponegdje se vjerovalo i u zastitnu mo¢ pepe-
la. Svi ti razliciti postupci imali su preventivnu i zastitnu funkciju, u prvom redu od
bolesti, ali i od $tetocina i od pozara, a rjede su se primjenjivali i radi osiguranja boljeg
uroda zita.”

Rije¢ je o sljede¢im vjerovanjima: u Lemesu se za onoga tko preskace ivanjsku vatru vjeruje da nece biti
krastav. U Zedniku je skakanje preko vatre viseznaéno: tko je preskodi, neée se upisati ili ¢e mu se istre-
sti bube ili ée se Zile od Zita popeci, $to znai da Ce Zito prije sazrijeti. U Cavolju je preskakivanje vatre
znacilo obranu od bolesti, a imalo je ono i specifi¢no znacenje za djevojke: ona djevojka koja uspije
preskociti vatru, iducih ¢e se poklada udati, a pjegava djevojka ¢e izgubiti pjege; osim toga djevojke su
preskakivale vatru i zajedno s momcima da bi imale poroda (Mandi¢ 1984:132).

Zeravicu se trne prstima da ne bude zanoktica (Bajmok, Zednik); po ostacima Zeravice se hoda da ne
bude nabolja na nogama (Zednik, Tavankut) ili da se noge ne znoje (Bajmok).



Gore obredne vatre... 157

Osobito je zanimljiva potvrda o djevojatkom gatanju o udaji, zabiljeZena u Zedniku.
Djevojke su bacale ivanjski vijenac na dudovo drvo ili u vodu pa se, prema tome na
koju je stranu vijenac pao ili ga je voda odnijela, tumacilo na koju ¢e se stranu djevojka
udati. Bacanje vijenca u vodu sa svrhom gatanja o udaji znacajna je potvrda obicaja koji
je u Hrvata, ¢ini se, posve iS¢eznuo, ali mu ima traga u narodnim pjesmama, a poznat
je i u nekih slavenskih naroda, osobito u Poljaka i Rusa (Gavazzi 1988:106-107).

Nazivi za vatru variraju. Ima mjesta gdje se javlja samo naziv u osnovnom obliku
vatra, dok se drugdje uz taj isti oblik vezu atributi ivanjska, Ivanova, Svetog Ivana vatra
(u bunjeva¢kim naseljima u okolici Sombora te u Zedniku — sa/z5i i u Durdinu — selo
i salasi), do specifiénog naziva Sveti Ivan Cvitnjak u Bajmoku i Zedniku ili samo fvan
Cvitnjak u Tavankutu, odnosno cvitnjak u Zedniku na salasima (naselja u okolici
Subotice). U Durdinu (u selu i na salasima) je taj naziv zabiljezen samo kao oznaka
za dan sv. Ivana, ne i kao naziv za vatru. U Zedniku, primjerice, Sveti fvan Cvitnjak
oznacava i vatru i datum. Usporedba terenskih podataka s podacima iz pokusnih upi-
tnica pokazuje zanimljive podudarnosti, ali i razlike u nijansama. Tako je, primjerice,
u Tavankutu, Zedniku i Bajmoku potvrden samo op¢i naziv vatra, dok je Sveti lvan
Cvitnjak naziv za dan Sv. Ivana (PUEA 345; PUEA 553; PUEA 555). Na salasima
Durdin i Bikovo-Gabri¢ kao naziv za vatru zabiljezena je oznaka vatra Svetog Ivana
Svitnjaka (PUEA 126; PUEA 127). Prema redovnim upitnicama Etnoloskog atlasa jos
je jedna potvrda naziva cvitnjak za vatru u Tavankutu (UEA 450). Cini se da je (Sveti)
Ivan Cvitnjak/Svitnjak slozeni naziv koji bi imao oznaciti i datum i vatru, ali je u svi-
jesti kazivaca prevladalo sad jedno sad drugo od tih dvaju znacenja u istom mjestu.
Naziv ivanska vatra zabiljezen je u Cavolju medu Bunjevcima u juznoj Madarskoj.

Naziv cvitnjak se koristi i kao naziv za baklje u Zedniku, a u Nenadic¢ima je zabiljezen
zanimljiv naziv masale. U drugim mjestima nema posebnog naziva za baklje. U Zedniku
i Tavankutu naziv (Sveti) lvan Cvitnjak oznacava i cvijeée od kojega se pletu ivanjski
vijenci. U Tavankutu se i gotov vijenac naziva cvitnjak. Inace se cvijeée od kojega se pletu

U Nenadi¢ima i Lugovu valja sa¢uvati narukvicu koja se nalazi na ruci kada se preskace vatra, da bi se
kroz nju prvi put pilo mlado vino; u Lugovu tumade da ¢e na taj nadin sprijetiti groznicu. U Zedniku
vjeruju da ih narukvica $titi od upale zglobova, a u Bajmoku nastoje izgubiti narukvicu jer ¢e onda
izgubiti i bube koje izjedaju %ito. U Zedniku se natje¢u u tréanju s bakljama od vatre do vatre. Vijeruje
se da ¢e onaj koji prvi stigne i udari bakljom po vatri prvi kositi ili da ¢e sacuvati Zito od vatre. U
Tavankutu s bakljama trée kroz kupus da ne bude crvljiv. Ponegdje se pepeo od ivanjske vatre nosi kuci
i baca po polju da se zatiti od $tetoc¢ina (Bajmok) ili se baca u vrt da ljetinu zastiti od munje, groma,
leda i pozara (Zednik). U Cavolju se od ostataka Zari ivanjske vatre stavljalo nesto i u hranu svinjama
da ne budu bolesne.

U Tavankutu se ivanjski vijenac baca na krov salasa jer se vjeruje da ¢e se na taj nacin kuca zastititi od
pozara. U istom znaenju potvrden je taj postupak i u Cavolju, gdje se s istom svrhom vijenac mogao
objesiti i na procelje kude.

Razlikuju se i objasnjenja o znacenju samoga dana svetoga Ivana. Ponegdje mu se ne pridaje posebno
znacenje (Lemes, Lugovo, Tavankut); drugdje se taj dan praznuje jer se vjeruje da e sveti Ivan zastititi
zito i gospodarske objekte od pozara (Nenadidi) ili ¢e se, pak, popeci zile na Zitu pa Ce ranije sazrijeti
(Bajmok). Taj je dan u Zedniku blagoslov za %ito, Zrtvuje se slama da ito prije sazrije, a u Durdinu
kazu da slavljenjem ovog blagdana obiljezavaju pocetak ljeta.



158 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

vijenci najéesée naziva lvanovim cvijecem. Zanimljivo je uotiti da se u Zedniku varijante
naziva (Sveti) lvan Cvitnjak ili samo cvitnjak koriste za oznacavanje i vatre, i dana svetog
Ivana, i cvije¢a od kojega se pletu vijenci, kao i baklji koje se uz vatru pale.

Objavljene grade o ivanjskim vatrama u backih Bunjevaca opéenito je vrlo malo,
pa se uz pritjecanje daljnjih podataka mogu oéekivati jos neke dopune postojeée slike

obicaja (Mandi¢ 1984:131-132; Sekuli¢ 1986:367-368).°

Pored karakteristi¢cne bunjevacke tradicije paljenja ivanjskih vatri jo$ je samo u
Zedniku zabiljeZen obidaj paljenja vatri i na poklade. Na prvi dan poklada svaka je
ku¢a palila vatru u svom dvoristu navecer oko sedam sati. Pepeo i ugar su drugi dan
razbacivali po polju da bi zastitili ljetinu od leda. Ta je pojava inace tek sporadi¢na
po Backoj, kao i u susjednoj Baranji i na $irem prostoru Srijema, dok je nesto gusée
potvrdena tek u jugoisto¢nom dijelu Banata, te u jugoisto¢nim juznoslavenskim pro-
storima u Pomoravlju i u Makedoniji (Karta VI).

3.7.5. Ivanjske vatre i specifi¢ne suvrstice naziva cvitnjak/svitnjak za
vatru u prostornom kontekstu

Ivanjske vatre su, osim u Hrvata Bunjevaca, tradicijski obi¢aj Madara i Srba na prosto-
ru Vojvodine, potvrdene u sjevernoj Backoj, te u podrudju Potisja u Backoj i Banatu.
Inace je paljenje ivanjskih vatri na prostoru Srbije (bez Vojvodine) i uopée u isto¢nom
dijelu juznoslavenskog prostora sasvim sporadi¢na pojava uz pojedina¢ne potvrde u sje-
verozapadnoj Srbiji, juznom Kosovu i u sjevernoj Makedoniji (Karta VI). Ta je tradicija
u Hrvata i Madara rasirena na njihovom $irem etnickom prostoru (Karta VI; Barabds
— Kisbdn 1980:102-104; Balassa — Ortutay 1979:61; Domotor 1972:44-45).

U tradiciji Hrvata paljenje ivanjske vatre obuhvaca prostore sjeverozapadne i zapa-
dne Hrvatske, Istre, Hrvatskog primorja, Dalmacije s otocima sve do Boke kotorske,
jugozapadne Bosne i zapadne Hercegovine. Rjedih potvrda ima i u srednjoj i u posav-
skoj Bosni te u Slavoniji.

Izvan hrvatskog etnickog prostora jos je samo u Slovenaca paljenje ivanjskih vatri
ucestalija pojava, uz spomenute pojedinaéne potvrde u ostalim juznoslavenskim kra-
jevima, te nekoliko potvrda u Crnogorskom primorju.

Nema sumnje da su Bunjevci donijeli u Backu specifican naziv svitnjak ili cvitnjak
za ivanjsku vatru. Upucuje na to karakteristican prostorni razmjestaj tih naziva, u
prvom redu naziva svitnjak, u srednjoj Dalmaciji s otocima i u zapadnoj Hercegovini.
Potvrda toga naziva ima jo$ u sjevernoj Dalmaciji i u Istri dalje uz Jadran, te u jugo-
zapadnoj Bosni i u podru¢ju izvorista rijeka Vrbasa i Bosne (Karta VII). Pregledom
redovnih upitnica Etnoloskog atlasa utvrdena je ista prostorna zastupljenost ovoga
naziva, uz iznimku Istre, s prili¢no velikim brojem novih potvrda; neke od upitnica
potvrduju taj naziv i njegove varijante u istim mjestima u kojima je zabiljezen i u

8 Ante Sekuli¢ biljezi naziv ivanjski krijesovi. Terenska ispitivanja ni u jednome od bunjevackih naselja

nisu potvrdila naziv 7vanjski krijes. Bilo bi neobi¢no da se u izrazito ikavskoj jezi¢noj sredini (s mogu-
¢im ekavskim utjecajima) koristi ijekavska varijanta naziva za vatru.



Gore obredne vatre... 159

pokusnim upitnicama (i ucrtan u pokusnu kartu).” Nesto potvrda o nazivu svitnjak i
cvitnjak na tom $irem prostoru ima i u tiskanim izvorima.'

U redovnim upitnicama Etnoloskog atlasa ti su nazivi zabiljezeni i u nesto Sirem
prostoru srednje Bosne, u selima u okolici Novog Travnika i Viteza, u prostoru izmedu
porje¢ja Vrbasa i Bosne, uz jednu nesto udaljeniju potvrdu naziva svimnjak u okolici
Zepéa, u podrudju srednjeg toka rijeke Bosne (UEA 1147; UEA 1073; UEA 508).
Osim toga, u fototeci Odsjeka za etnologiju i kulturnu antropologiju Filozofskoga
fakulteta Sveudilista u Zagrebu nalaze se dvije fotografije hrpe granja pripremljenog
za vatru (Palogija, br. 2178 i 2179) i dvije fotografije gorucega cvitnjaka u selu Guvna
kod Travnika iz 1960. godine (Palosija, br. 2030 i 2031) (sl. 49 i 50). Ovi podaci upu-

¢uju na nesto Siru prostornu zastupljenost naziva svitnjak (cvitnjak) u srednjoj Bosni.

SL. 49. Hrpa granja pripremljenog za vatru u selu Guvna kod Travnika

® UEA 874; UEA 1242; UEA 1336; UEA 1038; UEA 963; UEA 264; UEA 464; UEA 1543; UEA
1764; UEA 519; UEA 1766; UEA 1297; UEA 1735; UEA 295; UEA 1295; UEA 1896; UEA 2047;
UEA 1296; UEA 1032; UEA 1657; UEA 2073; UEA 2330; UEA 1465; UEA 1360; UEA 1112; UEA
551; UEA 542; UEA 1210; UEA 550; UEA 559; UEA 1349; UEA 1140; UEA 1084; UEA 1069;
UEA 178; UEA 135; UEA 177; UEA 317; UEA 318; UEA 1369; UEA 1007; UEA 1361; UEA 1768;
UEA 787; UEA 1362; UEA 2049; UEA 2048; UEA 2075; UEA 1265; UEA 2083; UEA 1348; UEA
69; UEA 541; UEA 1692; UEA 1101; UEA 1103; UEA 1102; UEA 1971; UEA 547; UEA 1969;
UEA 1556; UEA 521; UEA 569; UEA 1108; UEA 564; UEA 1083; UEA 1556; UEA 530; UEA
1655; UEA 1680; UEA 2277; UEA 2084; UEA 1675; UEA 2278; UEA 1268; UEA 1690; UEA 2051;
UEA 1267; UEA 1266; UEA 1693; UEA 1941; UEA 1670; UEA 1316; UEA 1643; UEA 1375; UEA
543; UEA 3; UEA 6; UEA 4; UEA 16; UEA 1942; UEA 1760; UEA 2276; UEA 1047; UEA 1891;
UEA 1506; UEA (Grude, Posusje); UEA 5; UEA 1867; UEA 17; UEA 7; UEA 8; UEA 15; UEA 2329;
UEA 1890; UEA 2074; UEA 2092; UEA 596; UEA 1067; UEA 1298; UEA 1299.

10 Furi¢ 1980:299; ibid. 1984:237, 453; Skoda-Drzi¢ 1941:76; Milicevi¢ 1967-1968:484; ibid. 1975:456;
Rajkovi¢ 1980:240-241; Kajmakovi¢ 1970:309; Filipovi¢ 1953:309; Pe¢o 1925:373 (Kupres).



160 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

S 50. Gorudi cvimjak u selu Guvna kod Travnika

Prema redovnim upitnicama Etnoloskog atlasa jo$ je jedna potvrda svitnjaka u
okolici Slanoga u juznoj Dalmaciji, dakle, u podru¢ju nesto udaljenijem od prostora u
kojemu se ovaj naziv za vatru udestalo koristi (UEA 362). Prema pokusnim upitnica-
ma Atlasa jos je jedna prostorno izolirana potvrda varijante naziva svijetnjak u isto¢noj
Hercegovini u okolici Gackog, a odnosi se na vatru koja se pali na Petrovdan (PUEA
961). Ove dvije potvrde varijanti naziva svinjak u juznom jadransko-dinarskom gra-
ni¢nom prostoru nisu zanemarive ako ih se pridruzi ve¢ utvrdenom razmjestaju broj-
nih kulturnih elemenata iz svadbenih obicaja upravo na tim prostorima. Ti elementi,
potvrdeni na tom podru¢ju, naime, pokazuju izrazitu srodnost s odgovarajuc¢im poja-
vama u nekih podunavskih Bunjevaca (Cerneli¢ 1991).

Nadalje, redovne upitnice Etnoloskog atlasa pokazuju da je naziv svitmjak i nje-
gova varijanta svijetnjak poznat i srpskom stanovnis$tvu u okolici Bosanskog Grahova
u zapadnoj Bosni; ovdje taj naziv oznacava vatru koja se pali u druge dane, najée-
$¢e uodi Vidovdana." Taj je naziv po svoj prilici to stanovni$tvo preuzelo od svojih
susjeda Hrvata jer Hrvati na tom $irem prostoru (jugozapadna Bosna, Hercegovina,
Dalmacija) vrlo ¢esto rabe taj naziv za ivanjske vatre.

Svitnjak je, dakle, najcesée koristeni naziv za ivanjsku vatru na spomenutim prosto-
rima. Usporedno s osnovnim oblikom naziva svitmjak jo$ se javljaju i druge suvrstice
toga naziva, kao npr. svijetnjak, svjetnjak, svetnjak u Dalmaciji, Hercegovini, jugoza-
padnoj Bosni i u jednom mjestu u srednjoj Bosni.'> Osim naziva svitnjak i njegovih
suvrstica na tim se prostorima sporadi¢no javlja i naziv vatra, uz poneku pojedina¢nu
potvrdu naziva oganj (Karta VII).

1 UEA 366; UEA 367; UEA 1543; UEA 364; UEA 368; UEA 1608.
12 UEA 264; UEA 1297; UEA 1038; UEA 1896; UEA 1032; UEA 2073; UEA 2330; UEA 551; UEA
1543; UEA 371; UEA 366; UEA 1147; Ardali¢ 1915:48; Ujevi¢ 1896:247.



Gore obredne vatre... 161

U pojedinim mjestima Dalmacije se dan svetog Ivana naziva Sveti lvan Svitnjak,
dok nazivi vatra ili oganj oznacavaju ivanjsku vatru.” Druga moguénost je da (Sveri
Ivan) Svitnjak oznalava i vatru i dan svetog Ivana u nekim mjestima sjeverne i srednje
Dalmacije.'* U pravoslavnog stanovni$tva u Bukovici zabiljezen je naziv Sveti Ivan
Svijetnjak za dan sv. Ivana, a za vatru naziv svijetnjak (Ardali¢ 1915:48). U splitskim
Poljicama dan sv. Ivana se naziva danom svetog lvana Sviénjaka, dok o nazivu vatre
nema podataka (IvaniSevi¢ 1905:52).

Usporedno sa znatno ¢es¢e koriStenim terminom svitnjak, javlja se i srodna vari-
janta naziva cvitnjak, ali samo u odredenim podru¢jima Dalmacije i u selu Guvna kod
Travnika u srednjoj Bosni."”

Nekoliko je potvrda suvrstica ovoga naziva cvijernjak, cvjetnjak, cvetnjak u srednjoj
Bosni.'®

U pojedinim mjestima srednje Dalmacije koristi se op¢i naziv vatra, dok se ozna-
ka Sveti Ivan Cvitnjak odnosi na dan svetog Ivana.'” Cvitnjak je naziv i za dan svetog
Ivana i za vatru samo u Mratovu kod Oklaja (UEA 1295).

Svi navedeni gornji primjeri zanimljivi su usporede li se sa slicnom ve¢ spominja-
nom tendencijom u backih Bunjevaca da se sviznjakom ili cvitnjakom oznacava pone-
gdje vatra, a ponegdje dan svetog Ivana, ili i jedno i drugo. Ponekad u istom mjestu
jedan izvor biljezi taj naziv za vatru, a drugi, pak, za oznatavanje dana. Ta je tendencija
zamjetna i na $irim prostorima mogué¢e mati¢ne bunjevacke postojbine.

Vaino je jo$ napomenuti da je od spomenutih nekoliko potvrda ovoga naziva
u Istri varijanta naziva cvimnjak ée$éa.'® Naziv svitnjak zabiljezen je samo u mjestu
Rapanji kod Vodnjana (PUEA 1442).

Jo$ su vrijedni spomena sli¢ni nazivi za ivanjsku vatru, kao $to su posvit, posvi-
t(a), posvital, prosvitnjak i procvit(a) u nekim mjestima srednje Dalmacije (okolica
Makarske, Imotskog, Vrgorca, Metkovi¢a i Plo¢a) i na otoku Bracu te u Hercegovini
duz rijeke Neretve (u okolici Mostara, Capljine i Ljubuskoga)."?

Kartografski prikaz podataka pruza zanimljiv uvid u zastupljenost pojave ivanjskih
vatri u Bosni. Na podruéju Bosne ne potvrduje se ¢esto paljenje vatre u obliku loma-

13 UEA 1038 (Pardi¢, Sibenik); UFA 963 (Nuni¢, Knin); UEA 787 (Bradevac, Mud); UEA 1692
(Vostane, Trilj); UEA 2084 (Kastel Stari, Split); UEA 1941 (Cista Provo, Imotski); UEA 1047 (Krsta
tice, Imotski); UEA 1506 (Runovi¢, Imotski); Furci¢ 1980:282 (Sparadini).

4 UEA 1242 (Jasenice, Obrovac); UEA 1465 (Kijevo, Knin); UEA 1680 (ViniSte-Opatija, Marina);
UEA 2278 (Dugopolje, Split); UEA 1760 (Veliki Drvenik, Trogir); Mili¢evi¢ 1967-68:484.

5 PUEA 1214 (Blato na Cetini, Omis); PUEA 1216 (Kostanje, Omis); UEA 1268 (Rosca, Split); Furéi¢
1980:105 (Kaprije); ibid. 1984:78-79 (Primosten); Palosija, fotografija br. 2030, 2031, 2178, 2179.

¢ PUEA 1071 (Grozdane, Fojnica); PUEA 1101 (Brnjaci, Kiseljak); PUEA 1201 (Polje Séitovo, Fojnica);
UEA 515 (Banjevac, Kakanj); Filipovi¢ 1963:354.

17" PUEA 1217 (Podgrade, Omis); UEA 2048 (Mu¢ Donji, Sinj); UEA 2051 (Gornji Dolac, Split).

8 PUEA 1133 (Zbandej, Pula); PUEA 1445 (Valtura); PUEA 1446 (Baderna, Porec).

9" UEA 406; UEA 407; PUEA 922; UEA 2276; Milic¢evi¢ 1975:456; UEA 1891; UEA 2329; UEA 1890;
UEA 2074; UEA 2092; UEA 1298; PUEA 429; PUEA 430; PUEA 431; PUEA 434; UEA 596; UEA
1067.



162 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

¢e. Daleko je ¢es¢a pojava da se pale samo baklje. Ta je pojava karakteristi¢na upravo
za Bosnu i tek sporadi¢no prelazi granice Bosne prema panonskoj Hrvatskoj (Karta
VI). Baklje se ne pale ni u Dalmaciji (uz jednu iznimku), a rijetko i u Hercegovini,
primjerice na podruéju oko Sirokog Brijega; u onim prostorima, dakle, u kojima je
paljenje vatri zvanih svitnjak/cvitnjak Cesta pojava (Karta VI; Kajmakovi¢ 1970:309).
Ti su juzni, etnicki pretezno hrvatski, prostori moguca postojbina Bunjevaca, koji su
u Backoj sacuvali istu tradiciju i iste nazive za ivanjsku vatru. Istovremeno se u backih
Bunjevaca dobrim dijelom odrzala i tradicija paljenja baklji (podrobnije su to potvrdi-
la tek moja vlastita terenska istrazivanja), pojava jedva poznata na njihovim moguéim
maticnim prostorima.

Prema takvom razmjeStaju tih dviju bunjevackih tradicija moglo bi se pretpo-
staviti da su Bunjevci obicaj paljenja baklji usvojili pri svojim seobama kroz Bosnu
u Podunavlje. Druga pretpostavka bi mogla biti da su neke od bunjevackih grupa
u Podunavlju kulturno srodne sa stanovnistvom pograni¢nih krajeva Hercegovine i
srednje Bosne, pa i nekih krajeva srednje Bosne. Te dvije konstatacije mogu se zasad
smatrati tek pretpostavkama, koje bi bilo potrebno tek potkrijepiti novim ¢injenica-
ma, ve¢im brojem srodnih pojava i zajednickih kulturnih elemenata u tim prostor-
nim odnosima. U prilog takvim razmisljanjima mogle bi i¢i ve¢ utvrdene spoznaje da
postoji moguénost da regionalne skupine Bunjevaca u Podunavlju, okupljene oko gra-
dova Sombor i Subotica u Backoj te gradova Baje i Budimpeste u Madarskoj, potjecu
iz vise razli¢itih podru¢ja, ukljucujuéi jugozapadnu Bosnu te $iri prostor Hercegovine i
Dalmacije sve do Boke kotorske. U studiji, koja je na temelju analitickog prikaza odre-
denih pojava iz svadbenih obicaja ukazala na tu moguénost, nije se razmatralo podru-
¢je srednje Bosne (Cerneli¢ 1991). Novija istraivanja potvrdila su da su one dobrim
dijelom poznate i na prostoru srednje Bosne (ibid. 1997). Cini se da bi u tom smislu
prostor moguce pradomovine svih bunjevackih skupina i ogranaka valjalo pro$iriti.

Podaci koji se odnose na ivanjske vatre, kao i na usporedno paljenje vatri i baklji,
upucuju na kulturnu bliskost bar dijela stanovnika srednje Bosne s nekima od bunje-
vackih grupa u sjevernoj Backoj. Kao argument u prilog tome vazno je istaknuti jos
jednu zanimljivu pojedinost. Rije¢ je o nazivu masala za ivanjske baklje, koji je poznat
u sjevernim i srednjim dijelovima porje¢ja Vrbasa i Bosne u srednjoj Bosni. Podrucja u
kojima se naziv masala koristi za baklje granice s prostorom u kojemu se ivanjske vatre
nazivaju svitnjak ili cvitnjak (Karta VII). Prema redovnim upitnicama Atlasa, u selima
Donje Pecice kod Novog Travnika i Mali Mosunj kod Viteza u srednjoj Bosni baklje i
vatre pale se istovremeno; baklje se ovdje nazivaju masale, a vatra svitnjak (UEA 1147;
UEA 1073).

Svi podaci koji se ticu naziva masala znacajni su ako ih usporedimo s podacima
zabiljezenima na Nenadi¢ salasima kod Sombora u Backoj. To je jedino bunjevacko
naselje u Backoj u kojemu je potvrden i satuvan naziv masala za baklje. U Nenadi¢u
nije poznat naziv cvitnjak ili svitnjak za ivanjsku vatru, koji je karakteristican za subo-
ticka bunjevacka naselja.

Ovi podaci upuéuju na to da bi i pojedini krajevi srednje Bosne mogli bili isho-
diSte nekih regionalnih bunjevackih skupina. Da kulturno naslijede u podunavskih
Bunjevaca nije posve jednako, potvrdila su ve¢ i ranija istrazivanja svadbenih obicaja



Gore obredne vatre... 163

(Cerneli¢ 1991). Nazalost, u velikoj mjeri nedostaju podaci o ovoj tradiciji za bunje-
vacke skupine u Madarskoj. Pokusaj istrazivanja ove pojave na tom prostoru nije dao
rezultata; pokazalo se da je ona bila poznata i ovim bunjevackim grupama, ali se ¢ini
da se znatno ranije ugasila nego u Backoj, jer je u svijesti kazivaca ostalo tek sjecanje
na tu tradiciju, bez odredenih pojedinosti o obi¢ajima vezanima uz paljenje vatri. Nije
se moglo utvrditi ni postojanje naziva svitnjak/cvitnjak (Cerneli¢ 1983). Iz novijeg
vremena postoji jedan izricito potvrden podatak s opisom obicaja iz mjesta Cavolj, s
nazivom ivanska vatra (Mandié 1984:131-132).

Razmatrane pojedinosti vezane uz nazive svitmjak i cvitnjak i njihov razmjestaj
na prostoru Dalmacije, Hercegovine, jugozapadne i sredi$nje Bosne, naziv masale za
baklje, kao i primjeri usporednog postojanja naziva svitnjak za vatru i masale za baklje
u srednjoj Bosni, vazni su zbog analognih tradicija u kulturnom naslijedu backih
Bunjevaca. Cinjenica da se odredeni specifi¢ni nazivi koriste upravo u navedenim
podru¢jima potvrda su etnicke i kulturne srodnosti njihovih stanovnika. To je u isto
vrijeme jo§ jedan argument viSe da su prostori zapadne Hercegovine i Dalmacije, ali
i jugozapadni i sredisnji dijelovi Bosne, moguc¢a mati¢na podrudja bunjevackih sku-
pina, ili u najmanju ruku prostori s kojih su se Bunjevci raselili: jedan njihov ogra-
nak u Podunavlje u vi$e migracijskih valova, a drugi na prostore Like i Hrvatskog
primorja. Neobi¢no je da naziv svitnjak (i njegove suvrstice) nije poznat na prostoru
Like i Hrvatskog primorja, a u obliku cvitnjak i svitnjak za ivanjsku vatru postoji u
Istri.” Specifi¢ni nazivi za vatru u Istri predstavljaju jednu od srodnih pojava u Istri i
u podunavskih Bunjevaca, koje su se zasad podrobnije istrazile samo u okviru svadbe-
nih obicaja (Cerneli¢ 1991; ibid. 1997). Valja racunati sa selidbama iz Dalmacije u
Istru, no mozda i s migracijama prekinutom starijom cjelovitos¢u hrvatskih prostora
na Jadranu i u njegovu zaledu. Na ostalim prostorima prevladava za ivanjsku vatru
naziv krijes (Karta VII).

Osim po svojoj karakteristi¢noj prostornoj zastupljenosti, nazivi svitnjak i cvitnjak
zanimljivi su i zbog svojega znacenja. Nema sumnje da etimologiju naziva svitnjak,
svijetnjak 1 sliéno valja izvoditi iz glagola svijetliti. Varijanta cvitnjak svakako proizlazi
iz osnovnoga oblika svitnjak (koji je dobio samo znacenje ivanjske vatre), pri ¢emu
valja uzeti u obzir i ulogu cvije¢a u popratnim obicajima vezanima uz paljenje ivanj-
skih vatri.

Kresnica, krijesnica rasirena je hrvatska rije¢ koja oznacava specifi¢nog kukea koji
svijetli no¢u, zlatna bubica, bubica sto o Ivanju dne svijetli (po Ivekovi¢u). Sinonimi
za krijesnicu mogu biti prema Vuku svizac (u Srbiji), svitaljka (u Slavoniji) i u

Dubrovniku svijernjak (ARJ 17, 1959-1962:321, pod: svitac; Skok 1972:194, pod:

% Na prostoru Like tek je nekoliko potvrda paljenja ivanjskih vatri; u Primorju je tih potvrda nesto vise

(Karta VI). U Lici je znatan broj negativnih podataka o paljenju godisnjih vatri uopée, $to moze znaciti
da se ta tradicija ranije napustila nego u drugim hrvatskim krajevima. Osim toga, neka podru¢ja Like,
medu njima i neka bunjevacka, nisu bila dovoljno gusto obuhvadena ispitivanjem, tako da se pojava
ivanjskih vatri na ovome podru¢ju moze smatrati nedovoljno istrazenom. U tih nekoliko potvrda dva
puta se javlja naziv vatra, uz jednu potvrdu naziva krijes, a taj je naziv za vatru karakteristi¢an i za
Hirvatsko primorje.



164 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

krijes). Prema Mikaljinu rje¢niku spominju se kao sinonimi svijetnjaku u tome zna-
éenju svitnjak, svitac, svitlica, crv, koji svitli vecer, a po Belostencu navode se nazivi
cicindela, kresnica, u Dalmaciji svitnjak (ARJ 17,1959-1962:289, pod: svijetnjak).
Ima nekih bubica i crvica sto svjetle 0bnoé, kad polijecu i kad su na zemlji te se ne mogu
nikad viditi, nego o Sv. Ivanu. Narod ih zove ivanjske (Ardali¢ 1915:49). Pojava kukaca
upravo u vrijeme ljetnog solsticija, odnosno na dan sv. Ivana mogla bi se, zbog njiho-
va osobitog svojstva da svijetle nocu, povezati s nazivom kojim se obiljezava ivanjska
vatra; ¢ini se da se naziv svitnjak javlja u obama znacenjima (pretezno ipak kao naziv
za vatru). Zanimljiva je s time u vezi i varijanta naziva za kukca, svijetnjak, zabiljeze-
na u Dubrovniku. Za taj oblik naziva postoji danas vise potvrda ¢ak i na ikavskom
jeziénom podrudju, no vazna bi bila zasad jedina potvrda toga oblika naziva za vatru
iz isto¢ne Hercegovine kod Gackoga. Zanimljiv je primjer stiha koji Stuli¢ navodi iz
Dordica, u kojemu se istodobno javljaju obje varijante naziva: svitnjak i svijetnjak.*'

3.7.6. Zaklju¢na razmatranja

Istrazivanje tradicija paljenja godis$njih vatri u Hrvata u Backoj pokazalo je da se razli-
ke u tradiciji hrvatskih skupina, poznatih kao Bunjevci i Sokci, ti¢u njihovoga razli¢i-
toga kulturnog naslijeda.

Kada je rije¢ o Bunjevcima, bilo je moguée uéi u trag tradiciji koju su naslijedili iz
svoje nekadasnje postojbine. To nije bilo moguée u slucaju Sokacke tradicije, u prvom
redu zbog nedovoljne istrazenosti pojave paljenja uskrsnih religijskih vatri na Veliku
subotu uopée i njihovog uklapanja u narodnu tradiciju. RaspoloZivi podaci ukazali
su na srodnost kulturnog naslijeda hrvatskog stanovnistva poznatog pod etnickim
imenom Sokci na Sirem panonskom prostoru u Slavoniji, Srijemu i Ba¢koj. Na to
ukazuje i druga Sokacka tradicija, spaljivanje boZi¢ne slame, koja je jo$ uZe regionalne
zastupljenosti.

Na podruéju Backe ili na $irem prostoru Vojvodine, u kojoj Zive razli¢iti narodi i
etnicke grupe, izrazene su razlike u tradiciji paljenja godi$njih vatri, $to je ocito odraz
etnickog pluralizma ovih prostora. Ujedno je to pokazatelj da su pojedine grupe ve¢im
dijelom zadrzale svoje bastinjene tradicije. Cini se da odstupanje u tom pogledu pred-
stavlja paljenje ivanjskih vatri u Srba u Backoj. To je karakteristican obi¢aj u Srba samo
u Backoj, dok je u Hrvata i u Madara paljenje ivanjskih vatri tradicija i na njihovom
sirem etnickom prostoru. Po svoj prilici, ovaj se obicaj u vojvodanskih Srba razvio pod
utjecajem susjednih naroda s kojima vise stolje¢a Zive na istome prostoru.

Ivanjske vatre su u Madarskoj viSe zastupljene u njezinim juznim, sjeverozapadnim
i sjevernim dijelovima. Zanimljivo je ukazati na ¢injenicu da je u Madara za ivanjsku
vatru uobicajen slavenski oblik naziva Szent Ivdn tiize, a osim toga kao naziv za taj blag-
dan javlja se i varijanta: Virdgos Szent Ivdn napja, $to bi znacilo Dan cvjetnog svetog

2 Ter ko sunce kad prosviti, drobni svitnjak ve¢ ne sviti. Ab, da ti je uvijek hvala, o svijetnjale prigizdavi,

od livada zvijezdo mala (Dordi¢, pjesni 17, prema: ARJ 1959-1962:289) Skracenica ARJ odnosi se na
Rje¢nik hrvatskoga ili srpskoga jezika JAZU.



Gore obredne vatre... 165

Ivana (Barabds — Kisbdn 1980:103; Dométor 1972:44-45; Balasa — Ortutay 1979:614).
Ova je podudarnost zanimljiva ako se uzme u obzir bunjevacka varijanta naziva za vatru
cvitnjak te uloga cvije¢a u obi¢ajima vezanima uz praznik svetog Ivana. Nazalost, raspola-
zemo samo opéim podacima o ovoj tradiciji u Madara. Za utemeljena razmatranja o toj
pojavi bilo bi potrebno nesto vise znati o regionalnoj zastupljenosti ove varijante naziva
za ivanjsku vatru u Madarskoj.

Tradicija paljenja ivanjskih vatri poznata je u ¢itavoj Europi. Dobro je poznaju svi
slavenski narodi, jedino je u Rusiji ograni¢ena samo na njezine zapadne europske dije-
love. To je takoder rasiren srednjoeuropski obicaj, znatne zastupljenosti i u zapadno-
europskih naroda, osobito u juznim i isto¢nim dijelovima Francuske, u Spanjolskoj,
Portugalu i u Irskoj (EAE; Zender 1980:111-112).



166 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3.8. Backi Bunjevci u kontekstu etnickih promjena tijekom
20. stoljeca

3.8.1. Uvod

tvrdivanjem slijeda etnickih promjena u Vojvodini tijekom 20. stolje¢a pokusat

¢u rasvijetliti Sto su znadile i $to znace za sadasnji polozaj i sudbinu narodnosti u
Vojvodini. Vojvodina je multietnic¢ka zajednica koja je u okviru SFR] bila autonomna
pokrajina SR Srbije sve do 1988. godine, kada joj je ¢uvenom “jogurt revolucijom”
Srbija oduzela autonomiju, a ti su dogadaji, $to se uskoro pokazalo, bili predigra za
ratne strahote 1991. godine u Hrvatskoj te u Bosni i Hercegovini.

Backa, kao jedna od triju sastavnih dijelova pokrajine Vojvodine, bila je podru-
¢je mojih dosta cestih etnoloskih terenskih istrazivanja. U opéem pregledu etnickih
promjena u Vojvodini u 20. stolje¢u vise se doti¢em etnicke grupe Bunjevci u Backoj
upravo zbog toga $to su njihovo kulturno naslijede i sudbina teme ove studije. Pristup
istrazivanju donekle se razlikuje, zapravo je obrnutog smjera od uobicajenih etnoloskih
istrazivanja. Ovaj put izravnije pristupam uzrocima da bih nesto vise otkrila o poslje-
dicama. Naime, bavit ¢u se vise etni¢kim nego kulturoloskim promjenama. Kao etno-
lozi, po prirodi svoje struke, upudeni smo na istrazivanja onih kulturnih pojava koje u
odredenoj sredini zatje¢emo i kojima nastojimo utvrditi trag u proslosti; polazimo od
zateCenog stanja, dakle, uvjetno re¢eno od posljedica, da bismo dosli od njihova uzroka:
zasto su rezultati nasih istrazivanja u odredenoj sredini upravo takvi kakvi jesu.

Tako i srpski etnolog M. Filipovi¢ na Petom savjetovanju Etnoloskog drustva
Jugoslavije u Novom Sadu, jednim dijelom posve¢enom problematici etnickog plura-
lizma, kaze sljedece: Nesumnjivo, vrlo je korisno i potrebno ispitati kako je doslo do roga
da se u Vojvodini nadu predstavnici raznih naroda. Koji su prirodni a koji drustveni ¢ini-
oci kod toga dejstvovali? Ali je isto tako vazno, ako ne i vaznije, ispitati kakvi su odnosi
nastali i kakvi su se javili rezultati usled medusobnih odnosa tih razlicitih naroda. Nije
re¢ samo o politickim odnosima (bilo o saradnji i borbi za politicka prava bilo o meduso-
bnoj borbi). Rec je odnosima na veoma Sirokom planu, o odnosima etnickim, i o etnickim
posledicama tih odnosa koje su onda nasle svog izraza u narodnom govoru i u osobinama
pojedinih grupa odnosno u njihovoj narodnoj kulturi (1962:8).

3.8.2. Naseljavanje Vojvodine

Nakon doseljena Slavena na jug, na prostoru Vojvodine prevladavali su juzni Slaveni,
Srbi i Hrvati, i Madari, ¢iji se omjer zastupljenosti mijenjao sukladno povijesnim



168 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

okolnostima. Podrugje Vojvodine svojim je polozajem bilo povijesno predodredeno za
povremena preseljavanja kroz egzodus stanovni$tva, naseljavanje i organizirane kolo-
nizacije. Turska ratna prodiranja uzrokovala su ¢esta napustanja ovih prostora i pono-
vna naseljavanja u relativno mirnijim razdobljima. Najmasovnije doseljavanje juznih
Slavena u Vojvodinu bilo je u 17. stolje¢u. Vojvodinu su tada naselili Srbi (poznata
velika seoba Srba pod Arsenijem Carnojevicem 1690. godine) i Hrvati, u prvom redu
Bunjevci, u vise valova od kojih je posljednji i najve¢i bila seoba 1687. godine. I Srbi i
Hrvati naseljavali su Vojvodinu u manjim ili ve¢im skupinama i u prethodnim stolje-
¢ima, kao i u kasnijem razdoblju. Tako je, primjerice, druga veéa hrvatska etnicka sku-
pina, Sokci, dijelom doseljena jos u 15. stolje¢u iz Bosne i u 16. stolje¢u iz Slavonije,
gdje su vec ranije bili naseljeni (Historija... 11 1959:180-184, 840-842, 844, 847-848,
1118-1121; Peki¢ 1930:35-36, 43-46, 53, 58-60, 131-134; Pavi¢i¢ 1953:43-101).
Nakon ovih ve¢ih doseljavanja juznih Slavena prostor Vojvodine je jo$ bio nedovoljno
ekonomski iskoristen, pa je tadasnja austrijska drzava inicirala i provela naseljavanje
brojnog njemackog stanovnistva i pripadnika nekih drugih narodnosti iz Sireg prosto-
ra tada$njeg austrijskog carstva (Zulji¢ 1989:109, 119).

Sva ta naseljavanja Vojvodine predstavljaju temelj na kojem se oblikovala stabilnija
etnicka struktura Vojvodine, koja se kao takva zadrzavala gotovo do sredine 20. stolje-
¢a, uz pomicanja i promjene omjera u korist jednoga ili drugoga naroda, $to je uvelike
ovisilo o politickim prilikama u odredenome povijesnom razdoblju. Na taj je nadin
Vojvodina postala multietnicka zajednica.

O karakteru austrijskih kolonizacija u 18. i 19. stolje¢u postoje razna i razlici-
ta misljenja. Neki autori drze da kolonizacije i pored prevladavaju¢eg njemackog i
madarskog etnickog elementa nisu imale nacionalni karakter, ve¢ prvenstveno eko-
nomski: bilo je potrebno, zbog turskih pustoSenja napusteno, plodno vojvodansko
tlo ozivjeti. Osim Nijemaca i Madara naseljeni su i drugi narodi s podru¢ja tadasnje
carevine: Srbi, Hrvati, Cesi, Slovaci, Rusini, a u manjim grupama i Talijani, gpanjolcii
Francuzi (Zulji¢ 1989:109; Lausi¢ 1991:184). Srpski autori u prvom redu naglagavaju
politicki i nacionalni element kao najvazniji ili ga barem navode kao jedan od fakto-
ra uz ekonomski s negativnim predznakom (Jankulov 1961:100; Gadesa 1968:17;
Petrovi¢ 1987:11 i dr.).

Tek bi sveobuhvatna povijesna i interdisciplinarna analiza mogla dati pouzdan sud
0 toj povijesnoj ¢injenici. Za potrebe ovoga rada kolonizacija u 18. i 19. stolje¢u vaina
je utoliko $to je etnicki sastav Vojvodine u 20. stolje¢u dobrim dijelom posljedica
tih visekratnih doseljavanja. Na njenim temeljima formiran je multietnicki karakter
Vojvodine. Narodi koji su u to vrijeme naseljeni u Vojvodinu, uz narode doselje-
ne ranije, prvenstveno Srbe i Hrvate, predstavljaju starosjedilacki sloj stanovnistva
Vojvodine.

Tijekom povijesti Vojvodina je ¢esto mijenjala granice i vladare, pa tako i u 20.
stolje¢u. Od 1918. do 1941. godine u staroj Jugoslaviji pokrajina Srijem nije bila u
njenom sastavu. Uz Backu i Banat u sastavu Vojvodine je tada bila i Baranja. Nakon
Drugoga svjetskog rata prema etnickom kriteriju isto¢ni je Srijem pripao Vojvodini,
odnosno Srbiji, a zapadni Srijem i Baranja Hrvatskoj. Od starosjedilackih naroda,



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 169

do Drugoga svjetskog rata Madara i Nijemaca najviSe je u Backoj i Banatu, Srba ima
najvise u Srijemu i Banatu, a Hrvati su starosjedioci u sjevernoj Backoj i u dijelovima
Srijema te u manjim enklavama u Banatu. Ostali viSe zastupljeni narodi koncentrira-
ni su u odredenim dijelovima Vojvodine. Tako Slovaci obitavaju na manjem prostoru
Backe i Banata (op¢ine Backi Petrovac, Kovacica), Rusini na manjem prostoru sre-
dnje Backe, a Rumunji u dijelu juznog Banata. Promjene nastale u etnickom sastavu
Vojvodine u 20. stolje¢u nisu promijenile njezin viseetnicki karakter, ali su nastale
znatne promjene u pogledu broj¢ane prevlasti jedne narodnosti u odnosu na drugu.
Pokusat ¢u razloziti te promjene.

3.8.3. Nacionalni karakter kolonizacije Vojvodine do Drugoga svjetskog rata

Fenomen kolonizacije, migracija uopée, bilo spontanih, bilo organiziranih, zahtijeva
podrobnu analizu jer je rije¢ o kompleksnoj pojavi. U ovom slucaju ogranicit ¢u se
samo na njihov etnicki aspekt. Neosporno je da takva pomicanja stanovni$tva imaju
za posljedicu poremecaje etnicke strukture odredenog uzeg ili Sireg podruéja. Tu je
rije¢ i o osjetljivim politickim pitanjima jer svaku kolonizaciju organizira vlast drza-
ve u okviru koje se ona provodi. Osim socijalne motiviranosti mogu biti ukljuceni i
odgovarajudi politicki interesi. Kolonizacijom stanovnistva stvara se mogu¢nost da se
svjesno utjece i na etnicku strukturu odredenog podruéja. U ovom radu ostavit ¢u
po strani kolonizacije pod austrijskom vlas¢u, jer su one bile organizirane u razdoblju
koje za ovo istrazivanje nije relevantno. Ostaje povijesna ¢injenica da je krajem 19.
i pocetkom 20. stolje¢a u etnickoj strukturi Vojvodine prevladavao madarski etnicki
element i da je madarizacija ovoga prostora, a i §ire, u to vrijeme uzimala maha. Otpor
madarizaciji kona¢nim padom Austro-Ugarske Monarhije rezultirao je stvaranjem
Kraljevine Jugoslavije 1918. godine.

U razdoblju od 1880. do 1910. godine u Backoj je bilo najvise Madara i Nijemaca,
a treéi po redu bili su Srbi.! Nakon Prvoga svjetskog rata nova drzavna vlast organi-
zira kolonizaciju Vojvodine. Stvara se nova narodnosna struktura s prevladavaju¢im
srpskim elementom. Kolonizacije izmedu dvaju ratova nisu pobudivale toliki interes

I pored toga broj Stba je prema D. Popovi¢u od 1720. do 1910. godine poveéan za 69.063 (Gacesa
1968:17; Popovi¢ 1925:106). U Backoj je 1910. godine bilo 213.590 Srba, Bunjevaca i Sokaca (pre-
ma popisu stanovnistva nije se pravila razlika izmedu Srba i Hrvata, a Hrvati se i ozna¢avaju samo
kao Bunjevci i Sokci), od toga po procjeni Srba 145.063, ali ih je po proratunu srpske patrijarsije u
Karlovcima 1913. godine bilo 189.345, pa prema tome bi i juznih Slavena bilo vise: 257.870 (Gadesa
1969:34). U Srijemu su na pocetku stolje¢a prema popisu stanovnistva iz 1900. godine prvi po broj-
nosti Srbi (129.239), a za njima Nijemci (35.857), tre¢i su Hrvati (23.146), a na ¢etvrtom su mjestu
Madari (13.114) (Cur&i¢ 1973:325). Za Banat se u dostupnoj literaturi ne navode precizni podaci o
sastavu stanovni$tva u to vrijeme.

Prema podacima iz srpskog lista Poruka u Londonu, br. 35, od 16. 3. 1956. (prema Kocovi¢ 1990:
155-160) u Vojvodini je u cjelini prema popisu stanovniStva iz 1910. godine bilo: 441.787 Madara,
383.198 Srba, 71.708 Bunjevaca, Sokaca i Hrvata, 311.162 Nijemaca, 71.788 Rumunja itd. Opis
etnickog sklopa Vojvodine u tome prilogu dat je iz srpskog kuta gledanja, dakle, uz isticanje srpskog
karaktera Vojvodine.



170 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

kao $to je to bio slucaj s kolonizacijama nakon Drugoga svjetskog rata. Za podrucje
Vojvodine se u prvom redu mozemo osloniti na analizu N. Gacese, koji je posebno
obradio kolonizaciju Backe, Banata i Srijema. Kada govori o kolonizaciji Backe, Gacesa
isti¢e da je u to vrijeme postojala tendencija nacionalizacije Vojvodine na taj na¢in da se
potice iseljavanje Madara i Nijemaca (1968:267). Nove doseljenike u Vojvodini ¢inili
su prvenstveno tzv. “dobrovoljci” (a to je svaki drzavljanin Kraljevine SHS, redov ili
podoficir koji je dobrovoljno stupio u srpsku vojsku do 18. studenog 1918. i tu ostao
do demobilizacije), uz nesto optanata i autokolonista. Novi doseljenici borci dobili su
po 5 hektara zemlje, a neborci po 3. Zemlja se dobila eksproprijacijom imovine ugla-
vnom Nijemaca i Madara, ali i Bunjevaca Hrvata, medu kojima je bilo veleposjednika,
a mogude je to utvrditi prema prezimenima u dokumentima o eksproprijaciji (Gacesa
1968:194).> Zanimljivo je primijetiti da se u svim trima prikazima o kolonizaciji 1918.
— 1941. godine izbjegava istaknuti nacionalni sastav novih doseljenika, a kada se i spo-
minje, ¢ini se to sasvim uopéeno. Tako se, primjerice, u prikazu naseljavanja Banata
uopée ne spominje nacionalna struktura doseljenika, ali se isti¢e da je uz ostale kom-
ponente najvaznija pritom bila nacionalno-politicka (ibid. 1972:294, 379).> Premda
je prema vrsti doseljenika mogude zakljuditi o njihovoj nacionalnoj pripadnosti, ona
se ni u pogledu kolonizacije Backe izravno ne navodi, autor ¢ak tvrdi da rezultati
naseljavanja nisu izazvali znatnije promjene u etnickoj strukturi Backe izmedu dvaju
ratova (ibid. 1975:307). Je li Srijem izabran za nesto odredenije podatke o nacionalnoj
strukturi stanovnistva zbog toga $to je broj doseljenih obitelji od 1.755 obitelji (a prema
procjeni 8.775 osoba) bio najmanji u Srijemu, moze se samo nagadati, ali je u svakom
slu¢aju zanimljivo uociti da autor izbjegava o tome dati preciznije podatke (ibid. 306-
-307). Prema drugom izvoru se za Srijem iskazuje porast Srba u tom razdoblju gotovo
za 10%, manji rast Hrvata i Slovaka, dok broj Madara postupno opada, a ostale naro-
dnosti su priblizno na sli¢cnom stupnju zastupljenosti (Curci¢ 1973:325).

Gacdesa isto tako o odnosu nove vlasti prema Nijemcima i Madarima i uopée prema
nesrpskim (ili zejugoslovenskim) narodnostima vrlo rijetko i sasvim uopéeno govori.
Ipak priznaje da polozaj Nijemaca nije bio zavidan, a za Slovake kaze da za razliku od
ostalih manjina nisu bili diskriminirani u provodenju agrarne reforme, ali da vlast i nije
bila osobito izdasna prema njima (Gatesa 1972:266, 282). U vezi s ciljem kolonizacije
zanimljiv je i svakako indikativan jedan od primjera izvjestaja Zupanijskog agrarnog
ureda u Subotici upuéen Ministarstvu za agrarnu reformu o naseljavanju na njegovu
teritoriju od 15. 3. 1921. godine, u kojem se naglasava: Kolonizacija u ovim krajevima
provada se u svrhu pojacanja naseg nacionalnog elementa i odbrane od neprijatelja, pa
drzavni interesi zahtevaju da se nase kolonije obezbede i ucvrste, a tako i nasa sirotinja, a
neslovenski i antidrzavni element da se bez pardona pobija (ibid. 1968:181).

2 Samo na podrudju Subotice, s prevladavaju¢im madarskim i hrvatskim etnickim elementom, 85%

doseljenika bilo je lickog, hercegovackog i bosanskog porijekla, a prema sluzbenim podacima od 31.
sije¢nja 1939. godine u Backu je naseljeno 6.912 obitelji, odnosno prema procjeni 52.615 osoba. Ima
podataka i o iseljavanju Nijemaca i Madara, ali se oni odnose na ¢itavu Kraljevinu Jugoslaviju, pa je
nemoguce preciznije odrediti te promjene u Vojvodini (Gacesa 1968:267).

Samo se navodi broj od 10.933 obitelji (prema procjeni 54.665 osoba).



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 171

Kada se govori o nacionalizaciji Vojvodine u ovom razdoblju, manje se pritom isti-
¢e srpski nacionalni element, ve¢ viSe jugnoslavenski ili jugoslavenski. Pretpostavimo da
u vrijeme osnivanja drzave, koja je po svom sastavu juznoslavenska, nije bilo primje-
reno, barem ne sasvim otvoreno, isticati srpski etnicitet, premda je pritom bilo rijeci
uglavnom o nacionalizaciji Vojvodine srpskim etni¢ckim elementom. Cilj nacionaliza-
cije Backe i Banata bio je da natpolovi¢na vecina stanovni$tva postane juznoslavenska,
ne asimilacijom ve¢ nadmocnim porastom naseg nacionalnog Zivlja. S obzirom na to da
nas narod ima apsolutnu veé¢inu samo na % (26.7%) povrsine Backe i Banata s 27.5%
stanovnistva, na % ovih krajeva mora se tek obaviti pojugnoslovenjivanje, a sredstva za
to su depopulacija i kolonizacija (Jojki¢ 1931:80, 89). Indikativan je s time u vezi i ter-
min Jugoslaveni rimokatolici za ostale juzne Slavene koji nisu pravoslavne vjere, odno-
sno za Hrvate, kojim se D. Popovi¢ sluzi u prikazu povijesti Srba u Vojvodini (Popovi¢
1925). Na drugom mjestu isti autor, kada govori o etni¢kim odnosima u Vojvodini,
spominje pritom sve vaznije narode koji tu Zive, ali ne i Hrvate (ibid. 1963). Sli¢no
i u Stanojevicevoj enciklopediji iz toga vremena Popovi¢ u prikazu Backe, Banata i
Srijema uopée ne spominje Hrvate kao etnicki element zastupljen na ovim podru-
¢jima. Tako on istice srpski karakter Srijema, koristi neodredeni termin nas narod da
bi ga postupno sveo samo na srpski narod (ibid. 1929, knjiga 1:111, 127-128; ibid.,
knjiga 4:349-350).

3.8.4. Primjeri nacionalizacije backih Bunjevaca

U tom meduratnom razdoblju osobito je zanimljivo pratiti odnos prema hrvatskoj etni-
¢koj skupini Bunjevaca u Backoj. Navest ¢u za ilustraciju samo neke primjere iz lokal-
nih ¢asopisa.* U Knjizevnom severu, primjerice, I. Mili¢ navodi da na pitanje upuéeno
Bunjevcima jesu li oni Srbi ili Hrvati, oni sami ne znaju odgovor i kazu da su po jeziku
blizi Srbima, a po vjeri Hrvatima i da im je bas dobrodoslo zajednicko juznoslavensko
ime (Mili¢ 1927:101). Ili, primjerice, Ivi¢ u svojem napisu [z proslosti Bunjevaca navo-
di: 7 Srbi karolici (Bunjevci) i Srbi pravoslavni sluzili su kao austrijski granicari... (Ivi¢
1927:103). Sli¢an je bio odnos i prema drugoj etni¢koj skupini: Sokcima u Ba¢koj. U
politickom ¢asopisu Neven iz meduratnog razdoblja u feljtonu u nastavcima Bunjevci
pod Madarima iz knjige Jose Sokica (inate glavnog urednika lista) navodi se da je
Ambrozije Saréevi¢ u jednoj brosuri 1886. godine kao odgovor na govor narodnog
poslanika Lajosa Macorija napisao: Opéenito sasvim umesno nazivate Bunjevce i Sokce
katolickim Srbima, sa kojima su iz jedne krvi i tela (Neven 1936., broj 6).

Ovakvu izjavu A. Saréeviéa treba shvatiti u vremenskom kontekstu u kojem je izre-
¢ena. Rije¢ je o vremenu pojac¢ane madarizacije ovih prostora u kulturnom i politickom
zivotu, koja je jo$ vise maha uzela slomom madarske revolucije 1848. i sklapanjem
Austro-ugarske nagodbe 1867. godine. Otpor madarizaciji rezultirao je budenjem
nacionalne svijesti i na Sirem juznoslavenskom prostoru, $to je poznato kao razdoblje
nacionalnih preporoda. A. Sar¢evi¢ je uz Ivana Antunoviéa i druge ugledne Bunjevce

4 U idu¢em poglavlju podrobnije ¢u se baviti ovom temom.



172 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

bio jedan od nositelja preporodnih ideja u Bunjevaca. Kao izraz otpora madarizaciji u
tom razdoblju bila je izrazena i tendencija zbliZzavanja Hrvata i Srba. Kod Bunjevaca
prevladava hrvatska orijentiranost u okviru programa juznoslavenskog narodnog jedin-
stva (Bogdanov 1956:307-308). Kroz c¢itavo razdoblje bunjevackog preporoda, koje
traje od sredine 19. stolje¢a pa sve do sloma Kraljevine Jugoslavije, mijenjao se njegov
predznak, ovisno o politi¢kim prilikama u to burno vrijeme. Vidjeli smo kakav je pred-
znak preporod imao u vrijeme madarizacije.

Naprijed navedeni primjeri ukazuju da je od osnivanja Kraljevine SHS u dvade-
setim godinama pa sve do tridesetih godina postojala jace izrazena teznja za srbizaci-
jom Hrvata. U etnografskom pregledu Vojvodine iz tog razdoblja R. Simonovi¢ tvrdi
da su Bunjevi i Sokci silom pokatoliceni Srbi (1924:13-16). Ta je ideja opstala i u
kasnijem razdoblju. U pregledu povijesti Srba u Vojvodini D. Popovi¢ navodi da je
austrijska vojska 1687. godine u sjevernoj Backoj naisla na karolicke Srbe te da je tako
bilo napisano u zvaniénom izvjestaju. Zanimljivo je da taj zvanicni izvjestaj nije dan na
uvid, kao dokument koji bi posluzio kao dokaz za tu tvrdnju (Popovi¢ 1957:108). Na
tragu tih nastojanja je i knjiga srpskog etnologa J. Erdeljanovi¢a O poreklu Bunjevaca
iz 1930. godine, koja u zavrsnom dijelu kao jedan od zaklju¢aka sadrzi saznanje da su
Bunjevci Srbi katolicke vjere. Ova je knjiga znacajan etnoloski doprinos poznavanju
ove hrvatske etnicke skupine, medutim, ta Erdeljanovi¢eva tvrdnja nije niti potkri-
jepljena niti argumentirana, a etnoloska studija koja tom zaklju¢ku prethodi ne daje
nikakvu osnovu, a kamoli dokaz za takvu tvrdnju (Erdeljanovi¢ 1930:394).

3.8.5. Etnicke promjene u Vojvodini u kontekstu velikosrpske ideologije

Pokusaj posrbljivanja Bunjevaca, kao i Sokaca, dviju najvise zastupljenih hrvatskih
skupina u Vojvodini, izraz je velikosrpske politike koja je po osnivanju Kraljevine
SHS uskoro pokazala svoje pravo lice. Zanimljivo je naglasiti da je tu tendenciju o$tro
osudio vojvodanski Srbin Vasa Staji¢, koji je u doba najvece diktature ustao u obranu
bunjevackih Hrvata (Bogdanov 1956:309). Valja istaknuti da veéini vojvodanskih
Srba, kao starosjediocima Vojvodine, nisu bliske takve i slicne velikosrpske ideje.

Da bi se utvrdili korijeni velikosrpske ideologije i razumjele naznacene tendencije
posrbljivanja Hrvata u Vojvodini, valja se ponovno nakratko osvrnuti na 19. stoljece.
Velikosrpska koncepcija drzavnog uredenja juznoslavenskog prostora zasniva se na doku-
mentu M. Garasanina Nacertanije (iz 1844. godine), sustavno izradenom programu
srpske politike kojim je on dao osnove veliko-srpskoj politici ujedinjenja kojih ée se konzer-
vativni politicki krugovi u Srbiji drati sve do 1941. godine (Sidak 1973:70; Cubrilovi¢
1958:176). Na taj je nacin srpski nacionalni preporod bio u suprotnosti s hrvatskim,
utjelovljenim u ilirskom pokretu Ljudevita Gaja, koji se zasnivao na ideji potpune ravno-
pravnosti medu pojedinim juznoslavenskim narodima (Sidak 1973:104). Dakle, bitna je
razlika u koncepciji Gaja i Garasanina u tome da je po Garasaninu, umjesto ravnopravne
zajednice juznih Slavena, ona trebala biti obnovljeno Dusanovo carstvo.”

5 Vie pojedinosti o Nacertaniju M. Garadanina vidi u: Cubrilovi¢ 1958:159-195; Valenti¢ 1961:128-
-137; Stanci¢ 1968-1969:179-196; Sidak 1973.



ic 173

Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca

yee €86'L  H0TT €9C €0S (44! 6$8°TEC  T07'SLE  0T8T9  1LFC eyyc e 810°€9  T89T  TITGYL  8S0FHTI'T ONdMIN
] ] auTAOUEq
- - - - - - - - - - - - - - €698 €98 aysun(
epeidoag
o¢ 9L 6 6 8% 4 L16'L €0L'T 60T 9 6% 6 (394 (47 S90°TI 680°CC 21 oaxgueg

9! SO%'l (48! 8¢ Ic 94 1976 yS0'T1 01 0¢T 897 49 960°CI 16S FE0'E8L  TOI'8HT wolug

Teue

¥8C 7059 €80 91T yey 8! 189°68C ¥7979¢  60$T9 SLTE LET'IT 18T 68506 6¥0T  08C9¥S  CFTCHET .wv_umm
“duIAoUEq
ysaeun(]
s s s D[EAO[S s D[SIPAIY- 21 eueaiwo;
neiso  ppwor  pysidl  psm e ol ppewn(u  pjsIepew funums psredng o oysfjod o wonops -osds oudnyn eyiqndas
BRRsIelog

"CI°T 71oqus S0ST686] ytavkiay vua] ‘nyrzal od autpos "[€6T "€0 “[€ parsruaouvis sidoq “[ [ S0jt4]



174 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Dokument Nacertanije objavljen je 1844. godine, ali je javnost s njime upoznata prvi
put 1906. godine (Valenti¢ 1961:128). Na ovim idejama izgradit ¢e se poslije ujedinjenja
stara Jugoslavija 1918. godine. Bunjevci u to vrijeme nisu svjesni tih srpskih tendencija,
a u savezu sa Srbima vidjeli su moguénost slamanja madarske hegemonije. Velikosrpske
aspiracije dosle su javno do izrazaja ve¢ u dvadesetim godinama. Stoga je bunjevacki
preporod isticanjem svojega hrvatskog nacionalnog bi¢a u drugoj polovici jugoslavenske
zajednice pred njen slom dobio drugaciji predznak (Sekuli¢ 1986:107-109).

Rezultati naseljavanja Vojvodine izmedu dvaju ratova vidljivi su iz popisa stano-
vni$tva 1931. godine: 37.9% Srba, 23.0% Madara, 20.5% Nijemaca, 8.2% Hrvata i
ostalih 10% (Zuljic’ 1989:109, 118; Zerjavic’ 1989:251). Predratnim popisom stano-
vni$tva nije obuhvacena nacionalna pripadnost, ve¢ su se navodili samo jezik i vjeroi-
spovijest. Prilazem tabelarni prikaz stanja prema popisu stanovnistva 1931. godine na
osnovi tih kriterija te tabelu u kojoj se primjenjuje metoda izra¢unavanja narodnosti
na osnovi srpsko-hrvatskog jezika i vjere (prilozi 11, 12 i 13).

Prilog 12. Popis stanovnistva 31. 03. 1931. godine po vjeri. Prema: Zerjﬂw’c’ 1989:152; tabela 1.13a.

Iz banovine ukupno pravoslavni katolici evangelici  muslimani jevreji ostali
Dunavske
banovine:
Backa, Banat 1.345.127 517.911 670.725 137.536 1.292 17.086 577
Srijem 248.192 154.536 70.235 22.594 174 617 16
Pancevo i
o 22.096 11.239 6947 3.196 146 523 55
cograda
Drinske
banovine 8.633 8.509 109 - 15 - -
Ukupno 1.624.048 692.215 748.006 163.326 1.627 18.226 648

Prilog 13. Izracunavanje narodnosti iz srpsko-hrvatskog jezika i viere. Prema: Zerjavié 1989:152; tabela 1.13b.

Ukupno pravoslavni Ukupno srpsko-hrvatski

692215 jedik 749.112
Odbijeni: Odbijeni:
Rusi i Ukrajinci 24431 Srbi 601.493
Bugari 3.471 Muslimani 1.627
Rumunji 62.820 90.722  Albanci i Turci 766 766
Srbi 601.492  Jevreji: 18.226
Po jeziku 2.204 16.022 618.376

Hrvati 130.736



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 175

Za 1921. godinu podaci se odnose na Srbe i Hrvate zajedno te na Cehe i Slovake,
dakle, prema kriteriju jezi¢ne pripadnosti (za to razdoblje nije izracunat broj pojedina-
¢nih narodnosti kombinacijom podataka o vjeri i jeziku). Od ve¢inskih naroda bilo je
u to vrijeme: Srba i Hrvata 654.265, Madara 369.852, Nijemaca 334.146, Rumunja
67.695, Ceha i Slovaka 57.606 itd. (Zerjavi¢ 1989:218). Uocljiva je glavna promjena
u odnosu na ranije razdoblje: osnivanjem Kraljevine Jugoslavije uz pomo¢ kolonizacije
Stbi su postali najbrojniji narod u Vojvodini.®

3.8.6. Nacionalni karakter kolonizacije Vojvodine nakon Drugoga
svjetskog rata

Tijekom Drugoga svjetskog rata, na kraju rata i u poratnim godinama do 1948. godi-
ne dolazi do daljnjih etnickih promjena u Vojvodini. Znatan udio u tim promjenama
svakako ¢ine demografski i ratni gubici (Zerjavi¢ 1989:23, 142; prilog 14).”

Ukupni demografski gubici u Vojvodini iznose 22.4%, $to je daleko najveéi broj
u postocima za Citav prostor bivse Jugoslavije, a najve¢im se dijelom oni ticu iselje-
nih Nijemaca. Cinjenica je da je povijest Nijemaca potkraj Drugoga svjetskog rata u

Prilog 14. Kretanje stanovnistva i demografski gubici (u tisucama). Prema: Zeijdllic' 1989:45; tabela 23.

Narodnost L?)i}s Izr;;zrlltato Izr;l;zgtato 1p904p?s Razlika ~ Migracije  Asimilacija Dergniir;ﬁkl
Srbi 601 650 683 841 +158 +199 +11 -52
Hrvati 131 140 146 134 -12 -1 - -11
Slovenci 3 3 3 7 +4 +4 - -
Crnogorci ? ? ? 31 +31 +31 - -
Makedonci ? ? ? 9 +9 +9 - -
Muslimani 1 1 1 1 - - - -
Cehoslovaci 61 68 76 76 - - - -
Poljaci 1 1 1 1 - - - -
Rusi 24 26 27 27 - - - -
Bugari 3 3 4 4 - - - -
Rumunji/Vlasi 63 68 71 59 -12 - -8 -4
Madari 375 395 408 429 +21 +21 +7 -7
Nijemci 333 347 354 32 -322 - -10 -312
Romi 8 9 9 8 -1 - - -1
Jevreji 18 19 20 2 -18 - - -18
Ostali 2 2 2 2 - - - -
UKUPNO 1.624 1.732 1.805 1.663 -142 +263 0 -405

Pretpostavljena je asimilacija: 8.000 Rumunja u Srbe i 3.000 Nijemaca u Srbe te 7.000 Nijemaca u Madare.

Zanimljiv je podatak da je Hrvata Bunjevaca izmedu dvaju ratova prema sluzbenim podacima bilo
93.000, a prema privatnim statistikama oko 180.000 (Sekuli¢ 1986:21). Steta je $to se taj podatak ne
moze provjeriti.

Podaci predoc¢uju da su ukupni demografski gubici stanovnistva u Vojvodini najve¢i u Nijemaca (uku-
pno 312.000), potom u Srba (52.000), Zidova (18.000), Hrvata (11.000) te Madara (7.000).



176 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

jugoslavenskoj historiografiji presu¢ivana i uporno preskakivana.® Neuskladeni podaci
na osnovi ratnih izvjestaja i vrlo mali broj znanstvenih radova o broju evakuiranih i
poginulih Nijemaca, tzv. folksdojcera, uopée u jesen 1944. godine, te oskudna arhiv-
ska grada cine poteskoée u pokusaju realnog sagledavanja egzodusa Nijemaca kao
posljedice ratnih i poratnih zbivanja, no ostaje ¢injenica da su Nijemci gotovo istri-
jebljeni s prostora bivse Jugoslavije, osobito Vojvodine, gdje je i obitavao najveéi broj
Nijemaca.’ B. Kocovi¢ u svojoj studiji Zrtve drugog svjetskog rata u_Jugoslaviji pojedno-
stavljeno svodi veliki gubitak Nijemaca samo na masovnu emigraciju, no objasnjava-
juéi posljedice zapaza: Opravdan ili ne, da li je taj progon, ekonomski sigurno negativan,
pomogao da Vojvodina postane etnicki srpska i da se jedna jaka manjina svede na vrlo
negnatan broj — sve to mozemo sebi da postavimo pitanje, pored jos drugih mogucib, ali
jedno je sigurno: partizani su sve to ucinili da sto veci broj folksdojcera napusti Jugoslaviju,
ali $to im nije ni malo smetalo da ubroje te demografske Zrtve — u Zrtve nacizma i fasizma
(Kocovi¢ 1990:106).

Emigracijom Nijemaca bitno se mijenja etnicka slika Vojvodine nakon rata.'

Neposredno nakon rata provodi se u ¢itavoj Jugoslaviji, pa i u Vojvodini, agrarna
reforma i kolonizacija posebnom uredbom o provodenju naseljavanja boraca u Voj-
vodinu i dodjeli 8 kj. obradive zemlje, kuce, gospodarskih objekata, a od svakog petog
¢lana obitelji nadalje dodjeljuje se jo§ po 0.5 kj. na svakog clana (Gadesa 1984:114).
Ovom poslijeratnom kolonizacijom u Vojvodinu je doseljeno 37.616 obitelji s 225.9-
69 osoba, $to ¢ini 13.56% ukupnog broja stanovnistva Vojvodine u to vrijeme. Toliki
broj doseljenika navodi N. Gaée$u da ustvrdi da je rije¢ o najmasovnije organiziranom
naseljavanju od kraja 17. stolje¢a do danas. Isti¢e pritom da je ¢udno da o nacionalnoj
strukturi naseljenickog stanovnistva nema nikakvih podataka u poznatoj i raspolozivoj
dokumentaciji, $to bi trebalo znaciti da je nacionalni aspekt kolonizacije bio zanema-
ren. Gacesa smatra da tome nije tako, jer je utvrdivanje republickih naseljenickih kvota
i naseljenickih podru¢ja bilo najvjerojatnije zasnovano ne samo na politickim, nego
i na nacionalnim obzorima i interesima (ibid. 364)." Od koloniziranog stanovnistva
Vojvodine najbrojniji doseljenici su bili Srbi iz Bosne i Hercegovine i Hrvatske, dok
su iz Crne Gore, Makedonije i Slovenije dolazili pretezno pripadnici mati¢nih naroda

U svom prikazu povijesti i egzodusa Nijemaca A. Lausi¢ se pita gdje su dokumenti o tome. U prvim
danima 1941. godine u Vojvodini je bilo 343.000 Nijemaca (svaki peti stanovnik), a 1981. godine ih
ima samo 3.800. Sli¢an primjer egzodusa nije zabiljezen u povijesti ovoga podneblja (Lausi¢ 1991:
187).

?  Za detaljniji uvid u tu problematiku vidi: Kocovi¢ 1990; Lausi¢ 1991:183-192; Zerjavic’ 1989.

Do pred rat jo$ tre¢a narodnost po brojnosti poslije Madara, svedeni su na neznatnu manjinu 1948.
godine (31.821), da bi njihov broj, uz neznatan porast do 1953. godine, u kasnijim godinama jos vise
opadao (Statisticki bilten br. 1295).

Premda u dokumentima o tome nema podataka, Ga¢esa prema etnickom sastavu krajeva iz kojih je
potjecala vecina doseljenika, usporedbom nacionalne strukture Vojvodine uo¢i Drugoga svjetskog rata
s podacima iz popisa stanovnistva 1948. godine, daje sljede¢i pregled nacionalne strukeure naseljenog
stanovniStva u postocima: 71.97% Srba, 17.80% Crnogoraca, 5.31% Makedonaca, 3.17% Hrvata,
0.93% Slovenaca, 0.82% Muslimana (Gace$a 1984:347).



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 177

(Zulji¢ 1989:114; Zerjavi¢ 1989:128; prilog 15; Maticka 1990:60-85). Neosporno je
da je kolonizacija 1945. — 1948. godine ucinila znatne pomake u etnickoj strukturi
Vojvodine. Ponajvise se to ti¢e uvecanja srpskog etnickog elementa s 593.735 osoba
1940. godine na 841.246 osoba 1948. godine (Gadesa 1984:374). Ukupno uzevsi,
brojne migracije u razdoblju od 1918. do 1948. godine utjecale su na promjene naro-
dnosne strukture Vojvodine. Nakon iseljavanja Nijemaca i doseljavanja stanovnistva
iz juznoslavenskog etnickog prostora, Srbi su od najbrojnijeg postali — vecinski narod
(Zulji¢ 1989:114). Visenarodna struktura Vojvodine, ali i znatan broj srpskih (162.000)
i crnogorskih (40.000) kolonista bitno su pridonijeli da bi se i po nacionalnom sastavu
opravdalo uklapanje Vojvodine u sastav Srbije (ibid. 119; Lausi¢ 1991:190).

Prilog 15. Migracije kolonista u Vojvodinu (u tisuama). Prema: Ze;javic’ 1989:31; tabela 15.

Iz Srbi Hrvati Slovenci Crnogorci Makedonci Ukupno
Bosne i Hercegovine 84 2 - - - 86
Crne Gore 6 - - 31 - 37
Hirvatske 50 3 - - - 53
Makedonije 1 - - - 9 10
Slovenije - - 2 - - 2
Srbije van pokrajina 38 - - - - 38
Ukupno 179 5 2 31 9 226

Znacajnu i zanimljivu ulogu u kolonizaciji Vojvodine imao je ministar koloniza-
cije Sreten Vukosavljevi¢. Paznju zasluzuje isticanje nekih od njegovih ideja u vezi s
etnickim kriterijem pri naseljavanju Vojvodine. Vukosavljevi¢ je predlagao djelomi¢no
preseljenje stanovniStva u Madarsku, oko 80.000 Madara iz sjeverne Backe i Banata
u obliku razmjene stanovnistva za 20.000 Hrvata i 6.500 Srba iz Madarske, a radi
poboljsanja nacionalne strukture (Gacesa 1984:119; Petranovi¢ 1969:404). Prijedlog
Jje sracunat na popunjavangje prostora Vojvodine srpskim elementom i polazi od nepovere-
nja prema Madarima, a u skladu je sa Staljinovom suglasnos¢u da se Madari isele iz
Slovacke. Bio je to izraz straha od madarizacije Vojvodine i od madarskih pretenzija
na te krajeve po etnickom nacelu. Vukosavljevi¢ je ¢ak bio spreman dijelove Backe
i Banata dati Madarskoj, ako se Madarska obveze da ¢e preuzeti 200.000 Madara
iz Vojvodine i grani¢nih vecinskih madarskih kotara. Bio je protiv nekih inicijativa
da se iz Vojvodine izluce bunjevacki krajevi i kotari s madarskom vecinom i prikljuce
Hrvatskoj. Predlagao je i razmjenu jugoslovenskog Zivlja u Rumunjskoj za Rumunje u
Banatu, a davao je inicijativu za iseljavanje 80.000 Ceha i Slovaka iz Jugoslavije, te
grupe od desetak tisu¢a Poljaka (Petranovi¢ 1969:404-406). Naznacene ideje ministra
za kolonizaciju jasan su pokazatelj najvaznijih ciljeva kolonizacije Vojvodine. Nastale
etnicke promjene, i pored toga $to neke od Vukosavljevic¢evih ideja ipak nisu provede-
ne, pokazale su da je postavljeni cilj i ostvaren.



178 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U svakom slucaju, viSenarodna struktura i prevladavaju¢a srpska komponenta,
bila je osnova za ustavno konstituiranje Vojvodine kao autonomne pokrajine unutar
Srbije. Nijemci su gotovo zbrisani s ovih prostora, nesto vise ima ih samo u op¢inama
te gradovima Novom Sadu, Panéevu, Somboru i Vrscu (Petrovi¢ 1973:100). Ostali
starosjedioci ostali su na svojim sjedistima, uz priljev pretezno srpskog koloniziranog
stanovnistva na gotovo Citav prostor Vojvodine, osobito na napustena njemacka kudi-
$ta, te crnogorskoga na prostore op¢ina Vrbas, Kula i Mali Ido§ u Backoj (ibid. 98,
100; Zulji¢ 1989:119-120; prilozi 16 i 17).

Prilog 16. Promjene narodnosne strukiure Vojvodine' u razdoblju od 1931.7 do 1981. godine. Prema:
Zulji¢ 1989:118; tabela 44.

Podrugje
Narodnost Backa’ Banat Srijem* Ukupno
1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981.
Broj  stanovnika
Srbi 191.514 451.169 266.101 424768 | 159.833 | 231.441 617.448 | 1.107.378
Hrvati 92.004 76.329 8.714 6.368 32.305 26.506 133.023 109.203
Madzari 268.714 288.599 95.831 90.465 9.507 6.292 374.052 385.356
Nijemci 173.158 2.095 120.541 1.413 39.502 300 333.201 3.808
Rumunji 1.012 3.717 62.365 43.474 67 98 63.444 47.289
Ostali 58.494 219.967 32.004 106.197 17.317 55.574 107.815 381.738°
Ukupno 784.896 | 1.041.876 585.556 672.685 | 258.531 | 320.211 | 1.628.983 | 2.034.772
Podrugje
Narodnost Backa® Banat Srijem* Ukupno
1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981.
Broj  stanovnika

Srbi 24.40 43.30 45.44 63.14 61.82 7228 37.90 54.42
Hrvati 11.72 7.33 1.49 0.95 12.50 8.28 8.17 5.37
Madzari 34.24 27.70 16.37 13.45 3.68 1.96 22.96 18.94
Nijemci 22.06 0.20 20.59 0.21 15.28 0.09 20.46 0.19
Rumunji 0.13 0.36 10.65 6.46 0.02 0.03 3.89 2.32
Ostali 7.45 21.11 5.46 15.79 6.70 17.36 6.02 18.76
Ukupno 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00

Razgranic¢enje Vojvodine za 1931. se u manjoj mjeri razlikuje od razgrani¢enja SAP Vojvodine 1981. i to na ilocko-
Sidskom, zemunskom i panéevackom podrugju.

Podaci o brojnosti pripadnika pojedinih naroda u 1931. su izra¢unati na osnovi podataka popisa stanovni$tva 1931.
o vjeri i materinjem jeziku. Za 1981. rezultat popisa stanovnistva.

U Backu je uklju¢eno podrugje Petrovaradina.
U podacima za 1981. u Srijem je uklju¢eno podru¢je Macvanske Mitrovice.

Od toga broja 167.217 otpada na narodnosno neopredjeljene Jugoslavene.



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 179

o=
SUBOTICA o
. ./‘

1931. GODINA

) Y
;/E;LEKI BECKEREK

oa SAD 7 / o
S\
§4

Udio u %

manje od 10,0

10,0 — 19,9

1981. GODINA
20,0 — 29,9

30,0 — 39,9

40,0 — 49,9

50,0 i vise

Napomena: Gradska zajednica opc¢ina Novi Sad
je za 1981. razmatrana kao cjelina

Prilog 17. Udio stanovnistva srpske narodnosti po srezovima sjeveroistocne Jugoslavije (1931.) odnosno
po opcinama SAP Vojvodine (1981.) 1931. i 1981. godine. Prema: Zulji¢ 1989:120; slika 23.

Novi doseljenici, osim jacanja srpskog etnickog elementa u Vojvodini, jacali su i
politicke pozicije novibh viadajucibh snaga. Kolonisti su bili nositelji ideja o zadruznoj
obradi zemlje, njihovim dolaskom jacaju partijske organizacije u Vojvodini, a vlast
dobiva nove kadrove; na taj nacin stvara se nepovjerenje izmedu dosljaka i starosjedi-
laca jer je nesposobnost dosljaka za fizicki rad pogodovala politici kolektivnog obra-
divanja zemlje, $to je bilo strano starosjedilackom odnosu prema obradivanju zemlje i
njihovu mentalitetu (Petranovi¢ 1969:403; Maticka 1990:84).



180 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Razmatrajuéi ovdje problematiku etni¢kih promjena u strukturi stanovnistva
Vojvodine, u prvom redu sam se dotakla migracija sirih razmjera, jer tek su one, pored
ratnih Zrtava, mogle jace poremetiti interetnicku strukturu stanovnistva. Naravno da i
demografski ¢initelji, stope nataliteta i mortaliteta ¢ine stanovite pomake u tom pogle-
du, no oni ne mogu imati bitan utjecaj na etnic¢ke promjene, tim vise $to je prirodni
porast stanovnistva u Vojvodini nizak, medu najnizima na prostoru bivse Jugoslavije
(Zulji¢ 1989:119). Analiza demografskog razvitka Vojvodine nakon Drugoga svjet-
skog rata pokazala je ukupan porast broja stanovnika u Vojvodini, a op¢i trend eko-
nomske emigracije krajem $ezdesetih godina odrazio se i ovdje, $to je za Vojvodinu
kvalitativno nova pojava, jer je njeno svojstvo da privla¢i doseljavanje novog stano-
vnistva (Petrovi¢ 1973).

Usporedbom podataka iz popisa stanovnistva 1931. i iz 1981. godine, razmjeri
nastalih etni¢kih promjena dolaze do punog izrazaja (Zulji¢ 1989:118, 120; prilozi 16
i 17). Recipro¢no rapidnom padu broja Nijemaca u Vojvodini, uocljiv je visok i nepre-
stani porast Srba, dok su ostali jace zastupljeni etnicki elementi — Madari i Hrvati u
postupnom opadanju. Ve¢ smo spominjali da su Madari do stvaranja Jugoslavije 1918.
godine postali opasan etnicki element jer su imali znatan udio u postotku stanovnistva
Vojvodine, a u prethodnom razdoblju bili su ve¢inski narod. Odnos prema Hrvatima
nije bio tako jasno i javno uocljiv, jer su Hrvati kao jugnoslovenski element bili potre-
bni za nacionalnu konsolidaciju Vojvodine i suzbijanje madarske nadmodi u to vrije-
me. Postotak Hrvata se ve¢ prvim kolonizacijama u staroj Jugoslaviji u odnosu prema
Srbima poceo smanjivati, te ih se i na taj nacin postupno neutraliziralo. Veoma brzo
se pocela ispoljavati tendencija posrbljivanja vojvodanskih Hrvata, o ¢emu je ranije
bilo rijeci. Za Drugoga svjetskog rata Vojvodina je nakratko ponovno pod madarskom
vlas¢u. Nakon rata, kada je i javno bila osudivana velikosrpska hegemonisticka politi-
ka od strane novih vlasti, takoder se govorilo o juznoslavenskoj komponenti, premda
je i nova kolonizacija, kao i prethodna, imala srpski karakter. Premda je glavni priljev
srpskog etnickog elementa u Vojvodini zavr$en poratnom kolonizacijom te je srpski
narod ovdje postao natpolovi¢no vedinski, taj se trend u znatno manjim razmjerima
nastavljao sve do 1991. godine, $to se moze pratiti na osnovi popisa stanovnistva
(Statisticki bilten br. 1295; prilozi 18a i 18b)."

Premda sam u uvodu naglasila da su moguénosti za objektivno sagledavanje etni-
¢kih promjena u Vojvodini nakon raspada Jugoslavije otezane, ipak postoje odredeni
pokazatelji. Iz danasnjeg kuta gledanja ve¢ su puno jasnije velikosrpske tendencije post-
bljivanja Hrvata u Vojvodini izmedu dvaju ratova. Ta su nastojanja nakon Drugoga
svjetskog rata zataskana proklamiranim bratstvom i jedinstvom, da bi se ponovnim
budenjem velikosrpske ideje krajem osamdesetih godina nastavila. Sam popis stano-
vniStva Vojvodine iz 1991. godine indirektno to pokazuje. U tom su popisu dodane

12 Podaci iz popisa stanovniStva 1991. godine dodani su uz podatke iz ostalih popisa stanovniStva od

1948. godine nadalje (u Hrvatskoj nije dostupna lista s kona¢nim rezultatima popisa stanovniStva
1991. godine za Vojvodinu) radi moguénosti usporedbe nastalih promjena u brojé¢anoj zastupljenosti
pojedinih naroda, zaklju¢no s prijelomnom 1991. godinom.



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 181

Prilog 18a. Stanovnistvo Vojvodine prema nacionalnom sastavu 1948., 1953., 1961., 1971., 1981. (uz dodatak
podataka za 1991.). Prema: Statisticki bilten br. 1295:17-19; Statisticki bilten br. 1934:32-33, 40-41.

1948. 1953. 1961. 1971. 1981. 1991.
Socijalisticka ~ Autonomna  Pokrajina Vojvodina

Ukupno 1.663.212 1.712.619 1.854.965  1.952.533  2.034.772  2.012.517
Nacionalno se izjasnili
Crnogorci 30.589 30.561 34.782 36.416 43.304 44.721
Hrvati 134.232 128.054 145.341 138.561 109.203 74.226
Makedonci 9.090 11.689 15.190 16.527 18.897 16.641
Muslimani' 1.050 10.537 1.630 3.491 4.930 6.079
Slovenci 7.223 6.025 5.633 4.639 3.456 2.563
Srbi 841.246 874.346 1.017.717 1.089.132 1.107.378 1.151.353
Albanci 480 965 1.994 3.086 3.812 2.959
Austrijanci W2 69 48 38 88
Bugari 3.501 3.706 3.852 3.745 2.525
Cesi 3.976 3.480 3.086 2.771 2,012
Grci 22 451 396 296 340
Talijani 192 196 214 211 146
Jevreji W2 893 735 513 279
Madzari 428.932 435.345 442.561 423.866 385.356 340.946
Nijemci 31.821 35.290 11.432 7.243 3.808
Poljaci L2 749 825 704 596
Romi 7.585 11.525 3.812 7.760 19.693 24.895
Rumunji 59.263 57.236 57.259 52.987 47.289 38.832
Rusi 5.148 3.318 3.009 2.082 1.046
Rusini® 22.083 23.043 24.548 20.109 19.305 17.887
Slovaci 72.032 73.460 73.830 72.795 69.549 63.941
Turci 76 388 953 241 195
Ukrajinci® 5.006 5.001
Vlasi 25 37 66 57
Ostali 4.693 609 997 699 11.101 15.398
Nisu se nacionalno
izjasnili
Nisu se izjasnili ni
opredelili prema ¢l. 1.025 3.361 11.317
170 Ustava SFR]
}i’;‘s‘l‘l‘v e o 3174 46928 167215 168.859
ol prpadnst 555 166 2516
Nepoznato WA 659 2.410 6.341 3.187 5.966

U rezultatima ranijih popisa iskazivani su pod razli¢itim nazivima, i to: 1948. godine kao “Neopredeljeni
muslimani”, 1953. godine kao “Jugosloveni neopredeljeni”, 1961. kao “Muslimani (etni¢ka pripa-
dnost)”, a 1971. godine kao “Muslimani u smislu narodnosti”. Detaljnije o ovim promenama videti u
Metodoloskim objasnjenjima u knjigama ranijih popisa.

2 Ukljuceni u “Ostale”.

Do popisa 1971. godine, Ukrajinci su ukljuceni u Rusine.

4 Uklju¢eno u “Ostale”.



182 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Prilog 18b. Stanovnistvo Vojvodine prema nacionalnom sastavu 1948., 1953., 1961., 1971., 1981. (uz dodatak
podataka za 1991.). Prema: Statisticki bilten br. 1295:17-19; Statisticki bilten br. 1934:32-33, 40-41.

1948. 1953. 1961. 1971. 1981. 1991.
Socijalisticka ~ Autonomna  Pokrajina Vojvodina

Ukupno 100.0 100.0 100.0 100.0 100.0 100.0
Nacionalno se izjasnili
Crnogorci 1.8 1.8 1.9 1.9 2.1 22
Hirvati 8.1 7.5 7.8 7.1 5.4 37
Makedonci 0.6 0.7 0.8 0.8 0.9 0.8
Muslimani' 0.1 0.6 0.1 0.2 0.2 0.3
Slovenci 0.4 0.4 0.3 0.2 0.2 0.1
Srbi 50.6 511 54.9 55.8 54.4 57.3
Albanci 0.0 0.1 0.1 0.2 0.2 0.1
Austrijanci L2 0.0 0.0 0.0 0.0
Bugari 0.2 0.2 0.2 0.2 0.1
Cesi 0.2 0.2 0.2 0.1 0.1
Grci L2 0.0 0.0 0.0 0.0
Talijani 0.0 0.0 0.0 0.0 0.0
Jevreji W2 0.1 0.0 0.0 0.0
Madzari 25.8 25.4 23.9 21.7 18.9 16.9
Nijemci 1.9 2.1 0.6 0.4 0.2
Poljaci W2 0.0 0.0 0.0 0.0
Romi 0.5 0.7 0.2 0.4 1.0 1.2
Rumunji 3.6 3.3 3.1 27 23 1.9
Rusi 0.3 0.2 0.2 0.1 0.1
Rusini® 1.3 1.3 1.3 1.0 0.9 0.9
Slovaci 4.3 4.3 4.0 3.7 3.4 3.2
Turci 0.0 0.0 0.1 0.0 0.0
Ukrajinci® 0.3 0.2
Vlasi 0.0 0.0 0.0 0.0
Ostali 0.3 0.0 0.0 0.0 0.5 0.8
Nisu se nacionalno
izjasnili
Nisu se izjasnili ni
opredelili prema ¢l. 0.1 0.2 0.6
170 Ustava SFR]
0 0.2 24 82 8.4
gondne prpadn 03 01 01
Nepoznato LA 0.0 0.1 0.3 0.2 0.3

U rezultatima ranijih popisa iskazivani su pod razli¢itim nazivima, i to: 1948. godine kao “Neopredeljeni musli-
mani”, 1953. godine kao “Jugosloveni neopredeljeni”, 1961. kao “Muslimani (etni¢ka pripadnost)”, a
1971. godine kao “Muslimani u smislu narodnosti”. Detaljnije 0 ovim promenama videti u Mezodoloskim objasnje-
njima u knjigama ranijih popisa.

2 Uklju¢eni u “Ostale”.

Do popisa 1971. godine, Ukrajinci su ukljuceni u Rusine.

Uklju¢eno u “Ostale”.



Backi Bunjevci u kontekstu etnic¢kih promjena tijekom 20. stoljeca 183

dvije nove kategorije koje bi trebale izraZavati nacionalnu pripadnost: Bunjevci i Sokci.
Rije¢ je o tradicijski usvojenim nazivima koji oznac¢avaju dvije hrvatske etnicke grupe
koje su u Vojvodini starosjedilacko stanovnistvo. Takvi se nazivi ne mogu koristiti kao
oznaka za nacionalnu pripadnost. Njihova upotreba u tom znacenju jasan je pokaza-
telj srpskih teznji, posebno ako se imaju u vidu sli¢ni pokusaji, ali drugim sredstvima,
u meduratnom razdoblju. Ako se zbroje kategorije Hrvati, Bunjevci i Sokdi, dobije
se tek nesto manji broj popisanih Hrvata iz 1981. godine (Statisticki bilten br. 1295
i 1934; prilozi 18a i 18b). To nije jedini nadin reduciranja broja Hrvata u Vojvodini.
Usporedno s ratom u Hrvatskoj i Bosni i Hercegovini, Vojvodinu je napustio znatan
broj njezinoga stanovnistva (nakon popisa stanovnistva 1991. godine). Prema procjeni
Zajednice prognanih i izbjeglih osoba iz Vojvodine u Zagrebu, s tih je prostora 1991.
i 1992. godine raseljeno oko 35.000 Hrvata i 50.000 Madara. I druge narodnosti,
pa i Srbi starosjedioci, napustaju Vojvodinu, no razmjere njihova u¢es¢a u broju rase-
ljenih osoba zasad nije moguée utvrditi. Zajednica ima oko 15.000 dokumentiranih
slucajeva, s izjavama prognanika o razlozima zbog kojih su napustili svoje kuciste. U
pocetku je taj proces tekao stihijski, tako da se nije vodila evidencija o prognanim
osobama, a dio ih je presao u Madarsku. Iz tih izjava kao najces¢i razlozi napustanja
kudista uocljivi su: razni oblici fizickog nasilja, prijetnje, protjerivanja pod prisilom
napustanja u roku od 48 sati uz prijetnje ubojstvima, unistavanje imovine, podme-
tanje bombi u kude i dvorista, crkve, zastrasivanje od strane neregularnih ekstremnih
grupa i mnogi drugi razlozi. Dobar dio stanovni$tva, pretezno mlade osobe, pobjegao
je zbog prisilne mobilizacije, prvenstveno u Madarsku. Najja¢i pritisak na Hrvate bio
je u pokrajini Srijem."

3.8.7. Umjesto zakljucka

Umjesto zakljucka o etnickim promjenama u Vojvodini od osnivanja Kraljevine Jugo-
slavije do danas, navest ¢u jedan ulomak A. Lebla u kojem se sazima razdoblje izmedu
dvaju svjetskih ratova u Vojvodini, a ujedno iskazuje bit i specifi¢nost Vojvodine “odo-
zdo”, bez obzira na sve utjecaje “odozgo”: 10 je trajalo do 1918. Naprotiv, od tada pa
do 1941. slican drzavni element dolazio je u Vojvodinu s juga, mahom iz Srbije, on je bio
agent velikosrpske hegemonisticke politike, centralne i centralisticke reakcije, nosilac ujedno
i drZavnog i privatnog terora na liniji velikosrpstva, antimanjinskog Sovinizma i protiv
svega $to je bilo napredno. Tako se razvijao izvestan mentalitet veé, mozda, od Bahovog
sistema, a mozda i od ranije, u Vojvodini, koji je bio uperen protiv svega onoga sto nije
domace: vojvodansko, Sto dolazi odozgo sa strane drzave (...) sami nasi narodi — odozdo
— nikada nisu osecali spontanu uzajamnu mrznju. Naprotiv, ukoliko je doslo do roga, a
toga je bilo prilicno, pa ponekad cak i do istrebljenja, ova je mrznja bila posejana planski,
a nikada nije bila samonikla pojava. Narodi se ne mrze (1962:28-29).

3 Godine 1998. sluzbeni naziv Zajednice postaje Udruga protjeranih Hrvata iz Srijema, Backe i Banata.

Osnovne djelatnosti Zajednice su: informiranje javnosti o Vojvodini opéenito, posebno o tamos$njem
stanju gradanskih manjina, rjeSavanje egzistencijalnih problema doseljene populacije, njegovanje
njihove kulturne bastine te promicanje gospodarskih i politickih interesa vojvodanskih migranata u
Hrvatskoj (Capo Zmega¢ 2001:187-189).



184 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Zadnja recenica iz navedenog ulomka osobito je vazna za razumijevanje mentalite-
ta Vojvodine. To je njezino osobito svojstvo, kao najraznorodnijeg podruéja po nacio-
nalnom sastavu stanovnis$tva u bivsoj Jugoslaviji. Narodi koji u njoj zive medusobno se
ne mrze. | pored svih raznovrsnih intervencija odozgo, koje su rezultirale promjenama
u nacionalnim strukturama Vojvodine (bolje re¢i u njihovu omjeru), one nisu uspjele
razbiti sve pozitivne domete njenoga etni¢kog pluralizma. Svakodnevni Zivot naroda
u Vojvodini protjecao je bez medusobnih sukoba i u tolerantnom odnosu pripadnika
jedne narodnosti prema pripadnicima druge, uz istovremeno njegovanje vlastitoga
kulturnog i etnickog identiteta. Tolerancija i uvazavanje susjeda druge narodnosti
osobita je odlika starosjedilackog sloja stanovnistva koje na ovim prostorima Zivi zaje-
dno vise stoljec¢a. A. Lebl nadalje daje i zanimljivu ilustraciju te odlike na primjeru iz
vlastitog iskustva, koji on oznacava izrazom forma banatske uctivosti: Radi se o tome da
u Banatu, tako i na jugu, gde se govore Cetiri jezika, ako se sastaju w drustvu clanovi svih
ovih naroda, to onda i govore na Cetiri jezika, i to tako da niko ne govori svojim mate-
rinjim jezikom, vec se svaki obraca svome sabesedniku na njegovom materinjem jeziku:
Srbin, recimo Madaru govori madarski, a Madar Srbinu obraca se na srpskom jeziku. Isto
Cine i svi ostali. To je stara banatska tradicija (Lebl 1962:29)."

Odnos starosjedilaca prema novom doseljenom koloniziranom stanovni$tvu nakon
Drugoga svjetskog rata je u pocetku bio podozriv i sumnjicav. Razne kulture koje su u
Vojvodinu pristizale, osim $to su donosile razne narode u etnickom i politickom smi-
slu, donosile su i nove elemente, s jedne strane srednjoeuropske, a s druge orijental-
no-balkanske, elemente ovdje ve¢ prerasle patrijarhalnosti (Lebl 1962:30; Milutinovi¢
1962:43). Kao i u ranijim razdobljima, zapocelo je pozitivno djelovanje vojvodanskog
nacina zivota na te nove, drugacije elemente. Medutim, novi stanovnici Vojvodine
samo su se jednim dijelom postupno uklopili u vojvodanski kulturni kontekst, koji
bismo mogli oznaditi integracijom razli¢itih etnokulturnih i etnoloskih osobina, svo-
jevesnim wvojvodanskim sindromom. Kulturni sraz ipak je bio prevelik da bi ga se u kra-
tko vrijeme u potpunosti moglo premostiti. Njegove posljedice dosle su do izrazaja u
vrijeme ratnih zbivanja koja su uzrokovala raspad SFR].

I pored ¢injenice $to su u ratno i poratno vrijeme Zivjeli pod prijetnjom iseljava-
nja i drugih oblika represije, Hrvati Bunjevci u svojim sredistima Subotici i Somboru
uglavnom su ustrajali u svojoj nakani — ostati “svoji na svome”. Tako, primjerice, u
Subotici i drugim bunjevackim srediStima kontinuirano odrzavaju svoj tradicionalni
zavr$ni zetveni obicaj duzijancu ili duzionicu. Obicaj, kojim se na svakom gospodar-
stvu proslavljao zavrsetak Zetve, poceo se od 1911. godine javno proslavljati; nekada
se to ¢inilo zadnje nedjelje u srpnju ili prve nedjelje u kolovozu, a od 1940. godine
nadalje na blagdan Velike Gospe (15. kolovoza) (Sekuli¢ 1986:371; Vojni¢ Hajduk et
al. 2006). Ova javna manifestacija njihovoga tradicijskog naslijeda jedan je od izraza
ustrajnosti u iskazivanju etnokulturnog identiteta i integriteta na podrué¢ju Backe una-
to¢ razli¢itim pritiscima kako u proslosti, tako i u sadasnjosti.

14 Sli¢no mogu potvrditi na osnovi vlastitoga iskustva. Zive¢i u ved¢inskome madarskom mjestu, jo§ sam

kao dijete naucila govoriti madarski. Svakom Madaru obracala sam se na madarskom jeziku. Bilo mi je
neprirodno s njima razgovarati na njima stranom jeziku. Nisam to shvacala kao obvezu, ve¢ sam uvijek
spontano tako postupila. Cini se da je taj osebujan odnos prema tudoj narodnosti svojstven vojvodan-
skom mentalitetu.



3.9. Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost
hrvatskome narodu

3.9.1. Uvod

Kto $to je to u prethodnom poglavlju prikazano, etnicki sastav Vojvodine mijenjao
e tijekom 20. stoljeca, osobito tijekom Drugoga svjetskog rata, na kraju rata i u
poratnim godinama do 1948. godine, kada su Nijemci gotovo istrijebljeni na ovim pro-
storima. Vojvodina je kolonizirana i nakon Prvoga svjetskog rata. Jos masovnija koloni-
zacija izvr$ena je nakon Drugoga svjetskog rata. Po iseljavanju Nijemaca i doseljavanju
stanovni$tva iz juznoslavenskog etnickog prostora, Srbi su od najbrojnijeg postali veéin-
ski narod (Zuljié 1989:119; Lausi¢ 1991:190; ibid. 1993:94-96; Crkvenci¢ 1993:110-
-112; Cerneli¢ 1994 i dr).

Nakon osnivanja Kraljevine SHS manipuliranje nacionalnom pripadnos¢u hrvat-
skih skupina Bunjevaca i Sokaca u Backoj doslo je do punog izrazaja. Vojvodanski
Srbin Vasa Staji¢, primjerice, razotkriva karakter nove driave: Neka se zapita nasa
omladina, $to to znaci: Srpska Vojvodina. Dali to znali Banat, Backa i nasa Baranja bez
Nemaca, Madara, bez Bunjevaca, Sokaca, Slovaka i banatskibh Hrvata, bez Rumuna? (...)
Nevaljalci su oni koji Vojvodinu krste srpskom. (...) Jer, jedno je tek jasno: nisu Madari
Vojvodinu izgubili zato Sto bi ona bila srpska, nego zato sto su bili vitezi grube sile, re
odricali pravdu mnogim narodima Vojvodine. (...) Velika nasa duznost jeste da Vojvodina
postane Neslovenima mnogo miliji i udobniji dom, nego sto je, pre rata, bila Nemadarima.
A taj veliki zadatak nas toliko otezavaju Sovinisti koji vicu, kako je priroda jaia od ljudi,
Zivotinja u Coveku jaca od humanisticke mu misli, pa traze da Nesrbima bude u nasoj kuci
gore no $to je nama bilo uw Madara, traze gradanski rat, traze i opet gadne borbe narodno-
sne, nekulturne, nemoralne, kojih bi nam ve¢ moglo biti dosta (Lebl 1963:343).

Kako ve¢ i prethodni ulomak pokazuje, tome je razdoblju u povijesti ovoga kraja
prethodila snazna madarizacija, te je osnivanje Kraljevine SHS dobrim dijelom bilo
uvjetovano otporom madarskom teroru i hegemoniji. U istrazivanju bunjevacke iden-
tifikacije u drustveno-politickom kontekstu 20. stoljeca valja razmatrati dvije razine:
onu “odozgo” i onu “odozdo”. Kao etnolog i kao zitelj Backe dobro sam upoznala ovu
drugu, svakodnevnu, Zivotnu razinu te specificno svojstvo meduetnicke tolerancije
ove viSenacionalne zajednice. U svojim etnoloskim istrazivanjima backih Bunjevaca
nisam se posebno bavila nacionalnim osje¢ajima svojih ispitanika jer se oni na toj
razini “odozdo”, u svakodnevnom Zivotu ljudi, i nisu posebno iskazivali. Samo po sebi
se podrazumijevalo da su Bunjevci Hrvati. Nisam naisla niti na jednog kazivaca koji
bi odricao hrvatsku nacionalnu pripadnost Bunjevaca, snazno obojenu katolicizmom,



186 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

a u isto vrijeme s ponosom su naglasavali i svoju posebnost iskazanu kroz tradicijsko
ime Bunjevci. Ljudi su se, doduse, Zalili kako nije pozeljno isticati i izrazavati hrvat-
sku pripadnost, a jos manje katolicku vjeru, $to i nije bilo neobi¢no s obzirom na
tadasnji komunisticki rezim. Za sam narod naziv Bunjevac nikako nije isklju¢ivao
njihovu hrvatsku nacionalnu pripadnost, premda su pojedinci spominjali da ima i
takvih Bunjevaca koji sebe ne smatraju Hrvatima. Ta podvojenost u backih Bunjevaca
rezultat je utjecaja koji dolazi “odozgo”.!

U ovome prikazu upravo ¢u se baviti razinom kategorije “odozgo”: pokusajima
manipuliranja ¢injenicom da su Hrvati u Backoj s postovanjem i ponosom isticali svo-
je etni¢ko ime Bunjevac. Manipulacije etnickim imenom zahvatile su i drugu hrvatsku
skupinu u Backoj, Sokce, ali u znatno manjoj mjeri, vise usputno, $to je i razumljivo
jer su Bunjevci u Backoj bili brojniji, a u nekim dijelovima Backe ¢inili su apsolutnu
vedinu stanovni$tva. Osim toga, Sokci su u Backoj pretezno bili seosko stanovnistvo,
dok su Bunjevci imali i snaznu gradansku klasu sa zna¢ajnom ulogom u drustvenom,
kulturnom i politickom Zivotu u njihovim sredistima Subotici i Somboru. Pored toga,
Bunjevci su i gospodarski bili ja¢i od Sokaca: jezgru bunjevatkog seoskog stanovnistva
¢inili su sitni ili krupni zemljoposjednici, za razliku od Sokaca.

Neutralizacija i minorizacija Hrvata uopée na ovim prostorima u novoj drzavi
zapocela je vrlo brzo, a provodila se kroz tzv. nacionalizaciju Vojvodine; premda je
nacionalizacija zapravo bila pretezno srpska, u toj prvoj fazi prevladavali su izrazi
Juznoslavenski, jugoslavenski, nas narod. Trebalo je posti¢i da ti etnicki elementi imaju
apsolutnu vedinu na tri Cetvrtine prostora, $to se trebalo uciniti pojugnoslovenjivanjem
Backe i Banata (Jojki¢ 1931:80, 89). Indikativan je s time u vezi i termin Jugosloveni

Ovim ¢injenicama valja dodati i neka zapazanja koja bi tek valjalo podrobnije istraziti i argumentirano
potkrijepiti, no smatram da se zasad na njih treba i moze samo ukazati. U bunjevackim gradanskim
krugovima o¢itovala se dosta izrazena svijest o manipulacijama odozgo i njihovome moguéem opasnom
i negativnom utjecaju, kojemu se valja suprotstaviti. Primjeri koje ¢u navoditi u tekstu pokazuju da su u
to vrijeme i pojedini intelektualci Bunjevci “nasjedali” i upadali u velikosrpske zamke te kroz novinske
napise unosili pomutnju medu narod.

U krugovima bunjevacke inteligencije bila je izraZena narotita osjetljivost prema velikosrpskim nastoja-
njima (osobito u razdobljima njihovih pojacanih pritisaka, pa i danas), $to je mozda bio uzrok da nisu
nalazili pravi nac¢in da im se suprotstave, premda osuda takvih pokusaja i obrana bunjevackog hrvatstva
nije izostajala. To ¢e potkrijepiti i primjeri koje ¢u navoditi u tekstu. Razlozi za tu osjetljivost i nesi-
gurnost mogu biti razli¢iti. Primjerice, rubni polozaj Bunjevaca u odnosu na ostale Hrvate; ¢injenica
da se u proslosti isticalo bunjevacko etni¢ko ime (ali i neka druga), a ne nacionalno (no to i nije neki
bunjevacki specifikum, mnoge druge hrvatske skupine na teritoriju Hrvatske i izvan nje u proslosti su
se oznacavale regionalnim, lokalnim ili etnickim imenima, a ne nacionalnim); razli¢iti nazivi za nji-
hov jezik (npr. racki, dalmatinski, ilirski) i dr. Sve su to vrlo sloZena pitanja i svako od njih valjalo bi
posebno istraziti u okviru viSe specifi¢nih znanstvenih disciplina koje se, svaka iz svojega kuta, takvim
pojavama bave.

Pored primjera suprotstavljanja srpskim domisljanjima i manipuliranjima u lokalnim novinama i znan-
stvenim ¢lancima iz vremena u kojemu su se ona provodila, a ¢ijom se analizom ovdje bavim, valja spo-
menuti da su i pojedini autori novijeg doba ukazivali i upozoravali na te pojave, osudivali ih, te branili
i isticali bunjevacko i Sokacko hrvatstvo (primjerice Sekuli¢ 1970:130, dijelom i u drugim radovima;
Rem 1993:42, 45-47, i u drugim ranijim radovima).



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 187

rimokatolici za ostale juine Slavene koji nisu pravoslavne vjere, odnosno za Hrvate,
kojim se Dusan Popovi¢ sluzi u prikazu povijesti Srba u Vojvodini (Popovi¢ 1925).
Na drugom mjestu isti autor, kada govori o etnickim odnosima u Vojvodini, spominje
pritom sve vaznije narode koji tu Zive, ali ne i Hrvate (Popovi¢ 1959:43-47; ibid. 196-
3:172-194). Sli¢no i u Stanojeviéevoj enciklopediji iz toga vremena Popovi¢ u prikazu
Backe, Banata, pa i Srijema koji je tada u sastavu Hrvatske, uopée ne spominje Hrvate
kao etnicki element zastupljen na ovim podru¢jima. Tako on isti¢e srpski karakeer
Srijema, koristi neodredeni termin 7as narod da bi ga postupno sveo na srpski narod
(Popovi¢ 1929, knj. 1:111, 127, 128; ibid., knj. 4:349-350).

Glavno sredstvo kojim se nastojalo neutralizirati ili posrbljivati hrvatsku skupinu
koja sebe zove Bunjevcima upravo je njihovo etnic¢ko ime. Izmedu dvaju ratova, pod
plastem jugoslavenstva, bila su tri osnovna oblika manipuliranja, u kojima se iskazuju
razli¢ita misljenja o nacionalnosti Bunjevaca:

1. Neutraliziranje ove skupine isticanjem njihove posebnosti; Bunjevci nisu niti
Hrvati niti Srbi, ve¢ su oni ¢etvrto i najmanje pleme istog naroda ili ¢etvrti i najmanji
narod Kraljevine SHS.

2. Isticanje njihove srodnosti i sa Srbima i s Hrvatima; Bunjevci mogu biti i Srbi i
Hrvati, stvar je individualnog odabira kojem ¢e se od dvaju naroda (ili dvaju plemena
istoga naroda) prikloniti; to zapravo i nije vazno budu¢i da su i Bunjevci i Srbi i Hrvati
dio jedinstvenoga jugoslavenskog naroda.

3. Odricanje Bunjevcima njihove hrvatske nacionalne pripadnosti tvrdnjom da su
Bunjevci zapravo Srbi katolicke vijere.

Prva dva oblika manipuliranja posebno isticu bunjevacko etnicko ime. Svi spo-
menuti oblici manipuliranja vidljivi su u razli¢itim pisanim izvorima, od novinarskih
¢lanaka do “znanstvenih” rasprava. Prikaz ovih nastojanja potkrijepit ¢u primjerima
iz svih tih izvora.?

Ovim promisljanjima valja, dakako, dodati i ¢etvrto misljenje o nacionalnoj
pripadnosti Bunjevaca. Rije¢ je o zagovornicima hrvatske nacionalne pripadnosti
Bunjevaca, koji se nerijetko ostro suprotstavljaju nastojanjima da se ospori bunjevacko
hrvatstvo i brane svoje stavove u pojedinim lokalnim novinama hrvatske orijentacije.
Prvo ¢u prikazati spomenuta tri oblika manipuliranja etni¢kim imenom Bunjevac, a
zatim slijedi pregled nastojanja hrvatski orijentiranih Bunjevaca da se suprotstave veli-
kosrpskim teznjama osporavanja hrvatske nacionalne pripadnosti.

U popisu koristenih izvora navodim ona godi$ta odgovaraju¢ih novina koja su mi bila dostupna u
Nacionalnoj i sveucilisnoj knjiznici u Zagrebu, a da istovremeno u njima ima podataka koji su rele-
vantni za temu ovoga rada. Veéina tih novina bila je stranacki obojena, te su vrlo Cesti istupi hrvatski
orijentiranih novina protiv Pasi¢evih radikala ili pak antihrvatski, odnosno “bunjevacki” orijentiranih
protiv radi¢evaca, odnosno macekovaca i sli¢cno. Na ovome mjestu ne¢u posebno ulaziti u razmatranje
medustranackih suprotstavljanja i politickih istupa jer to nije predmet ovoga priloga, no valja imati u
vidu i politicko ozradje u kojemu je promisljanje o etnicitetu Bunjevaca nalazilo plodno tlo. Nesto vise
o tome vidi u: Sekuli¢ 1994.



188 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

3.9.2. Oblici manipuliranja etnickim nazivom Bunjevci

Veéina listova iz toga razdoblja zastupala je opéi stav: Bunjevci su Jugoslaveni, no
razlicito su se odredivali spram njihove uze nacionalne pripadnosti. Ima nesto listova
koji su isticali samo vaznost jedinstva Srba i Hrvata bez posebnih rasprava o nacional-
noj pripadnosti Bunjevaca i Sokaca (npr. Glas naroda, Istina, Danica). Neki od njih
istupaju protiv srpskih teznji, ali i protiv Bunjevaca koji sebe smatraju Hrvatima, jer
medu nami sa mlogo narodnosti pomisanim, zlo sime siju (Vojvodina 1/1927, br. 3 od
14. augusta, u Clanku Radic¢ kao Ministar Prosvite i Vojvodanska kultura). Narodna rel
tako, primjerice, optuzuje sve one koji traze da se Bunjevci izjasne jesu li Srbi ili su
Hrvati, jer to samo unosi pomutnju medu Sire slojeve Bunjevaca, a to pitanje pokre¢u
osobito Bunjevci koji se izjasnjavaju kao Hrvati. Nadalje isticu da za to sada nema
potrebe kada se Jugoslovenstvo danas mose slobodno Siriti. Svakako su Bunjevci i Sokci
ogranak jednog od dva nasa plemena kao Sto su Srbi, Hrvati i Slovenci ogranak jednog
velikog Slavenskog stabla (5/1936, br. 140 od 14. januara, Ivan Bunjevac u ¢lanku O
stavu Bunjevaca u plemenskom pogledu).

Vecina tih listova nacelne jugoslavenske orijentiranosti ipak je antihrvatski nastro-
jena, isti¢udi bliskost Bunjevaca sa Stbima (Narodna rié, Narodna rec, Suboticki glasnik,
Bunjevacke novine, Smotra te Neven u jednom kra¢em razdoblju).’

Tako, primjerice, Suboticki glasnik uz isticanje parole po kojoj bi Bunjevci i Srbi
bili isti narod, vrlo ¢esto Hrvatima spocitava da Zele nasilno pohrvatiti Bunjevce.
Bunjevacke novine se od optuzbi bunjevackih listova hrvatske orijentiranosti da nastoje
pretvoriti Bunjevce u Srbe brane Cestim isticanjem da Bunjevci imaju ostati Bunjevci
(npr. 3/1926, br. 14 od 2. aprila). Te novine se gotovo u svakom broju kriti¢ki osvréu
na hrvatstvo Nevena i nerijetko isticu bunjevacku bliskost sa Srbima; primjerice, od
konstatacije da su Bunjevci i Sokci svagda u proSlosti dokazali da spadaju u neodvojivu
moralnu i kulturnu sferu Srba (3/1926, br. 37 od 10 septembra, u osvrtu na knjigu
Vojvodina i Srbija), do trdnje da su oni svoj bunjevacki i Sokacki rod smarrali onim sto
je od pamtiveka uistinu i bio, to jest: srpskim plemenom (4/1927, br. 5 od 28. januara, u
anku S. T. Sto si docekala Subotice bela, da za Tebe prose zagorski Tataril?). Nijetu bilo
kakvu mogu¢nost da su Bunjevci Hrvati, pa vrlo ¢esto navode tvrdnje da u Subotici
nema Hrvata. Bunjevacke novine ponovno izlaze 1940. i 1941. godine i nastavljaju u
duhu iste parole: Hocemo da ostanemo Bunjevci, i ve¢ u uvodnom ¢lanku sréano isti-
éw: Mi volimo braéu Hrvate, ali necemo da budemo Hrvati! Hoéemo da budemo sto smo
uvik bili i ostali: Bunjevci, ponosni sinci Bunjevacke nane. Mi smo svi jedan narod, sinci
Majke Jugovica, jer smo mi Bunjevci i Srbi jedno (3/1940, br. 1 od 23. februara). Na
ovaj ili onaj nacin nastoje osporiti da su Bunjevci Hrvati i suprotstavljaju se onima koji
ho¢e da “pohrvate” Bunjevce. Tako, primjerice, svoju tezu potkrepljuju “analizom”
jezi¢nih osobina bunjevackog govora u clanku Srpska ijekavstina i Bunjevacki Hrvati.
Sam naslov ¢lanka govori za sebe, njegov sadrzaj jos i vise: Kad nasi Bunjevei hoce da

> Uredni$tvo Nevena je od 1936. do 1939. godine bilo izrazito “bunjevacke” orijentacije, odnosno jugo-

slavenske. Prije i poslije toga razdoblja Neven je bio hrvatski orijentiran list.



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 189

postanu Hrvati, oni prestanu da divane svojom milozvucnom ikavstinom i pocnu divani-
ti - srpskom ijekavstinom! (...) I misle, neznalice, da su se time pobrvatili. (...) Jer, t. zv.
Stokavsko-ijekavski dijalekt nije hrvatski, kako nase neznalice i prkos-Hrvati misle, nego
Cist srpski dijalekr. 1 nastavljaju prikaz $tokavskoga dijalekta na tragu Vuka Stefanovi¢a
Karadzi¢a koji je sve Hrvate $tokavce proglasavao Srbima (Karadzi¢ 1849:1-27). Na
kraju ¢lanka zakljucuju: Ako u Srbiji nisu postusali velikoga Srbina V. Karadzica da ije-
kavitinu prime za svoj knjizevni jezik, poslusali su ga Hrvati, tako da je cetrdesetih godina
prosloga vika primljena srpska ijekavitina za hrvatski knjizevni govor (3/1940, br. 3 od
8. marta).

Pozivanje na V. S. KaradZi¢a u ovome napisu samo pokazuje da su se Srbi bavili
manipulacijama nazivima Bunjevac i Sokac i njihovom nacionalnom pripadno$éu
jos sredinom 19. stolje¢a. Ono $to je Karadzi¢ nastojao posti¢i na kulturnom planu,
na politickom je ¢inio M. Gara$anin (primjerice Stanc¢i¢ 1968-1969; Sidak 1973;
Valenti¢ 1993). Svi kasniji pokusaji te vrste nakon osnivanja Kraljevine SHS samo su
odraz i nastavak takvih teznji.

List Smotra takoder se trsi da dokaze da Bunjevci ne mogu biti Hrvati, te u neko-
liko nastavaka iznosi izvatke iz knjige Albe M. Kunti¢a iz 1930. godine. Autor se
poziva na pisanje Bunjevackih novina od 17. aprila 1925. godine pod naslovom i
nismo Hrvati. Kao potvrdu svojih razmiljanja i tvrdnje iz naslova ¢lanka isti¢e kako
su Bunjevci u ove krajeve dosli iz okoline reke Bune a pod vodstvom Franjevaca. Dakle,
Bunjevci su dosli iz onih krajeva, gdje Hrvatu ni traga nije bilo. (...) Mi éemo i u buduce
samo Bunjevci biti, jer smo Bunjevci bili, jesmo i ostacemo. Ovi takozvani Bunjevacki-
Hrvati, koji silom hoce da nas “hrvatiziraju’, svoje tvrdnje osnivaju na veri i jednakosti
izmedu nas i Hrvata. Naime, da smo i mi i Hrvati rimokatolicke vere. To je istina! Ali mi
nismo uvek bili rimokatolicke vere, i mi smo mnogo kasnije postali rimokatolici no Hrvati
(“Najverovatnije da smo mi bili Srbi”). Franjevci koji su ibh vodili, nagovarali su ibh da
se pokrste u rimokatolike, posto su oni bili pravoslavni (1/1936, br. 33 od 21. augusta;
Kunti¢ 1930:15-16). U drugom nastavku iznosi se nastavak price iz spomenute knjige:
Posle toga nasi dedovi, takozvani ‘praznoverci” kako su ih Franjevci nazivali, sigurno su
pod pritiskom bede morali da se pokoravaju zahtevima Franjevaca i pokrstili su se u rimo-
katolike. Dakle, to je drugi dokaz da mi nikad nismo bili Hrvati, nego Srbi (1/1936, br.
34 od 28. augusta; Kunti¢ 1930:17). Autor zavr$ava svoju poruku Bunjevcima u duhu
ushiéenog jugoslavenstva: Dobrobit i velicina ove zemlje, u buducnosti, nalazu nam da
se ujedinimo svi mi Bunjevci, koji mislimo i osecamo jugoslovenski! Da se udruzeni sa
svojom pravoslavnom bracom latimo posla na konsolidovanju prilika u ovoj nasoj, opstoj,
jugoslovenskoj zajednici, na stvaranju jedinstva duba jugoslovenske nacije (1/1936, br. 35
od 4. septembra; Kunti¢ 1930:45).

I ¢asopis Neven za politicka, kulturna, socijalna i privredna pitanja Vojvodine, koji
izlazi sredinom tridesetih godina, priklanja se sli¢cnom jugoslavenskom duhu, izraze-
nom kroz tvrdnje da su Bunjevci najmanje jugoslovensko pleme. Bunjevei su do 1919.
godine Ziveli pod svojim sopstvenim plemenskim imenom. Od 1919. poleli su da se dele po
drugim plemenskim obilezjima. Neki su postali Hrvati, neki Srbi, veéina je ostala pri svom
starom nagivu bunjevackom (1935, sv. 5, u ¢lanku Sto nam nedostaje?, str. 3).



190 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Urednistvo lista Nase slovo ima ne$to drugacije stavove o nacionalnoj pripadnosti
Bunjevaca. Oni se protive stajali$tu da Bunjevci nisu ni Srbi ni Hrvati, nego da su
Cetvrti dio jugoslavenskog naroda. Nadalje, isticu: Sto se tice pitanja, da li su Bunjevci i
Sokci za Beograd ili za Zagreb, do takvog podvajanja ne sme a i neée doci, jer narod to ne
Zeli. Bunjevci i Sokci su se 1918. godine svojom slobodnom voljom izjasnili za ovu dréa-
vu kao jedinstvenu i nedeljivu i nece vise da prave pitanje od toga, ko je Srbin ili Hrvat.
Oni se smatraju _Jugoslovenima, a da bi se jedan osecati Hrvatom, a drugi Srbinom, to je
stvar pojedinca. Vazno je da srpstvo ili hrvatstvo nije upereno jedno protiv drugog, nego
da sacinjava jednu celinu u nacionalnom pogledu. Ne grese ni oni koji Bunjevce i Sokce
ubrajaju w Hrvate isto kao $to ne grese ni oni, koji ih ubrajaju u Srbe (3/1936, br. 103
od 8. marta, u ¢lanku Bunjevci i plemenski stav). Zalaiu se za narodno jedinstvo te
isticu da Bunjevci nisu ni protiv Srba ni protiv Hrvata, jer su oni najéistiji i najizrazitiji
Srbohrvati i niko nema pravo zabraniti da se jedan Bunjevac nazove Srbinom, a drugi
Hrvatom, jer je to jedno te isto, ali Bunjevci odbijaju da im se namece hrvatsko ime jer
nece da budu predmet trgovanja. Zbog toga oni ne priznaju da postoje bunjevacki Hrvati.
Bunjevci postoje kao sastavni deo naroda Srba, Hrvata i Slovenaca dakle jugoslovenskog
naroda (5/1938, br. 211 od 3. aprila, u ¢lanku Jedan smo narod). No, s druge strane,
ne odri¢u pravo onim Bunjevcima koji isti¢u svoje hrvatstvo ako ono nije protuju-
goslavensko te priznaju da kao pleme jugoslovenskog naroda stojimo najblize hrvatskom
narodu po veri, azbuci i t.d. (3/1936, br. 141 od 29. novembra, u ¢lanku Hrvarsko
pitanje kod Bunjevaca). Lazar Stipi¢ se u clanku Istina o Bunjevcima op$irnije osvrée
na pitanje koje se pretresa otkako je pocelo budenje nacionalne svesti kod Juznih Slovena
(...) $ta su Bunjevci sa etnickog i sa nacionalnog stajalista. Kriticki se osvrée na istupe i
srpskih i hrvatskih znanstvenika koji se nisu slozZili u tome da li pripadaju srpskom il
hrvatskom delu Srbohrvata, pa konstatira da je onda najmanje cudo sto se ne mogu slo-
Ziti Bunjevci po pitanju Sta su. Medu njima je veoma mali broj akademski obrazovanih
ljudi, a jedva ima nekoliko takvih koji znaju sta je etnografija, Sta znaci naredje i slovo u
oznacenju nacionalne pripadnosti i sta kaze dokumentarna historija o Bunjevcima. Zbog
toga se diskusija o Bunjevcima vodila do danas bez ozbilinijih argumenata. Gotovo ni
Jjedan od ulesnika u ovoj diskusiji ne zna definisati pojavu Hrvata i Srbina, dakle ne zna
izneti ono, Sto znadi jedan, a sto drugi izraz u etnickom i nacionalnom pogledu. Nadalje,
ponajvise kritizira one koji Bunjevce ne smatraju ni Hrvatima ni Srbima, ve¢ ¢etvrtim
dijelom Juznih Slavena. Osvrce se i na prevrtljivost u stajalistima pojedinih Bunjevaca:
Neki su nedavno jos tvrdili da u Vojvodini nema Hrvata, da im ovde nema mesta, a danas
su veci Hrvati nego oni koje su pre napadali. Neki su danas sedeci uw masnoj poziciji “tesko”
zabrinuti za hrvatizaciju Bunjevaca, a nekada su bili medu onima koji su udarali temelj
hrvatskom pokretu medu Bunjevcima. Od ovog pitanja ne treba praviti trgovinu, nego tre-
ba prepustiti da svatko sam kaze sta je. Ako se oseca Hrvatom, neka je Hrvat, a ako se oseca
Bunjevcem neka je Bunjevac. Vazno je to da je svestan toga da pripada srpsko-hrvatskom
narodu. Nadalje, osvrée se na budenje nacionalne svijesti u znamenitih Bunjevaca te
zaklju¢uje: Oni su se vecinom izjasnili za Hrvate ali i oni su radili na terenu zajedno sa
Srbima. 10 dokazuje da su oni samo zato pribvatili hrvatstvo da bi dokazali da se smatra-
ju Juznim Slovenima. Bilo je i takvib strujanja koje su dokazivale da Bunjevci instiktivno



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 191

naginju Srbima. Posto su rimokatolici, ikavci i sluge se latinicom, ipak su bili upuceni na
Hrvate u kulturnom i verskom pogledu (6/1939, br. 258 od 19. novembra).

Svi spomenuti i sli¢ni napisi i rasprave u novinama tek su odraz nastojanja koja su
potaknuta u stanovitim srpskim znanstvenim krugovima, koji su ocito imali zada¢u
da dokazu da su Bunjevci i Sokci pokatoli¢eni Srbi ili barem da same Bunjevce uvjere
da zanemare svoju hrvatsku nacionalnu pripadnost. Casopis Knjizevni sever iz 1927.
godine posvecen je pretezno Bunjevcima. Ivo Mili¢ se poziva na napis u Nevenu iz
1920. godine u kojemu se navodi da su i sami Bunjevci bili u dvojbi: Mi ni sami
ne znamo - pisali su - jesmo li Srbi ili Hrvati; po jeziku smo blizi Srbima, a po veri
Hrvatima; zajednicko juznoslovensko ime doslo nam je kao poruceno (Mili¢ 1927:101).
U clanku Iz proslosti Bunjevaca Aleksa Ivi¢ Bunjevce naziva katoli¢kim Srbima te tvrdi
sliede¢e: U prvo vreme Bunjevci su sebe nazivali katolickim Srbima, a tako su ib i dru-
gi zvali. Najstariji izvori koji govore o njima, zovu ih bez izuzetka Srbima katolicima.
Pocetkom 18. veka nazivaju se Dalmatincima, uporedo pokraj naziva Srbi katolici (Ivi¢
1927:103). Jo$ je u svom ¢lanku u istom casopisu iz 1925. godine nastojao dokazati
tu tvrdnju, ali ju je neutralizirao jednom od cestih fraza iz toga vremena: Sa drzavnog
stanovista potpuno je svejedno hoce li Bunjevci prihvatiti srpsko ili hrvatsko ime, jer su to
identiéna imena jednog istoga naroda (ibid. 1925:264-265). U etnografskom pregledu
Vojvodine iz tog razdoblja Radivoj Simonovi¢ tvrdi da su Bunjevci i Sokci silom poka-
toliceni Stbi: Da su pravi posrbljeni Viasi svedoci i njibov jezik. Doneli su iz Dalmacije
Cetiri reci koje Srbi i Sokci nemaju. (...) Tkavei su postali kad su se pokatolicili pa im fra-
njevci ikavci dalmatini bili svestenici (Simonovi¢ 1924:13-16).

Na tragu tih nastojanja je i knjiga srpskog etnologa Jovana Erdeljanovi¢a O
poreklu Bunjevaca iz 1930. godine, koja u zavr$nom dijelu kao jedan od zaklju¢aka
sadrzi saznanje da su Bunjevci Srbi katolicke vjere. Ova knjiga je uza sve nedostatke,
to valja reéi, s primijenjenim znanstvenim analitickim i komparativnim postupkom
u mnogim dijelovima znacajan etnoloski doprinos poznavanju ove hrvatske skupi-
ne. Krajnja, medutim, Erdeljanovi¢eva tvrdnja niti je potkrijepljena niti argumen-
tirana, a etnoloska studija koja tom zakljucku prethodi ne daje joj nikakvu osnovu
(Erdeljanovi¢ 1930:394). Sam Erdeljanovi¢ uvjerava nas u suprotno, odgovarajuéi na
prigovore koje su mu uputili Lazar Stipi¢ u ¢asopisu Knjizevni sever (Stipi¢ 1930:345-
-348) i jedan anonimni autor u novinama Rije¢ od 15. novembra 1930.: Ja sam u ovoj
prilici bio sasvim daleko od pomisli da se narocito bavim takvim dokazivanjem. Ono sto
sam ucinio imalo je sasvim drukciji karakter, naime: istrazujuci poreklo Bunjevaca ja sam
nailazio i na mnogobrojne podatke koji ukazuju na to, kako se u ranijim vekovima gledalo
na Bunjevce u pogledu njihove narodnosti, odnosno u koju grupu juznoslovenskih plemena
su ih u tim ranijim vremenima stavljali. I kad sam naisao na vrlo veliki broj sasvim pou-
zdanib podataka, koji svi - bez i jednog izuzetka - govore u jednom pravcu, valjda sam
imao pravo, da to u svojoj knjizi i otvoreno kazem (Erdeljanovi¢ 1931:34).

Svi spomenuti autori svoje su “dokaze” temeljili na podacima iz povijesnih arhiv-
skih izvora prema kojima su Bunjevce i Sokce austrijske i madarske vlasti nazivale
katoli¢kim Racima (Rascijanima), a Rac je madarska oznaka za Srbina. Od mnogih
primjera takvih “dokaza” navodimo za ilustraciju Erdeljanovi¢evu tvrdnju potkrije-



192 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

pljenu konstatacijom: Bunjevci su dakle u svakom pogledu ¢inili na Madare i na Nemce
isti utisak kao i pravoslavni Srbi (Erdeljanovi¢, Knjizevni sever 1930:202.) U veé spo-
menutom odgovoru na prikaz svoje knjige Erdeljanovi¢ u prilog svoje tvrdnje tako-
der navodi niz neutemeljenih i besmislenih iskaza o jeziku, o vjerskoj pripadnosti i
etnickom sastavu krajeva iz kojih su se Bunjevci doselili. Primjerice: Posto je dakle u
vekovima pre turske najezde i w prvim vekovima posle te najezde broj katolika u Bosni i
Hercegovini bio uopste mali i sasvim neznatan, glavna masa tamosnjih ikavaca nije bila
katolicke vere. Ona je, dakle, mogla biti samo pravoslavne vere, a mnogi ée na ovo dodati:
i bogomilske vere. Mozda! Ali je pitanje, da li su zaista bogomili u Bosni i Hercegovini
bili neka zasebna vera ili je tamo bogomilstvo bilo u stvari isto Sto i pravoslavlje, samo u
neku ruku ponarodeno. Ipak je u svakom slucaju - ako se bas i uzme, da je bogomilska vera
bila drukéija i odvojena od pravoslavne - prema svemu recenome i prema svemu sto dosad
znamo (0 pravoslavnoj crkvi u Bosni i Hercegovini u 13, 14. i 15. veku i osobito po padu
tih zemalja pod Turke i zatim o bosansko-hercegovackim iseljenicima pravoslavne vere iz
toga vremena i daljih vekova) nesumnjivo, da je u Bosni i Hercegovini do turske najezde
znatan deo naseg naroda ikavskog govora bio pravoslavne vere (Erdeljanovi¢ 1931:31).

U prikazu knjige Petra Pekica Povijest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vremena do
1929. godine D. Popovi¢ raspravlja o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca na sljede¢i
nacin: Nama, mislimo, bilo bi nemoguce odrediti, sta je specificno srpsko a Sta je specificno
hrvatsko; kod Bunjevaca trebalo bi ispitivati u kojoj su meri zastupljena oba ova elementa.
G. Pekic misli, da su Bunjevci dosli iz kolevke hrvatske drzave. Bunjevci su u stvari dosli
sa jednog podrudja, koje nije politicki pripadalo ni srpskoj ni hrvatskoj drzavi. Oni su
deo populacije sa ranije politicke bosanske teritorije, dakle deo populacije, koja éini prelaz
od Srba Hrvatima, ovoj masi pripadaju pored Bunjevaca, muslimani i Sokci (Popovié
1930:325-3206).

Pri kraju postojanja Kraljevine SHS, kada je ve¢ medu ve¢inom Bunjevaca pre-
vladala svijest o njihovom hrvatskom podrijetlu i kada su i sami Bunjevci viSe-manje
postali jedinstveni oko pitanja kojem narodu pripadaju, neke su novine ponovno
pokrenule stara pitanja o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca. Rije¢ je o ¢lanku stano-
vitog Vel. Vujovica, u kojemu se navodi sljedece: Naucnim etnografskim ispitivanjem
dokazano je da Bunjevci u Dalmaciji nisu starosedeoci, nego su doseljeni iz zapadne i
srednje Bosne i zapadne Hercegovine. Prema ovim istim ispitivanjima pouzdano se doka-
zalo da je srednja i severna Dalmacija bila naseliena Hrvatima u 15 i 16 veku. Kada su
Turci poleli zauzimati ove krajeve, mnogo Hrvata je iseljeno, a Turci su na njihova mesta
dovodili pravoslavni Zivalj iz Bosne i Hercegovine. Ovih pravibh Srba je u srednjoj i sever-
noj Dalmaciji bilo mnogo. Pod uticajem Rima ovi Srbi su jos tu primili katolicku veru.
Sto se tice, pak, optih osobina Bunjevaca, na osnovu istib ispitivanja, dolazi se do zaklju-
Cka, da Bunjevei u svom jeziku, Zivotu, obicajima i svome karakteru imaju osobine (isto
srpskog porekla, a u nekim oblastima pomesane sa hrvatskim. - Prema izvorima i istori-
skim podacima, Bunjevci su od uvek sebe smatrali Srbima i kao takvi se uvek predstavljali
pred stranim svetom (Pancevacka nedelja, 7/1939, br. 332 od 31. decembra, u ¢lanku
Ko su Bunjevci). Autor ovoga napisa nadmasio je u svojim zaklju¢ivanjima i samoga
Erdeljanovica, na ¢ija se naucna etnografska ispitivanja ocito poziva.



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 193

Po objavljivanju ovoga napisa uskoro se pojavljuje brosura Aleksandra Martinovi¢a
Istina o Bunjevcima i Sokcima u kojoj autor na tragu V. S. Karadiéa u prepoznatlji-
voj maniri nize velikosrpske “bisere”. Spomenimo radi ilustracije neke od tih misli:
Poznato je da je u Dalmaciji, Bosni i Hercegovini uvek bila jaka propaganda katolicke
crkve, te stoga su skoro svi ikavci presli u katolicku veru. (...) Gaj i njegovi drugovi liri,
smatrajuci i Srbe za Ilire i osecajuci, da éakavski dijalekt nije ni priblizno lep kao Stokav-
ski i da je ogranicen samo na Hrvate, kojih je u to doba bio malen broj, uzeli su srpsko
Stokavsko narelje za hrvatski knjizevni jezik. Ova okolnost donela je Hrvatima neopisane
koristi, jer su oni pomocéu srpskog Stokavskog jezika i potpomognuti katolickom verom,
prosirili ime hrvatsko na mnoge Srbe katolike uw Hrvatskoj, Slavoniji, Bosni i Hercegovini
(...) njihova azbuka, iako latinica, razlikovala se od hrvatske. 1o je bila azbuka bunjeva-
Cko-sokacka. Njihov naziv Bunjevci i Sokci smatran je kao uza oznaka srpskog nacional-
nog imena. Madari, pod &ijom vlaséu su oni bili, smatrali su ih sastavnim delom srpskog
naroda. lako su se i oni sami smatrali. (...) Kao katolici oni su prisli Hrvatima. Vera je
stvorila hrvatsku orijentaciju i hrvatstvo medu Bunjevcima, mada sve do Oslobodenja
i Ujedinjenja, dok u Suboticu nisu dosli hrvatski emisari, Bunjevci i Sokci nisu znali
za Hrvate. 10 sami Bunjevci i Sokci otvoreno priznaju. Iz ovoga se vidi, da je hrvatstvo
Bunjevaca i Sokaca vrlo sveZeg datuma i da se je javilo kao plod hrvatske antisrpske pro-
pagande. (...) Kad je stvorena 1848 godine Srpska Vojvodina kao autonomna jedinica,
Bunjevci i Sokci #iveli su na njenoj teritoriji, pa ipak, i pored toga $to su se oni tu nalazili
Vojvodina nije sa zvaniéne strane dobila hrvatsko vec srpsko ime, $to svedoli, da Austrija
nije smatrala Bunjevce i Sokce Hrvatima nego Srbima, kao $to ni samim Bunjevcima i
Sokcima ni na kraj pameti nije padalo da sebe smatraju Hrvatima. Dakle, pod uticajem
svestenstva iz verskih motiva, danas neki Bunjevci i Sokci kazu da nisu poreklom Srbi,
vec da pripadaju Hrvatima. I na osnovi toga toboznjeg pripadnistva, stvorenog iz verske
mrznje protivu srpskog naroda, oni traze pripojenje Backe i Baranja banovini Hrvatskoj
(Martinovi¢ 1940:4, 7, 14, 15, 17).

U istoj godini pojavljuje se jo$ jedan ¢lanak sli¢na sadrzaja. Vlastoje D. Aleksijevi¢
iznosi ve¢ dobro poznate “teze” o srpskom etnickom karakteru krajeva iz kojih su se
Bunjevci doselili, o jeziku i srpskim osobinama ikavskoga narje¢ja, o njihovim ¢isto
srpskim obicajima i sl. Aleksijevi¢ k tome dodaje jedan novi “dokaz”, a to su antropo-
loske osobine Bunjevaca: Sto se tice telesnog sastava, Arm. Velker povlaci razliku izmedu
Srba i Hrvata, i to Srbe ubraja u subrahikefale (sa indeksom glave 79), a Hrvate u (iste
brahikefale (indeks 82). Ivanic ovome dodaje, da su Bunjevci pravi tip Srba kako ih opi-
suju po doseljenju i da i oni spadaju u subrahikefale kao i ostali Srbi (15/1940, br. 45
od 10. XI).

3.9.3. Primjeri isticanja hrvatske nacionalne pripadnosti Bunjevaca

Posebnu skupinu novina u razdoblju trajanja Kraljevine SHS ¢ine oni listovi koji su
isticali da su Bunjevci Hrvati, i kao takvi ¢esto su ukazivali na spomenute i sli¢ne
antihrvatske napise o Bunjevcima u drugim novinama; isticali su i branili bunjevacko
hrvatstvo. To su u prvom redu Hrvatske novine, kasnije Suboticke novine i Neven. U



194 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

napisu Odgovor g. ministru Vesniéu (koji je na prituzbe delegacije bunjevackih posla-
nika zbog raznih nepravdi odgovorio da on nece dozvoliti nikakve posebne bunjevacke
nacije) odgovaraju: Posebna bunjevacka nacija? Pa tko to stvara g. ministre? Zar nisu
Bunjevci 1918. godine ucinili u Subotici prevrat pod hrvatskim barjakom, kao simbolom
svoje nacije? Zar nisu Bunjevci dosta jasno manifestovali svakom prigodom, da se smatraju
onim Sto jesu, tojest Hrvatima? (...) Ako bi se mislilo da je to rad inteligencije ili kakova
propaganda treba se popisati kod bunjevacke paorije, dali se smatra posebnom nacijom
ili Hrvatima? (33/1920, br. 280 od 21. prosinca). U Nevenu su se prvi put pojavila
zapazanja o velikosrpskim nastojanjima da se razlic¢itim sredstvima posrbe Bunjevci.
Jo$ krajem 1920. godine, primjerice, isti¢u da nekoji vode jednog dijela troimenog naro-
da nijesu voljni odreci se svojih hegemonistickih nastojanja (npr. 33/1920, br. 281 od
22. prosinca, u flanku G. Ministar Vesni¢ i Bunjevci). U vise navrata pisu o velikosr-
pskim istupima pojedinih novina i ministara, o srbizaciji $kolstva, o nastojanjima da
se Bunjevci postbe: Postalo je dosta jasnim, da smo mi Srbima na putu, da im smetamo
u provodenju njihova cilja, a taj je: bezuvjetni utjecaj srpski na svakom polju javnog
givota. U “srpskoj” Vojvodini treba da Srbin gazduje, a svi drugi imaju slusati. U isto
vrijeme kriticki se osvréu i na neke pojave u vlastitim redovima: Jedan dio Bunjevaca,
(-..) kojima je glavno, da ib se pusti na miru, nije otporan, pak se nece opirati niti srpskim
teznjama, kao Sto se nije opirao madzarskim. Mnogi ce pale od njib sada biti uz Srbe jer
je dobro biti uz jacega kao Sto je prije bio uz Madzara (34/1921, br. 20 od 27. sije¢nja,
u napisu Da se razumijemo). U viSe nastavaka iznose govor narodnog poslanika Janka
Simraka na sjednici Ustavnog odbora 9. veljade 1921. godine u kojemu on istupa pro-
tiv srpskog imperijalizma i hegemonije te se, primjerice, isti¢e: Nijesmo olekivali da se s
nama postupa kao sa osvojenom provincijom propale monarhije, i da se od nas prosto misli
uciniti podanike drzave, a hrvatsku proslost i hrvatsko ime izbrisati sa lica zemlje. A sto je
jos nezgodnije, zavode nam laznim informacijama Siroku masu, uce ju da Hrvati nijesu
drugo do katolicki Srbi, koje je tudin zarobio i nazvao Hrvatima (34/1921, br. 37 od 17.
veljace). U razdoblju od 1920. do 1923. godine list je vise puta bio cenzuriran.

U kasnijim godistima Nevena sve se jace javlja opiranje teznjama da se Bunjevcima
ospori hrvatska nacionalna pripadnost i da ih se svrsta u kategoriju posebnog naroda:
Mi smo u drZavi Srba, Hrvata i Slovenaca, a ne i Bunjevaca. Dakle tvorci nasega ustava
takoder su misljenja, da Bunjevci nisu poseban narod, ni pleme vec samo ogranak jedno-
ga naroda ili plemena, sto je i razumljivo. Zato nas éudi nastojanje nekib Velikosrba, da
nas wvjere, kako mi nismo Hrvati ni Srbi, vec samo Bunjevci. Zasto to rade oni? Zato Sto
hoce, da mi koncem konca postanemo Srbi. (...) Mi smo Bunjevci Hrvati i katolici i to
Cemo ostati dok je zraka na kugli zamaljskoj (37/1925, br. 11 od 16. travnja, u ¢lan-
ku Hrvatstvo, Katolicizam i Bunjevci). Neven se osobito osvrée na pisanje prosrpskih
Bunjevackih novina i Subotickog glasnika, koji silom hoce da utuve Bunjevcima da oni ne
mogu biti Hrvati, ve¢ samo Bunjevci. (...) E pak, kad im nije uspjelo Bunjevce posrbiti,
ajde da ih, bar otudimo od Hrvata (38/1926, br. 3 od 21. sije¢nja, u ¢lanku Nasi veli-
kani o hrvatstvu Bunjevaca). E, ovakvo forsiranje bunjevackog separatizma je zlonamjerno
i iz prostog racuna. Namjera im je Bunjevce najprije odvojiti od Hrvata, a onda prevesti u
srpstvo i sveto pravoslavlje. Da su iskreni nacionaliste, morali bi i sami svim silama nasto-



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 195

Jjati, da se Bunjevci opredijeljivaju u svakom pogledu ili za Hrvate ili za Srbe. Njima bi to
trebalo biti svejedno, kad i tako tvrde, da su Srbi i Hrvati - jedan narod (38/1926, br. 11
od 8 ozujka, u &lanku Bunjevacki separatizam). Na sli¢ne pokusaje da Sokce takoder
proglase Srbima katolicke vjere odgovaraju da ru etmolosku zabludu, koja iz ordinarne
plemenske megalomanije potice, nije potrebno narocito pobijati, te se ne bi ni osvrnuli na
nju, da nije sticajem politickih prilika ponovno postala aktuelna. (...) Sokci su kao pripa-
dnici rimokatolicke crkve dosli iz Bosne, te uslijed toga gubi svaku ozbiljnost ona tvrdnja,
da su Sokci pod nekakvom prisilom sluzbenih madarskib krugova napustili pravoslavlje
(39/1927, br. 12 od 24. ozujka, u ¢lanku I Sokci su Hrvati).

U razdoblju od 1933. do 1936. godine Neven ne izlazi. Ponovno se oglasava na
Bozi¢ 1936. godine i u uvodnom broju iznosi svoju novu orijentaciju, koja se bitno
razlikuje od one iz prethodnoga razdoblja i priblizava nekima od ranije spomenutih
jugoslavenski orijentiranih novina: Posle poduze stanke “Neven” ponovo izlazi, da sluzi
svome rodu i domovini Jugoslaviji. (...) Neka Bunjevci ostanu i dalje samo Bunjevci, jer
su kao takvi isto tako dobri Jugosloveni, kao sto su Srbi, Hrvati i Slovenci (Bozi¢, 1936, u
¢lanku Evo nas opet). U novome Nevenu oglasava se i ugledni Bunjevac Mijo Mandié,
osniva¢ i nekadasnji urednik, te iznosi svoj stav i pragmati¢ni savjet svojim sunaro-
dnjacima: Drzim da danas ne odgovara nasim jugoslovenskim interesima zlonamerno i
naucenjak i drzavnik, koji i danas na visokom poloZaju radi za jugoslovenstvo, rekao je
Jjednom prigodom jednom bunjevaikom Hrvatu ovo: Braco Bunjevci! nemojte se oprede-
ljivati ni za Hrvate, ni za Srbe; jer ako se nazovete Hrvatima to nece biti pravo Srbima,
a ako se nazovete Srbima, to ne bi bilo drago nama Hrvatima. Ostanite vi i nadalje kao
Bunjevci. Mi éemo vas drzati za Hrvate, a Srbi e vas ubrajati medu Srbe; a vi cete biti
mirni i blageni kao Bunjevci - Jugosloveni (1937, br. 4 od 5. februara, u clanku Oszanite
vi i nadalje Bunjevci).

U skladu sa svojom tada$njom orijentacijom i Neven se upusta, poput drugih listo-
va sli¢ne ili prosrpske orijentacije, u domisljanja Ko su i $ta su Bunjevci u istoimenom
¢lanku Milivoja Matica: Poznato je da nema nijednog Srbina ikavea niti je na onom
podruciu, koje je pradomovina ikavaca, bila ikada i pradomovina Srba. Originalniji sta-
rinski Hrvati su cakavci, ekavci, te su od svih Stokavaca pa i Bunjevaca jednako udaljens.
M;i znamo da ima danas neobicno mnogo Hrvata stokavaca, no ti su svi postali Hrvatima
asimilacijom. Prema tome oni su samo Hrvatomani a nikako Hrvati. Neobiino mnogo
Bunjevaca je odasvuda uz politicku pomoé Habzburgovaca asimilovano w Hrvate i ta asi-
milacija jos danas neprestano tece na nase oci po zakonu inercije. Postoji i takva verzija,
da Bunjevci nisu bili uvik rimokatolici ve¢ pravoslavni, da su se zbunili, napustili pra-
voslavlje i prisli w rimokatolicku viru. Ova se verzija ne moze odrzati, jer je cudnovato,
da nije nigde ostalo Srba pravoslavnih ikavaca. Znamo medutim, da su bosanski musli-
mani u najvecoj vecini ikavci, dakle, braca rodena Bunjevcima. (...) Mozemo ih dakle
svi, koji smo Stokavci svojatati, ali najlipse je smatrati ibh samo pretecama jugoslovenskim
i rodenom bracom svih nas, a nikako ni Srbima ni Bunjevcima a najmanje Hrvatima. U
Bosni je, kao Sto je poznato, bilo glavno liglo nasih bogumila. Ovi su bili krséanska sekta,
Jeretici, Arijevci i vecina su docnije prisli u muslimansku viru. Manjina se vratila rimo-



196 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

katolicanstvu i to su nasi danasnji Bunjevci. Dakle puk u bosanskoj kraljevini pripadao je
bunjevackom narodu (1937, br. 35 od 3. oktobra). U br. 10 iz 1938. godine u ¢lanku
Bunjevacko pitanje osvréu se na pisanje zagrebackog Obzora, koji je upozorio da ovakva
stajaliSta pogoduju stvaranju cetvrte nacije u Jugoslaviji, te obrazlazu: Krivo je braci
Hrvatima $to Bunjevci hoce da saiuvaju svoje staro plemensko ime pod kojim su se odrzali
na etnografskoj granici jugnog slovenstva, kroz petstotina godina - bez icije, a najmange
hrvatske pomodi. (...) Mi smo Bunjevci i pod nasim starodrevnim postenim plemenskim
imenom ulazimo u jugoslovenstvo, a nikako kroz srpstvo ili hrvatstvo!

U drugoj polovici 1939. godine Neven se postupno vra¢a svojim ranijim stajalisti-
zu za to da im se prizna hrvatska nacionalnost. Tako krajem godine urednik Nevena
Joso Sok¢i¢ pokajnicki priznaje da je nastupio Kraj jedne zablude u istoimenom uvo-
dnom c¢lanku: 10 studenog je vrlo znacajan dan i w mom Zivotu. Prije 21 godinu toga
dana je bunjevacko-hrvatski rod dao na znanje cilom svitu da se otcipliuje od Madarske,
kida robovske lance, oslobada se suzanjstva. A posli 21 godine ja sam priznao jednu tesku
zabludu. Zabludu - da smo mi Bunjevci nika Cetvrta nacija! (...) Nedostajala je - kako
to veé sada vidim - i ona cvrsta podloga bez koje nema trajnoga stvaranja: nacionalnost.
Pripadnost jednoj naciji. Mi smo se zavaravali da smo “Cetvrta nacija” koju, medutim, nije
priznavao ustav, ni povist. (...) Nedostojno i neéasno je inaugurisati takvu “bunjevacku
politiku” da Beograd smatra Bunjevca za Srbina, a Zagreb za Hrvata. Bunjevac, ako se
probudi i postane astan Hrvat, moze da bude od koristi kako Beogradu, tako i Zagrebu
i ciloj nasoj drzavi. Nacionalizam ne moze da bude podlozeno strancarstvu, ne moze da
bude interes. Nacionalizam je podloga svisti, morala i kulture! Bez nacionalne pripadno-
sti nema Covika! Zato ni Bunjevac ne moze znaciti nista bez nacionalne opredijeljenosti.
1ésko je to bilo reci coviku koji je toliko godina isao drugim, pogrisnim putem. A bilo bi
tesko i Casti, i savisti i dusevnom miru toga Covika - da to ne kaze! (...) Politika koju sam
Jja zastupao doZivila je potpuni slom. Vidim to po tome sto su mi Bunjevci svakog miseca
sve vise i vise otkazivali “Neven” iz razloga sto se nisu slagali sa ortodoksnom bunjevackom
politikom. Osim toga morao sam viditi kod otvorenih oiju da su se svi nezavisni Bunjevci
priznavali Hrvatima, posicivali hrvatske priredbe, potpomagali hrvatsku stampu i svaku
Hrvatsku manifestaciju. To mi je dalo povoda za razmisljanje. (...) Politika “Bunjevci
ostanite Bunjevci” nije primljena u narodu i ona se drzi i sada samo pomocu tankog kono-
pea. “Mimonarodna” politika ne moze da se odrzi i meni moze da bude samo zao sto ro
nisam i ranije opazio (51/1939, br. 41 od 1. decembra).

Kako se u ovome razdoblju ponovno pokre¢u pitanja o nacionalnoj pripadnosti
Bunjevaca, i Suboticke novine ukazuju na tu pojavu. U cijelosti prenose tekst objavljen
u zagrebackom tjedniku Hrvatski narod, koji reagira na takve pokusaje: Izvjesni veli-
kosrpski krugovi, nikako se ne mogu pomiriti s etnickim ¢injenicama na slavenskom jugu.
Kad je vec izgubliena bitka, koju Vuk Karadzic sa svitom Ceskih slavista zapocinje prije
stotinu godina, ne bi li Cetiri petine Hrvata - sve Stokavce proglasio Srbima, to se sada kusa
barem jos otkinuti neke perifericne grane hrvatskog naroda i priklopiti ih srpstvu. Osobito
srce pece velikosrpske Soviniste, Sto su bunjevacki Hrvati u Vojvodini svjesno i odlucno odbi-
li sve pokusaje umjetnog i nasilnog pretapanja i priznaju se glasno i jasno onim, $to su od



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 197

pamtivijeka: Hrvatima. Nadalje, autor se u ovome ¢lanku osvrée na povijesno istrazi-
vanje Bunjevaca, kojim se bavio spomenuti Vel. Vujovi¢. Ukratko iznosi njegov sadrzaj
i komentira: 7aj clandicé ispunjen je nesakrivenom mrénjom prema nasim Bunjevcima i
vrvi Saljivim budalastinama (Suboticke novine, 21/1940, br. 6 od 9. veljace, u ¢lanku
Bunjevci i buncanje. Srbi o Bunjevcima).

Suboticke novine nadalje prenose clanak iz lista Srijemski Hrvar od 15. V1., koji
daje kriticki osvrt na knjizicu Aleksandra Martinoviéa Istina o Bunjevcima i Sokcima,
u kojoj se tordi, da je ono stanovnistvo, koje govori Stokavskim narjecjem, srpske narodno-
sti, a pogotovo katolicko stanovnistvo Stokavsko i ikavskoga dijalekta. Kako u ovu grupu
stanovnistva spadaju Bunjevci i Sokci, to su, turdi spomenuta brosura, i oni srpskog pori-
jekla. Nepotpisani autor ¢lanka demantira te tvrdnje protutvrdnjama, primjerice: Ve¢
po samoj njihovoj staroj postojbini oko rijeke Bune u Hercegovini, pa po Dalmaciji i Liki,
odakle su se doselili w Backu i Baranju, vidi se da su oni ogranak hrvatskog naroda, a
osim toga i u novoj drzavi pregnuli su da tu svoju hrvatsku svijest nesmetano manifesti-
raju usprkos nekih rezima, kojima to nije bilo po volji (21/1940, br. 25 od 21. lipnja, u
danku O porijeklu Bunjevaca i Sokaca).

Petar Peki¢ se u napisu Tko su Bunjevei u Subotickim novinama osvrée na zadnji
u nizu pokusaja iz razdoblja izmedu dvaju svjetskih ratova, da se na bazi historijskih
Jfalsifikata silom narine Bunjevcima srpsku narodnost. Rije¢ je o spomenutom ¢lanku
Vlastoja D. Aleksijevi¢a u Narodnoj odbrani. U komentaru ovoga novinskog napisa
Pekié se pita: Zasto obmanjivati javnost tako krupnim mistifikacijama? (...) zaista je ve¢
krajnje vrijeme da Srbi uvide da Bunjevce ne mogu posrbiti. Varaju se oni, koji misle, da
Bunjevci nece da prime srpstvo zato Sto toboge mrze Srbe. Ne, Bunjevci ne mrze Srbe, - ali
trage da se isprave nepravde, Sto su im Cinjene onamo jos od 1920 godine (...) s pravom
trage, da im se ne namecu samo duznosti nego i ona prava, sto ih uzivaju Hrvati i Srbi u
banovini Hrvatskoj (Suboticke novine, 21/1940, br. 48 od 29 studenoga).

Zavrsimo ovim citatom pregled meduratnih velikosrpskih domisljanja i manipu-
lacija te reakcija koje su one u Bunjevaca, pa i u $irim hrvatskim krugovima, izazvale.
Regionalni problem, koji sam pokusala u ovome pregledu rasvijetliti, tek je jedan
od izraza opée velikosrpske koncepcije, koju su Srbi pokusavali razli¢itim sredstvima
ostvariti, od osnivanja Kraljevine SHS pa sve do danasnjih dana.

3.9.4. Kradi osvrt na pitanje nacionalne pripadnosti Bunjevaca u
komunistickoj Jugoslaviji i nakon njenog raspada*

U razdoblju nakon Drugoga svjetskog rata velikosrpska ideologija bila je silom uspava-
na sluzbeno proklamiranim bratstvom i jedinstvom. Krajem S$ezdesetih godina pono-
vno se oglasava Alba Kunti¢, ¢ija smo stajaliSta o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca
iz tridesetih godina ve¢ spomenuli (Kunti¢ 1969). Autor izmedu ostaloga iznosi novu

*  Pitanje nijekanja bunjevacke nacionalne pripadnosti hrvatskome narodu u ovome razdoblje trebalo bi

jo$ posebno istraziti.



198 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

tezu o neslavenskom podrijetlu Bunjevaca, te “dokazuje” njihovo vlasko podrije-
tlo. Osim toga, na neprihvatljiv nacin interpretira bunjevacki nacionalni preporod.
Kriticki prikaz knjige daje Geza Kiki¢ i argumentirano pobija Kunti¢eve “dokaze”.
Kiki¢ upozorava na negativne reakcije koje je knjiga izazvala u tadas$njem tisku.
Slavoljub Duki¢ u Politici (67/1970 od 12. aprila) podsje¢a da je Kunti¢ jo$ prije rata
pisao o Bunjevcima i tvrdio da su oni Srbi, te dodaje: U ocekivanju konacne strucne
recenzije, tesko je ved sada ne primetiti da je u najmanju ruku cudno da se na ovaj nacin
pojavijuje tekst o jednoj izuzetno delikatnoj i ozbilinoj temi.> Iakva reakcija je potpu-
no razumljiva, jer smo dobrano zaboravili vrijeme kada se tendenciozno i politikantski
postavijalo pitanje “Ko su backi Bunjevci”. Kunticeva vizija bunjevackog nacionalnog
pitanja neprihvatljiva je jer on izlage nacionalno pitanje Bunjevaca i pocetne korake nji-
hovoga preporoda u okvirima etatistickog jugoslavenskog pokreta Ilije Garasanina, i kneza
Mihaila, na cijoj ideoloskoj platformi ostaje fanaticki dosljedan. Situacija w nacionalnom
pogledu postala je jos konfuznija narocito poslije Beckog knjizevnog dogovora 1850, gdje
su dosle do izrazaja romantiéne nacionalne koncepcije o Hrvatima i Srbima kao jednom
narodu sa zajednickim knjizevnim jezikom, pa su se samo sa tog stajalista izvodile brzo-
plete etnoloske teze 0 Bunjevcima kao “katolickim Srbima’. Na toj pseudoznanstvenoj kon-
cepciji, koja je i politicki i znanstveno odbacena, Kuntic gradi svoju studiju, oZivljavajuci
unitaristicki pristup Bunjevcima kao jugoslavenskom plemenu, koje nije razvilo vlastiti
nacionalni identitet, premda je od 1945. godine svim Bunjevcima priznata njihova prava
nacionalna pripadnost i ravnopravnost, pa se u tom smislu u sluzbenim statistikama u
SER] vode kao Hrvati (Kiki¢ 1970:227, 236, 241-242).

Nakon ratnih zbivanja koja su uzrokovala raspad Jugoslavije, nastavile su se pomu-
tnje oko hrvatskog pitanja u Vojvodini. Bunjevcima i Sokcima u novoj drzavi, prvo
nazvanoj Savezna Republika Jugoslavija, a potom Srbija i Crna Gora, te kona¢no
Srbija, dugo nije bio priznat niti status nacionalne manjine niti status naroda, pono-
vno se njihovim etni¢kim nazivima manipulira, opet ih nastoje odvojiti od Hrvata kao
nesto posebno. Njihovi tradicijski nazivi pojavili su se prilikom popisa stanovnistva
1991. godine kao oznaka nacionalne pripadnosti (Statisticki bilten 1934). Ovakav
oblik manipulacije imenom Bunjevac i Sokac nije se prakticirao niti u velikosrpskoj
Kraljevini Jugoslaviji u jeku najja¢e antihrvatske kampanje spram Bunjevaca i Sokaca
niti u komunisti¢koj Jugoslaviji. Naime, u objema prethodnim ]ugoslavuama Bunjevci
i Sokci nisu se barem sluzbeno smatrali posebnim narodom. Cini se da je srbijanska
vlast posegnula za svojevremeno metodom madarskih vlasti, koje su ove etnicke nazi-
ve koristile prilikom popisivanja stanovniStva, pa su Bunjevce (i Sokece) svrstale u
kategoriju naroda bez narodnosti, a tako su postupile i s ostalim Hrvatima i drugim
narodima koji su Zivjeli u okviru Ugarske u tadasnjoj Austro-Ugarskoj Monarhiji.®

> Inace Duki¢ u svom osvrtu govori i o knjizi Krajina i Krajisnici koju takoder negativno ocjenjuje, jer se
u njoj zeli [da se] nenaucnim putem dokaze da je Bosna zapadni deo Srbije. Takvim pokusajima budenja
velikosrpskih ideja suprotstavljao se tadasnji jugoslavenski komunisticki rezim. Analiti¢ki prikaz mani-
pulacija etni¢kim nazivom Bunjevac ukazuje na povremena budenja uspavanog velikosrpskog zloduha.
Josip Lakatos, primjerice, isti¢e da je u sluzbenim izdanjima madarskog statistickog ureda sve do 1890.
godine iskazivan broj Hrvata i Srba u Ugarskoj zajedno; Hrvati se od Srba razdvajaju tek od 1890.
godine ali bez ikakvog sistema, tako da su u jednoj Zupaniji naposeb iskazani i jedni i drugi, u drugoj



Nastojanja da se backim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 199

Promijenila su se samo sredstva manipuliranja, no njihova je bit ostala ista: racuna
se na privrzenost Bunjevaca i Sokaca njihovim tradicijskim etni¢kim imenima te na
¢injenicu da su se u proslosti ti nazivi rabili bez posebnog isticanja njihove nacionalne
pripadnosti. Posljedice takvih pokusaja osporavanja pripadnosti Bunjevaca hrvatsko-
me narodu kontinuirano su prisutne u Backoj. I danas medu backim Bunjevcima
postoje podjele sli¢ne onima tijekom proslog stolje¢a. Povijest se ponavlja...

opet ne. Jos je gore, u pogledu Bunjevaca i Sokaca, Jjer su oni u jednoj te istoj Zupaniji u pojedinom kotaru
pribrojeni sad uz Hrvate, sad opet uz Srbe. Popis od godine 1900. izumio je jednu jos uspjesniju metodu,
da slika Hrvata u Ugarskoj izide bas posvema nejasna i netacna. 1aj popis doduse luci Hrvate od Srba, ali
Hrvate cijepa u nista manje nego osam raznih grupa: u Hrvate, Sokce, Bunjevce, Dalmate, Ilire, Bosnjake,
Krasovane i “Slave” ili “Slavene” bez poblize oznake. Lakato$ nadalje naglasava kako je nemoguca to¢na
statistika o Bunjevcima i Sokcima jer ih madarska sluzbena statistika ne iznosi nigdje napose, kako to
¢ini s ostalim narodnostima, ve¢ ih biljezi pod rubrikom egyéb, a to znali ostale narodnosti, te se stoga
razilaze statisticki podaci o njihovom broju. Na starije se statisticare i etnografe jos manje moci osloniti,
jer ono nekoliko, koji su se bavili Bunjevcima i Sokcima, umjesali su medu njib, jos i Srbe, tako da niti se
onda zna pravo, koliko je Srba, koliko opet Bunjevaca i Sokaca (Lakato§ 1914:54, 56). Geza Kiki¢ takoder
ukazuje na madarske manipulacije popisima stanovnistva i upuéuje na predgovor sveucili$nog profesora
Arato Endrea u knjizi Historija Juznih Slavena u Madarskoj Danila UroSevica, koji navodi da su za vri-
Jjeme austrougarske monarbije i dugib desetina godina kontrarevolucije viadajuci krugovi poduzeli sve da bi
odrzali rasparéanost koristeci razglicita podrijetla ovib etnickih skupina, te da bi sprijelili razvoj zajednicke
nacionalne samosvijesti. Na ovaj nacin su Sokce, Bunjevce i Medimurce smatrali odvojenim skupinama od
Srba i Hrvata. Takva politika je pogodovala situaciji da se na ovim teritorijima nisu razvili nacionalni
pokreti i da je veza sa kompaktnim nacionalnim teritorijem bila izvanredno slaba ili wopce nije postojala,
Sto je okamenilo rascjiepkanost Juznih Slavena (Kiki¢ 1970:242).



200 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




3.10. Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj

3.10.1. Uvod

edan ogranak backih Bunjevaca, postupno doseljavanih u Hrvatsku nakon Drugoga

svjetskog rata, a osobito u devedesetim godinama 20. stoljeca, predstavlja danas spe-
cifiénu lokalnu zajednicu izvan svojega uzeg zavicaja. Njihovi preci potjecu s podru-
a sjeverne i sjeverozapadne Backe u Vojvodini, gdje njihovi rodaci jo$ i danas Zive,
grupirani oko gradova Sombor i Subotica. Vojvodina se danas nalazi u sastavu Srbije.
U okviru bivse SFR] Vojvodina je imala status autonomne pokrajine u sastavu republike
Srbije. “Dogadanjem naroda’, koje je prethodilo raspadu Jugoslavije, Vojvodina je izgubila
autonomiju, Sto polozaju Hrvata u Vojvodini danas daje posebnu tezinu. Od stvaranja
Kraljevine SHS godine 1918. pa do danasnjih dana Hrvati su bivali, a osobito upravo
Bunjevci, izlagani brojnim pritiscima i pokusajima osporavanja njihove hrvatske nacio-
nalne pripadnosti. U takvim uvjetima ipak su uspjeli odrzati svoj hrvatski identitet i svoju
kulturnu bastinu. Dio te bastine sacuvali su i Bunjevci doseljeni w Hrvarsku u razli¢ito
vrijeme, poglavito od pedesetih pa do devedesetih godina 20. stoljeca. (...) Kao najkom-
pakinija eticka skupina Bunjevci su se ocuvali u backom Podunavlju, po svemu sudeci
upravo zbog Cinjenice Sto su stoljecima Zivjeli medu drugim narodima. U multietnickom
okruzenju osebujno tradicijsko kulturno blago Bunjevaca nasljedeno iz njihove pradomo-
vine negdje na dinarsko-jadranskim prostorima, sacuvalo se, oblikovalo i razvijalo u skla-
du s uvjetima #ivota u novoj kulturnoj sredini (Cerneli¢ — Petrovi¢ 1998:8). Dio toga
kulturnog blaga prenijeli su nakon Drugoga svjetskog rata postupno i u Hrvatsku.

3.10.2. Djelatnost Drustva vojvodanskih i podunavskih Hrvata

Kulturne, drustvene i politicke veze izmedu Backe i Hrvatske bile su jake, osobito nakon
$to su postale dio iste drzave izmedu 1918. i 1941. godine. Cesto su mladi ljudi iz Batke
dolazili na $kolovanje u Hrvatsku, prihvacali su hrvatsko stranacko ustrojstvo, sudje-
lovali u proslavi tisuite obljetnice hrvatskoga kraljevstva (u Subotici, Somboru, Bacu
i dr.), njihovi intelektualci u¢lanjivali su se u hrvatska kulturna i prosvjetna drustva i
ustanove itd. Grupa Hrvata iz Backe, uklju¢ujudi i Sokce, inicirala je osnivanje Drugtva
backih Hrvata u kasnim tridesetim godinama, koje je uspjesno suradivalo s backim
Hrvatima u zavi¢aju. Drustvo je bilo aktivno do kraja Drugoga svjetskog rata. Za vri-
jeme komunistickog rezima drustvo s pretezito nacionalnim obiljezjima nije moglo
opstati. U kasnim osamdesetim godinama Hrvati iz Vojvodine ponovno su se aktivirali
i osnovali u Zagrebu Drustvo vojvodanskih i podunavskih Hrvata (Sekuli¢ 1998:10).



202 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Bunjevci iz Backe doseljavali su se u Hrvatsku tijekom 20. stolje¢a najées¢e indivi-
dualno ili kao individualne obitelji. Pod pojmom lokalna zajednica podrazumijevam
zajednicu simbolicno konstruiranu kroz sustav vrijednosti, normi i moralnog kodeksa koji
svojim Elanovima pruza osjecaj identiteta unutar povezane cjeline (Hamilton 1985:9).
Backi Bunjevci konstruiraju specifi¢nu lokalnu zajednicu u Hrvatskoj. To nije évrsto
strukturirana zajednica unutar odredene regije ili grada. Individualne obitelji rastrkane
su diljem Hrvatske, premda veéina, povezana djelovanjem zajednice, Zivi u Zagrebu
i u okolici. Priljev backih Bunjevaca u Hrvatsku bio je pojacan 1991. godine, nakon
raspada Jugoslavije. Njihov svakodnevni Zivot inade se bitno ne razlikuje od bilo koje
prosjecne hrvatske obitelji slicne drustvene i obrazovne strukture. Oni postaju zaje-
dnicom u posebnim prigodama kada se okupljaju radi nekog zajednickog cilja, na
inicijativu i u organizaciji njihovoga Drustva. Neke od tih prigoda ticu se obiljezava-
nja odredenih karakteristi¢nih tradicijskih obicaja. Kao zajednica obiljezavaju blagdan
Materica, koji se tradicionalno odrzava nedjeljom, dva tjedna prije Bozi¢a. U izvode-
nju toga obicaja sudjelovala su djeca, koja su svojim majkama kroz tradicionalnu for-
mulu u stihovima Cestitala taj dan, a za taj ¢in dobivala na dar jabuku; karakteristi¢no
obiljezje bunjevackih Materica je obveza punice da daruje zeta, $to je osobito vazno
u prvoj godini braka. U suvremenim izmijenjenim uvjetima danas su Materice prigo-
da za okupljanje, uz razli¢ite oblike obiljezavanja toga blagdana iz godine u godinu.
Druga prigoda u kojoj se ¢lanovi zajednice sastaju je prelo, svetano okupljanje u zim-
sko pokladno vrijeme. Taj tradicionalni obi¢aj postao je javna svecanost u njihovome
zavicaju, koja se odrzava u njihovim kulturnim centrima, Subotici i Somboru, kao i
u nekim drugim ve¢im naseljima. Obje ove karakteristi¢cne bunjevacke manifestacije
bile su tradicionalno obiteljski i drustveni obicaji, koji su se odrzavali i u ruralnim i
u urbanim sredinama na pocetku 20. stoljeca i ranije. Razlog za okupljanje ¢lanova
zajednice mogu biti i odredeni kulturni dogadaji, predavanja, predstavljanja knjiga
i uopée dostignuéa pojedinih znamenitih Bunjevaca i Bunjevki iz Backe i Hrvatske
u podrudju umjetnosti, knjizevnosti, kazalista, filma, znanosti i sl., ili neki politicki
dogadaj, osobito povezan s teskim polozajem Hrvata u Vojvodini nakon 1991. godi-
ne.' Katkada je povod angaziranja pojedinih ¢lanova Drustva socijalnog karaktera, kao
Sto je bio slucaj rjeSavanja problema nastalih oko mogu¢nosti ostvarivanja mirovina
¢lanova u Hrvatskoj. Drustvo vojvodanskih i podunavskih Bunjevaca utemeljeno je
u prvom redu sa svthom promicanja i integracije kulturne bastine Hrvata iz Backe,
Banata i Srijema u jedinstveni mozaik hrvatske uljudbe (Zai¢-Kubatovi¢ 1998:11).

3.10.3. Aktivnosti Drustva u pripremi izlozbe Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca

Jedan od sredi$njih dogadaja i zajednickih aktivnosti, koji je iniciralo i organiziralo
njihovo Drustvo, bila je izlozba Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca 1998. godine.
Realizacija izlozbe uvelike je ovisila o stupnju ocuvanosti njihovoga kulturnog identi-

' U meduvremenu se iz ovog Drustva izdvojila skupina bunjevackih intelektualaca i osnovala novo

Drustvo za potporu ba¢kim Hrvatima, sa slicnim aktivnostima. Bududi da s njihovim aktivnostima
nisam pobliZe upoznata, na njihovu djelatnost ne¢u se ovom prigodom osvrtati.



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 203

teta, materijaliziranog preko predmeta koje su oni donijeli iz Ba¢ke u svoje novo okru-
zenje u Hrvatskoj. Na neki nacin, priprema izlozbe testirala je stupanj o¢uvanosti nji-
hovoga kulturnog identiteta. Svaki od predmeta promijenio je svoju namjenu i svrhu
izvan svojega prirodnog ambijenta. Postao je simbol identiteta svojeg vlasnika. Kada
su se fragmenti tradicijskoga naslijeda, sacuvani u pojedinim bunjevackim obiteljima
u Zagrebu i okolici, nasli na okupu, autori izlozbe imali su na raspolaganju dovoljno
materijala da postignu holisticki pristup u koncepciji izlozbe, kojoj je nakana bila pri-
kazivanje nacina Zivota backih Bunjevaca od kraja 19. do sredine 20. stolje¢a.

Izlogba je podijeliena u nekoliko cjelina koje su medusobno povezane i koje se nado-
punjuju: Zivor na salasu; Bozi¢ i Uskrs kao najvaéniji godisnji blagdani; svadba kao
sredisnji obicaj Zivotnog ciklusa; odijevanje i ostali tekstilni predmeti; predmeti s vjerskim
obiljezjima; knjige i Casopisi iz bogate literarne bastine, umjetnicke slike tematski vezane
uz izlozbu i poprsja trojice znamenitih Bunjevaca. 1deja koja je bila nit vodilja u orga-
nizaciji izlozbe je prikazivanje povezanosti seljackog i gradanskog nalina Zivota, Sto je
karakteristicno upravo za bunjevacke Hrvate u Backoj. Poticaj ovoj izlozbi dao je Upravni
odbor Drustva vojvodanskih i podunavskih Bunjevaca (...) uslijedilo je terensko istraziva-
nje, prikupljanje i obradba podataka o pojedinim obiteljima i predmetima u njihovome
viasnistow. Odabir predmeta izvrsili su prvo sami vlasnici, a zatim su u uzi izbor usli
predmeti prema zamisli autorica (Cerneli¢ — Petrovi¢ 1998:6).>

Posebnost bunjevackog seljackog Zivota je Zivot na salasu. Pod pojmom salasa podrazu-
mijeva se stambeni prostor i okucnica sa svim gospodarskim zgradama na koje se odmah
nastavlja dio obradivog zemljista. U jednom dijelu izlozbe prikazuje se Zivot na salasu kroz
materijalne predmete i fotografije. Sabrana grada pokazala je da nije sasvim jednostavno
odvojeno prikazati Zivot na salasu od Zivota u gradu, jer, primjerice, mnogi predmeti koji
su karakteristiéni za salaska domacinstva mogu se naci i u gradanskim kuéama u Somboru
i Subotici. Istodobno, skupocjenih predmeta, Cesto éak i luksuznib, ima i na salasima. Kada
je obitelj napustala sz/as, njeni su ¢lanovi mnoge predmete ponijeli sa sobom u svoj novi
dom u gradu. Bududi da je salas gospodarska osnova na kojoj se temelji dobrobit mnogih
bunjevackih obitelji i nacin Zivota backih Bunjevaca uopce, autorice izlozbe odludile su
salas prikazati kao zasebnu cjelinu. (...) Ne radi se o prikazu uwkupnog Zivota niti rekon-
strukcije salasa odredene obitelji, nego se nastojalo prikazati predmete zatecene na salasima
u razdoblju od kraja 19. stoljeca do Cetrdesetih godina 20. stoljeca (ibid.).

Tipi¢ni predmeti i alati koje su salasari koristili za vrijeme Zetve i u uzgoju stoke bili
su izlozeni u dijelu izlozbenog prostora koji je predstavljao ulaz u sa/as (vidi sl. 15 na
str. 70, sl. 161 17 na str. 71 i sl. 19 na str. 73). Bunjevacke obitelji u Hrvatskoj posje-
duju predmete koji su se koristili u zadrugama, specifi¢nim obiteljskim zajednicama
povezanim rodbinskim vezama i ekonomskim interesima sve do pocetka 20. stoljeca,
a u pojedinim slucajevima i dulje. Primjeri takvih predmeta, kao $to su lula, Stap za
hodanje, Subara i opletena boca za vino, pripadali su starjesini zadruge i predstavljali
su simbole njegovoga autoriteta u obitelji (sl. 51).

? U pripremi izlozbe sudjelovala sam kao jedna od autorica izloZbe. Druge dvije autorice bile su Tihana

Petrovié, koja je takoder etnologinja, i Marija Sercer, povjesni¢arka umjetnosti.



204 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

SL. 51. Kolekcija lula obitelji Duli¢ iz Subotice

Predmeti za svakodnevnu uporabu na salasu pretezito su razno keramicko i teze
porculansko posude za pripremu, posluzivanje i konzerviranje hrane, kotarice od slame,
ljuskure (od kukuruza), rafije, pruéa razli¢ite namjene i dr. (Cerneli¢ 1998:26-32).

Iz bogatog inventara prikupljenih predmeta, obiteljskih pric¢a i sje¢anja izabrala sam
nekoliko primjera koji na najbolji na¢in mogu pokazati odnos pojedinih Bunjevaca
prema vlastitoj kulturnoj bastini, simboliziran odredenim tradicijskim predmetima
koje ¢uvaju u svojim novim domovima u sasvim drugacdijem okruzenju. Danas su ti
predmeti postali simboli njihovoga identiteta.

Jedan od zanimljivih predmeta je tzv. #ragaé, drvena kolica, koja su izvorno sluzila
za prevozenje razli¢itih proizvoda na trznicu (sl. 52). Danas je njihov vlasnik sin Jelene
Balicevi¢, rodene Katandi¢, koja se doselila u Zagreb 1946. godine. U to vrijeme nje-
zin sin jo§ nije bio niti roden. Ipak i dandanas on drZi #74gac na tavanu svoje kuée u
Podsusedu pored Zagreba kao posebno dragu uspomenu na svoje djetinjstvo. Cesto je
ljeti boravio u Subotici kod bake i djeda, koji ga je prevozio u tim kolicima.

Razlicite naprave za glacanje bile su izloZene u dijelu izlozbe koji je prikazivao Zivot
u stajacoj (dnevnoj) sobi. Bunjevke su poznavale tri nacina glacanja. Najjednostavniji
nacin je bilo glacanje prakljacom, drvenom napravom kakva se u drugim krajevima kori-
stila za pranje rublja. Na izlozbi su bile prikazane dvije prakljace, jedna od njih bogatijeg
ukrasa s izrezbarenim inicijalima prvobitnog vlasnika i godinom izrade 1869. (vidi sl.
33 na str. 87), dok je druga ukrasena jednostavnim zarezima uz rub, s o$te¢enjem na
donjem dijelu od upotrebe. Zanimljivo je da je vlasnica ove druge prakljace, Dubravka



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 205

SI. 52. Tragad, kao uspomena na djetinjstvo u Subotici

S 53. Stara, od upotrebe i zuba vremena ostecena, prakljala i rekonstruirani pripadajuci valjak

Baclija, rodena Skenderovi¢, iz Subotice u Samobor odabrala donijeti upravo takav ne
ba$ reprezentativan i o$te¢en predmet. I drugi predmeti, koji su joj uspomena na majku



206 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

(baku) Stanu Vukovié, rodenu Sardevié, iz Tavankuta, vezani su uz svakodnevne tradi-
cijske salasarske poslove (keramicki lonci, razne vrste kotarica). Pripadajudi stari valjak
se slomio pa se Dubravkin muz Pajo (Pavle) potrudio za potrebe izlozbe rekonstruirati
valjak, ali od mekog drveta, dok je izvorni valjak, kao i prakljaéa, bio izraden od hrastova
drveta (sl. 53).

Pojedine obitelji su uz prakljacu imale i 7o/jku, posebno konstruiranu veliku napra-
vu za glacanje (vidi sl. 34 na str. 87). Mnoge bunjevacke obitelji u zavicaju, a pojedine
i u Hrvatskoj (od kojih je jedna bila prikazana na izlozbi), posjeduju makete roljki,
koje danas imaju funkciju tradicijskog suvenira u njihovome domu. Ro/jke nije imala
svaka obitelj, ali je ponekad u istoj obitelji uz prakljacu i roljku postojala i zeljezna
pegla koja se zagrijavala drvenim ugljenom (vidi sl. 35 na str. 88).

Sl 54. Zdila za postuzivange jela, uspomena Nadice Kubatovié na muza Gezu i njegovu obitelj iz Tavankuta

U stajacoj sobi nalazile su se i razlidite vrste posuda za jelo. Medu mnogim izloz-
benim predmetima ove vrste izdvajam staru keramicku zdilu za posluzivanje jela obi-
telji Kubatovi¢ iz Tavankuta. U toj je posudi snaha obitelji Kubatovi¢, Zidovka Ana
Broder, udana za njihovoga sina Belu, izmedu dvaju ratova mijesila tijesto. Njihova
snaha Nadica, rodena Crnkovi¢, iz Zumberka, udana za njihovoga sina Gezu, ¢uva tu
zdjelu i mnoge druge predmete kao uspomenu na svojega preminulog supruga i njego-
vu obitelj (sl. 54). Ova bunjevacka snaha, podrijetlom iz Hrvatske, svojega je supruga
upoznala dok je studirao u Zagrebu, a nakon $to su sklopili brak, zivjeli su u Purdinu

kod Subotice do 1991. godine (Cerneli¢ 1998:31).



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 207

L. 55. Sifunjer i kanap, namjestaj s pocetka 20. stoljeca iz Tavankuta, danas u uporabi u zagrebackom
stanu u Illici, u viasnistou bunjevacke snabe iz Senkovea

Druga soba u kudi bila je ¢ista soba. U tu se sobu smjestao stafir nove mlade: namje-
$taj i oprema koju je Zena udajom donosila u suprugov dom. IzloZeni primjerci namje-
Staja pripadaju secesijskom i altdeutsch stilu 19. stoljeca. Sifunjer, kanap (kanape),
stoc (stolac) i masina ($ivadi stroj) ¢ine dio Stafira Kate Buljovcié, koja se udala za Peru

Balazevi¢a iz Tavankuta 1909. godine (sl. 55 i 56).

SI. 56. Masina: dio Stafira s pocetka 20. stoljeca (nasljedstvo bunjevacke snahe Marije Balazevic)



208 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Danas je taj namjestaj u vlasnistvu Marije Balazevi¢, rodene Tursan, iz Senkovca,
bunjeva¢ke snahe udane za Perina sina Zeljka, koju su Tavankuéani zvali Zagrepkinjom,
i nalazi se u njezinom stanu u Zagrebu. Drugi izloZeni dio namjestaja je tzv. dolaf
(komoda s ¢etiri ladice), koji takoder ¢ini dio mladinog $zafira, ¢iji su vlasnici ¢lanovi
obitelji Bréi¢-Kosti¢ (sl. 57).

r

8L 57. Dolaf — dio mladinog $tafira iz obitelji Bréic-Kostic iz Subotice

SI. 58. Lampa$ na petrolin



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 209

Porculanski secesijski lampas na petrolin i zidni satovi takoder su bili karakteristi¢ni
predmeti koji su se nalazili u ¢istoj sobi (sl. 58 i 59). Te su predmete mnoge bunjevacke
obitelji u Hrvatskoj naslijedile od svojih predaka.

SL. 59. Zidni sat je i danas Cest ukrasni predmet u interijerima bunjevackih kuca i stanova u Hrvatskoj

Cinjenica da su se takvi dijelovi namjestaja nalazili u bunjevackim kuéanstvima u
prvoj polovici 20. stolje¢a, kako na salasu, tako i u gradu, potvrda je njihovoga eko-
nomskog prosperiteta i visokog Zivotnog standarda te dokaz da su kultura stanovanja
i nacin zivota bunjevackih obitelji bili na civilizacijskoj razini srednjoeuropskoga kul-
turnog kruga (ibid. 31; Sercer 1998:50). Jo jedna potvrda moze biti jedna zanimljiva
fotografija iz 1939. godine na kojoj je snimljen automobil marke Opel Kapitin na
salasu obitelji Saréevi¢ u Zedniku. Pojava takvog automobila na salaiu bila je prava
atrakcija za salasarsku djecu, koja su se rado slikala pored “gosta” prispjelog iz dalekog

svijeta na bunjevacke salase (sl. 60).

Sl 60. Pojava automobila marke Opel Kapitin na bunjevackom salasu u Zedniku



210 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Izmedu stajace i ¢iste sobe bila je kuhinja zvana kuca. Ruza Balazevi¢ iz Tavankuta
vlasnica je zemljanog lonca iz 19. stolje¢a u kojemu se kuhalo na ognjistu, a koji je
naslijedila kao dio inventara zadruzne obitelji Balazevi¢-Marinki¢. Kada se prestalo
kuhati na ognjistu, taj je lonac Ruzina nana (majka) koristila za kiseljenje paprike.
Danas taj lonac ima ukrasnu funkciju: vlasnica u njemu drzi aranzman od suhog cvi-
je¢a na stubistu svojega novog doma u Samoboru (sl. 61).

SL 61. Zemljani lonac iz 19. stoljeca: danas ukrasni predmet u domu Ruze Balazevié iz Tavankuta u
njezinom novom domu u Samoboru

Ruza Balazevi¢ takoder posjeduje uokvireni ostakljeni kolaz obiteljskih fotografi-
ja, koje prikazuju nekoliko narastaja njezine obitelji. Te su fotografije na neki nacin
povijesni obiteljski dokument, a njihovoj vlasnici ujedno draga uspomena na njezine
pretke (Cerneli¢ 1998:31).

Dio izlozbenog prostora bio je posveéen i ostavi, kao veoma vaznoj prostoriji sala-
sarskog kucanstva, koja je neizostavna i u gradanskoj bunjevackoj kuéi (sl. 62).

Obitelj Cvijin je dolaskom u Hrvatsku postala vlasnik velike dvokatnice u Kutini.
Jednu od soba u toj kuéi pretvorili su u ostavu ($pajc), koja je bila puna raznovrsne
zimnice. Posebno zanimljiv artikl je bio kompot (dunc) od breskve pripravljen davne
1958. godine, jos uvijek u relativno dobrom stanju, tek nesto tamniji od uobic¢ajenog,.
Kad su napustali Suboticu, ponijeli su ga sa sobom kao posebno dragu uspomenu i
osebujnu sponu s na¢inom Zivota u zavi¢aju. Gabrijela Cvijin priprema hranu u svojoj
novoj kuhinji na isti na¢in kao $to je to ¢inila u svojem domu u Subotici. Za potrebe
izlozbe ustupila je pribor za izradu tijesta i uzorke osam vrsta tjestenine, koje se kori-



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 211

T T T TT———
S A Ay

o

ste u pripremi raznih bunjevackih jela. Detalj ostave i uzorci tjestenine bili su medu
najatraktivnijim predmetima posjetiteljima izlozbe (ibid. 30-31).




212 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U dijelu izlozbe koji je predstavljao kuhinju prikazano je i svakodnevno odijevanje
domadice salasa. Karakteristican dio njezine odjeée je tkana pregaca koja se u prvoj
polovici 20. stolje¢a nosila samo u kudi. Svaka bunjevacka obitelj koja je sudjelovala u
pripremi izlozbe naslijedila je nekoliko tkanih pregaca od svojih predaka, obavezno i
plisane papuce izvezene srebrnom ili zlatnom niti. (sl. 63; vidi sl. 44 na str. 104)

Owi tradicijski odjevni predmeti mogu se smatrati simbolima kulturnog identiteta
backih Bunjevaca, bez obzira na mjesto njihovoga obitavanja danas (Petrovi¢ 1998:21-
-22). Inace je odijevanje u razli¢itim prigodama predstavljeno na izlozbi kao zasebna
tematska cjelina.

Uz salas, kao specifican stambeni i gospodarski objekt, vedina bunjevackih obitelji
posjedovale su i kucu u gradu ili na selu. Razlog tome dobrim dijelom valja traziti u cinjeni-
ci da na salasima nije bilo organizirane trgovine niti administrativnih i vjerskih ustanova.
Upravo su trgovina, kao glavni izvor prihoda i gospodarskog napredovanja, i katolicka viera
najvagnija uporista na kojima se temelji nacin Zivota backih Bunjevaca. Potvrda njiho-
ve odanosti katolickoj vjeri brojni su primjeri predmeta vjerskoga sadrzaja koje svaka
bunjevacka obitelj u Hrvatskoj briZljivo ¢uva, a svakako se to odnosi na obitelji koje su
sudjelovale u pripremi izlozbe. Kao stambena i gospodarska cjelina salasi su se dijeljenjem
obitelji postupno grupirali jedan uz drugoga. Na taj nacin nastajala su postupno naselja
seoskog tipa na pocetku 20. stoljeca. Od kraja 17. stoljeca pojedine bunjevacke obitelji, zbog
razlicitih zasluga u obavljanju pretezno granicarskib djelatnosti, stekle su plemicke titule.

e R e TR i

Sl 64. Grb plemicke obitelji Vidakovic iz Lemesa



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 213

Kada su Sombor i Subotica sredinom 18. stoljeca dobili uredbom carice Marije Terezije sta-
tus slobodnih kraljevskih gradova, pojedine obitelji seljaka plemica naseljavale su podrudje
danasnjeg Lemesa (sluzbeno Svetozar Miletic), koji je zbog toga prije od drugih bunjevackib
mjesta poprimio osobitosti seoskog naselja (Cerneli¢ — Petrovi¢ 1998:7). Jedan od izlozbe-
nih predmeta bila je i slika grba plemicke obitelji Vidakovi¢, koju danas u svome domu
u Zagrebu ¢uva potomak ove obitelji, hrvatski politi¢ar Ivo Skrabalo (sl. 64). On je
takoder sacuvao rukopis rodoslovlja obitelji svoje majke, koje je sastavio njegov pre-
minuli rodak Laj¢o Vidakovi¢. Njegova udovica u Zagrebu takoder posjeduje kopiju
obiteljskog grba obitelji svojega pokojnog supruga. Ovi predmeti, kao i fini porculan,
razni muski i Zenski uporabni predmeti, muzicki instrumenti i razlic¢iti dokumenti
predstavljali su posebnu izlozbenu cjelinu (Sercer 1998:49-50).

Kao posebna izlozbena cjelina predstavljena je i bunjevacka literarna bastina — knji-
ge i casopisi, te slike bunjevackih umjetnika i biste bunjevackih javnih li¢nosti kipara
Neste Orcica. Slike izradene u tehnici slame te razliciti dekorativni predmeti od slame
predstavljaju specifican umjetnicki izraz mnogih nadarenih Bunjevki. Slike od slame
ukrasavaju zidove mnogih domova bunjevackih obitelji, kako u njihovome zavicaju,

SL. 65. Naslovnica rukopisne zbirke pjesama Rasuto vlace



214 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

tako i u Hrvatskoj. Jedan zanimljiv primjer je naslovnica rukopisne knjige pjesama
simboli¢nog naziva Rasuto vlace (sl. 65). Autorica pjesama, ujedno i autorica naslovni-
ce, Matija Duli¢ poklonila je tu knjigu njezinom sadasnjem vlasniku Naci Zeli¢u kada
je napustao svoj zavicaj (Zeli¢ 1998:51-52).

Tematska cjelina posveéena Bozi¢u, Uskrsu i svadbi predstavljena je kao poveznica
izmedu dijela izlozbe posveéenog zivotu na salasu i dijela posve¢enog zivotu u gradu, isto-
dobno isti¢udi razliku medu njima, kao i specifi¢nu povezanost ovih dvaju nacina Zzivota.

Osim $to izraduju slike od slame, bunjevacke umjetnice primjenjuju istu tehniku i u
ukrasavanju pisanica; to je relativno nova tradicija i postala je jedna od prepoznatljivih
simbola njihovoga kulturnog identiteta, dokazujuéi istovremeno kako narodno stvara-
lastvo moze iznadi svoje osebujne nacdine izrazavanja i u suvremenim Zivotnim uvjetima

(sl. 66).

Sl 66. Karakteristicna bunjevacka tehnika ukrasavanja pisanica slamom

Na Uskrsni ponedjeljak bunjevacki momci posjecivali su djevojke i polijevali
ih vodom. Jos$ pred jedno stolje¢e poceli su ih polijevati parfemom ili kolonjskom
vodom, koje su polivaci nosili sa sobom u posebnim boc¢icama namijenjenim upravo
za ovaj obicaj (vidi sl. 39 na str. 101). Fotografije na izlozbi, u vlasnistvu bunjevackih
obitelji u Hrvatskoj, predstavljale su znacajan dokument tradicijskog Zivota njihovih
predaka, pa tako i fotografija polivaca iski¢enog cvijetem po ¢itavome odijelu, koje je
dobivao na dar od djevojaka koje je obisao, iz 1918. godine (vidi sl. 40 na str. 101).
Ovaj se obicaj odrzava i danas (Cerneli¢ 1998:36).

Svadbeni darovi, nevjestina oprema i svadbeni vijenci iz razli¢itih razdoblja bili su
glavni izlozbeni predmeti u dijelu izlozbenog prostora posveéenom svadbenim obicaji-



Lokalna zajednica backih Bunjevaca u Hrvatskoj 215

ma. Karakteristi¢an tradicijski zaru¢ni dar u okolici Sombora bio je pleten kolac, rakija u
oki¢enoj boci i ¢asice za rakiju, kao i jabuka s navezanim zaru¢nim prstenom, burmom
i lan¢i¢em, koji se zaru¢nici donosio u tkanoj torbi (vidi sl. 45 na str. 105). Takav dar je
Rozi Fratri¢ poklonio njezin zaru¢nik 1956. godine (ibid. 36-39). Zanimljivo je uociti
kako je Roza Fratri¢ tijekom pripreme izlozbe promijenila svoj odnos prema nekim tra-
dicijskim predmetima koje je sacuvala u svom novom domu. Njezina obitelj koristila je
tkanu torbu kao otira¢ pred ulaznim vratima svog stana u Zagrebu. Ona ga je odistila
za potrebe izlozbe i nakon toga njezina obitelj pocela se prema tom predmetu odnositi s
vi$e postovanja. Njihov odnos prema vlastitoj tradicijskoj bastini je inace bio pozitivan.
Roza i njezina majka aktivno su sudjelovale u pripremi izlozbe. Tako su, primjerice, pri-
premile tradicijski svadbeni i bozi¢ni kola¢ i uredile stol za Badnju vecer.

Zanimljiv predmet na izlozbi bio je svadbeni vijenac s kraja 19. stolje¢a, koji je
Slavica Nadu, rodena Duli¢, sa¢uvala kao uspomenu na svoje pretke. Nadinjen je
od ruzinih pupoljaka, plavih poto¢nica, bijelih durdica i zelenkastih listi¢a, s uplete-
nim pozlaéenim perlicama i kiticama lamela (sl. 67). Kasnije su se vijenci izradivali
od vostanog cvijeca i perlica. Mnoge bunjevacke obitelji cuvaju uokvirene zastaklje-
ne vjencane fotografije svojih predaka zajedno sa svadbenim vijencem i perlicama.
Svadbeni vijenci mijenjali su svoje oblike na pocetku i sredinom proslog stolje¢a neko-
liko puta, $to je veoma lijepo dokumentirano primjercima takvih zastakljenih okvira
iz nekoliko razli¢itih razdoblja (Petrovi¢ 1998:23).

Mnogi predmeti koristeni za potrebe izlozbe danas ¢ine sastavni dio kuénog inventara
bunjevackih obitelji u Hrvatskoj, kao $to su pojedini dijelovi namjestaja, slike te razli¢iti

SL. 67. Bunjevacki svadbeni vijenac s kraja 19. stoljeca



216 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

predmeti za svakodnevnu upotrebu. Neki se od predmeta jos uvijek upotrebljavaju, ali
danas ve¢inom imaju dekorativnu funkciju i predstavljaju fragmente Zivota predaka. Na
izlozbi je bilo izlozeno nekoliko fotografija dijela kuénog interijera bunjevackih domova,
u kojemu se nalaze takvi predmeti, $to ponajbolje ilustrira odnos prema vlastitome kul-
turnom naslijedu, kao i na¢in njihovoga inkorporiranja u novi stambeni prostor.

I naposljetku, katalog izlozbe sadrzi zanimljivo poglavlje s naslovom Sianja. Na
inicijativu Tihane Petrovi¢, jedne od autorica izlozbe, pojedini sudionici izlozbe odlu-
¢ili su napisati krace zapise razlicita sadrzaja vezane uz njihov zavicaj prema vlastitome
izboru: dokumentarne, povijesne i etnografske, koji su podijeljeni u tri cjeline: blagda-
ni i obidaji, salas i biografska sje¢anja, skolovanje, drustveni i politicki Zivot (Cerneli¢
— Petrovi¢ 1998:7).

3.10.4. Zavrsni osvrt

Svi navedeni primjeri zorno pokazuju kako su backi Bunjevci snazno vezani uz svoj
zavicaj i svoje sunarodnjake u Backoj. Naslo bi se jo$ i drugih primjera koji bi potkri-
jepili njihov pozitivan stav prema vlastitome kulturnom naslijedu. Dvadesetak obitelji
koje su sudjelovale u ovome dogadanju bilo je aktivno uklju¢eno u osmisljavanje izlo-
zbe i u konacnici svi su sudionici bili zadovoljni njezinom realizacijom. Gotovo su svi
¢lanovi njihovih obitelji visokoobrazovani. Zanimljivo je uociti da svi oni pokazuju
podjednako postovanje prema jednostavnim tradicijskim uporabnim predmetima,
kao i prema luksuznim predmetima koje su naslijedili od svojih predaka. Izlozba je
u cijelosti jasno pokazala kako po nacinu Zivota backi Bunjevci pripadaju srednjoe-
uropskom kulturnom krugu (Sercer 1998:50). Bila je to posebna prilika da se javno
pokaze u kojoj je mjeri njihovo kulturno naslijede sacuvano i kakvo znacenje ono ima
danas u njihovim Zivotima izvan svojega prirodnog okolisa te da se holisticki predstavi
zahvaljujuéi visokom stupnju svijesti o vlastitome kulturnom identitetu.

Clanovi ovih obitelji mogu se smatrati srcem i glavom lokalne zajednice hrvatske
etnicke grupe Bunjevaca iz Backe u Hrvatskoj. Oni su s vremena na vrijeme vise ili
manje aktivno ukljuéeni u razli¢ite manifestacije koje organizira Drustvo vojvodanskih
i podunavskih Hrvata sa sjedi$tem u Zagrebu. Ostale bunjevacke obitelji takoder ima-
ju udjela u tim manifestacijama, ali najées¢e kao pasivni sudionici. Drustvo zastupa
sve hrvatske skupine iz Vojvodine, ali najznacajniju i najaktivniju ulogu imaju upravo
njegovi bunjevacki predstavnici. Izlozba je imala nakanu predstaviti kulturnu bastinu
svih Hrvata iz Vojvodine, ali se druge skupine nisu odazvale na inicijativu. Drustvo
ina¢e ima svoja manje aktivna razdoblja. Nakon izlozbe ¢lanovi su postali znatno
pasivniji, premda i dalje nastoje odrzavati svoje uobicajene manifestacije. Moje sudje-
lovanje u pripremi izlozbe istodobno je bilo i istrazivanje o njihovome identitetu. Kao
rezultat istrazivanja mogu re¢i da je ono potvrdilo koncept A. P. Cohena o zajednica-
ma: stvarnost zajednica lezi u poimanju njezinih clanova vitalnosti viastite kulture. Ljundi
konstruiraju zajednicu simbolicno, stvarajuci od nje utoliste znacenja i potvrdu vlastitoga
identiteta (1985). Cohenov zaklju¢ak moze se dobro primijeniti na rezultate mojih
istrazivanja o lokalnoj zajednici Hrvata Bunjevaca koji su, napustajudi svoj zavicaj u
Backoj iz razlicitih razloga, prvenstveno politickih, postupno naseljavali Hrvatsku od
Drugoga svjetskog rata nadalje, sve do devedesetih godina prosloga stoljeca.



4. BUNJEVCI U KONTEKSTU ETNOKULTURNIH PROCESA NA
PROSTORU JUGOISTOCNE EUROPE

4.1. Uloga svatovskog starjeSine

4.1.1. Uvod

Prikaz uloge svatovskog starjesine u hrvatske etnicke grupe Bunjevci predstavlja dio
Sire studije o ulogama bunjevackih svatovskih ¢asnika (Cerneli¢ 1991). Prvi medu
etnolozima koji se bavio istrazivanjem bunjevackog podrijetla bio je srpski etnolog
Jovan Erdeljanovi¢. Pritom je obratio pozornost na vise ¢initelja: povijesne podatke,
jezi¢ne osobine, predaje o podrijetlu, prezimena bunjevackih rodova i pojedine vaznije
bunjevacke obic¢aje. On Bunjevce dijeli na tri ogranka:

(1) podunavski Bunjevci: sjeveroisto¢na Backa (danas Srbija), podru¢je u okolici
gradova Budimpeste i Baje u Madarskoj;

(2) primorsko-licki Bunjevci: dijelovi sjeverne i juzne Like, dijelovi Primorja (zale-
de gradova Novi Vinodolski, Senj, Velebitsko podgorje);

(3) dalmatinski Bunjevci: sjeverna Dalmacija te dijelovi srednje Dalmacije i dal-
matinskog zaleda.

Ovakvu regionalnu podjelu potrebno je prosiriti bududi da bunjevackih tragova
ima i na $irem prostoru nego $to je to Erdeljanovi¢ u svojim istraZivanjima uzimao u
obzir. Osim toga, Bunjevci nemaju u svim tim podruéjima podjednaku svijest o svoje-
mu identitetu. Podunavski Bunjevci imaju razvijenu svijest o svojem identitetu i etni-
¢koj pripadnosti, koja se medu mladim nara$tajima sve vise gubi u podrudju okolice
Budimpeste. U ostalim bunjevackim ograncima, s iznimkom primorskih Bunjevaca i
nekih krajeva Like, svijest o njihovome bunjevackom identitetu nije uvijek jasno izra-
zena. Postoje pri¢e o Bunjevcima i svijest o tome da su oni “tu negdje medu nama”.
Bunjevce ¢esto odreduju kao katoli¢ko stanovnistvo u tim podruéjima, ali rijetko se
odredena skupina stanovnistva definira Bunjevcima. Stoga, etnicki kriterij utvrdivanja
identiteta ne moze biti jedini u identifikaciji Bunjevaca kao etnicke grupe; analiza kul-
turnih elemenata moze rasvijetliti pitanje njihovog podrijetla i nac¢in na koji su razni
utjecaji djelovali na njihov razvoj. Stoga sam u svojim istrazivanjima podruéje njiho-
ve potencijalne pradomovine prosirila na ¢itav prostor Dalmacije (obala i zalede bez
otoka sve od Boke kotorske kao najjuznijeg dijela jadranskog prostora), na grani¢na
podrudja Bosne i na Hercegovinu. Razlog za odabir takvog prostornog okvira brojni
su zajednicki kulturni elementi unutar tog prostora i na prostoru u kojemu obitavaju
druga dva bunjevatka ogranka (Cerneli¢ 1991).

Tako je za primorsko-licke Bunjevce analizom obuhvaceno ¢itavo podrucje Like,
Primorja i Gorskoga kotara, gdje postoji znatan broj potvrda o zastupljenosti bunje-
vackog etnika (povijesni podaci, toponimi, etnonimi).



218 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Za podunavske Bunjevce takoder se uzima u obzir Sire podrucje nego $to je odre-
dio Erdeljanovi¢: ¢itava Backa, juzno podunavsko podrudje i okolica Budimpeste u
Madarskoj. Bez obzira na to $to je u podunavskih Bunjevaca izrazena jaka svijest o zaje-
dni¢kom podrijetlu, na tom prostoru mogu se razlikovati Cetiri regionalne bunjevacke
skupine: Bunjevci u Somboru i okolici, u Subotici i okolici u Ba¢koj, Bunjevci u Baji i
okolici te u okolici Budimpeste u Madarskoj. Pored brojnih zajednickih kulturnih ele-
menata, svaka od tih regionalnih skupina ima odredene specifi¢ne karakeeristike.

Na temelju karakteristi¢ne rasprostranjenosti odredenih pojava iz bunjevackih sva-
dbenih obicaja pokazalo se potrebnim u istrazivanje ukljuciti i neka druga podru¢ja,
jer su utvrdeni mnogi srodni kulturni elementi u bastini stanovni$tva tih krajeva. To
je podrugje Istre, dijelovi sjeveroisto¢ne Srbije naseljeni Vlasima te Gradis¢e. Razlog
uklju¢ivanja ovih regija je ponajprije prisutnost specifi¢cnog svatovskog ¢asnika szacela,
stalila, nastacila, stréala. Analiza njegovih uloga u tim prostorno udaljenim podrudji-
ma pokazala je da ima dovoljno pokazatelja za pretpostavku o zajedni¢kom podrijetlu
te pojave. Mnogi drugi elementi vezani uz uloge svatovskih ¢asnika pokazuju da je bilo
opravdano u analizi uzimati u obzir navedena podru¢ja (Cerneli¢ 1991:194-231).

U obradivanoj gradi uloga svatovskog starjeSine opisivana je na sljede¢e nacine:
nadgleda svadbeni pir, govori svatovima $to im je ¢initi, odlucuje o svakoj aktivnosti
— o njezinom pocetku i kraju, svi ga moraju pitati za dozvolu da bilo $to udine, svi ga
slusaju, vodi brigu o svatovima, organizira svatovski pir i sl. Uloga organizatora svadbe
nije nuzno uklju¢ena u ulogu svatovskog starjesine jer nerijetko postoji poseban ¢asnik
s takvom ulogom. Ponegdje postoji jo$ i zastupnik starjesine, koji mu pomaze i koji
mu je podreden. Hijerarhija svatovskih ¢asti vazna je za funkcioniranje i uspostavljanje
reda na svadbi, osobito u pojedinim krajevima.

U bunjevackoj svadbi jedan od sljede¢ih svatovskih ¢asnika moze obnasati ulogu
svatovskog starjeSine: stari svat, kum i stacel.

4.1.2. Kum u ulozi svatovskog starjeSine

U vedini krajeva Hrvatske i na $irem prostoru juznih Slavena ulogu svatovskog sta-
rjeSine ima stari svat. Bududi da u svojim istrazivanjima polazim od podunavskih
Bunjevaca, zapocet ¢u s prikazom kwuma u toj ulozi. Kum se u ulozi svatovskog sta-
rjesine pojavljuje u svim bunjevackim regionalnim skupinama, s iznimkom okolice
Budimpeste gdje ta uloga u svadbenim obic¢ajima nije posebno istaknuta. Opéenito
na prostoru Podunavlja i Backe ne postoji poseban svatovski ¢asnik koji izvr$ava ulogu
svatovskog starje$ine. Medutim, povremeno tu ulogu ima kum i to osobito u podru-
¢jima s bunjevackim stanovnistvom. U toj je ulozi kum potvrden u deset lokaliteta:
Cavolj, Gornji Sentivan u okolici Baje, Tavankut, Bajmok, Stari Zednik, Durdin,
Sombor, salasi na Bezdanskom putu, Gradina i Lugovo u Backoj (Mandi¢ 1975;
Cerneli¢ 1983; ibid. EZ FFZ NR 87; ibid. 1984; Knezevi¢ 1881:117). Nesto potvrda
o kumu u ulozi svatovskog starjesine ima i u backih Sokaca i Srba (Ili¢ ONZO HAZU
sign. NZ 112; Evetovics 1909:392; Vatroslav 1909:74-75; Ciplic’ 1930:116; Hadzics
1909:374; Dimitrijevi¢ 1969-1970:93).



Uloga svatovskog starjesine 219

Na Sirem prostoru primorsko-lickih Bunjevaca kum se esto pojavljuje u ulozi sva-
tovskog starjesine. To se osobito odnosi na pojedina podrudja Like, Gorskog kotara i
Primorja s izrazenom bunjevackom komponentom, ali i medu drugim stanovni$tvom,
osobito u katolika.'

Zanimljivo je uociti da u Dalmaciji, Bosni i Hercegovini, u pretpostavljenim
mogudim bunjevackim ishodisnim podru¢jima, ima veoma malo potvrda o ovoj ulozi
kuma. Pojedina¢nih potvrda ima u juznom Velebitskom podgorju, u okolici Knina u
sjevernoj Dalmaciji, u Bosanskom Grahovu, Glamoc¢u i Kupresu u zapadnoj Bosni, u
Duvnu i u nekoliko sela u okolici Posusja u Hercegovini i na Peljescu.” Erdeljanovi¢
ne spominje ovu ulogu kuma medu primorsko-lickim Bunjevcima. U opisu svadbenih
obicaja ovoga bunjevackog ogranka isti¢e samo da se neki elementi u njihovim svadbe-
nim obicajima znacajno razlikuju od elemenata u svadbenim obicajima dalmatinskih
Bunjevaca. Glavni svatovski ¢asnik tamo je kum, a tek iza njega stari svat. To moze
znaciti da kum u dalmatinskih Bunjevaca ima ulogu svatovskog starjesine, premda su
podaci o tome priliéno neodredeni (Erdeljanovi¢ 1930:322). Spoznaje o ovoj kumo-
voj ulozi na tim prostorima rezultat su planskih terenskih istrazivanja te pretrazivanja
arhivske grade, budu¢i da u tiskanim izvorima nema o tome nikakvih podataka. Kada
bismo se oslonili iskljuc¢ivo na tiskane izvore, dobili bismo iskrivljenu i nepotpunu
predodzbu o toj pojavi. Ovaj primjer pokazuje koliko je vazno prouiti sve raspolozi-
ve izvore kako bismo dobili sto objektivniji uvid o pojavi koju istrazujemo. Kum ima
ulogu svatovskog starjesine i kod vlaskog stanovnistva jugoisto¢ne Srbije, kod kojih
ima znatno vazniju ulogu od staroga svata za razliku od ostalih krajeva Srbije (Panteli¢

1970:131; ibid. 1975:130).

4.1.3. Stacel(a) u ulozi svatovskog starjeSine

Stacel(a) je drugi svatovski ¢asnik koji u Bunjevaca ima ulogu svatovskog starjesine. Jos
je Erdeljanovi¢ utvrdio tu njegovu ulogu u dijelu backih Bunjevaca (1930:37). Novija
terenska istrazivanja potvrduju tu pojavu, premda ne na istom podrudju, ali daju
naznake da je ta stacelova uloga u podunavskih Bunjevaca bila $ire zastupljena: u Gari
i Ka¢maru u okolici Baje u Madarskoj te u Starom Zedniku, Nenadi¢ima i Josi¢ima u
Backoj. U Nenadi¢ima i u Matari¢ima stacdela zastupa mladozenjina oca i zaduzen je za
odrzavanje reda na svadbenom piru, te na taj nac¢in zapravo obnasa ulogu svatovskog

starjeSine (Cerneli¢ 1983; ibid. EZ FFZ NR 87).

Podaci o tome dostupni su isklju¢ivo u rukopisnoj arhivskoj gradi: Bonifaci¢ Rozin IEF rkp. 141; UEA
351; UEA 352; UEA 353; Vondracek-Mesar EZ FFZ NR 86; UEA 1352; UEA 1363; Frani¢ 1973:
121; Sokoli¢ EZ FFZ SR 10; Cerneli¢ EZ FEZ NR 109; UEA 1434; UEA 347; UEA 348; UEA 350;
Bonifaci¢ Rozin IEF rkp. 279; ibid. IEF rkp. 327; UEA 281; Krauesel IEF rkp. 288; UEA 53; UEA 55;
UEA 23; Nozini¢ EZ FFZ NR 95; Ivancan IEF rkp. 186; UEA 480; UEA 1511. Kada koristim izraz
“bunjevacka komponenta”, mislim na postojanje bunjevackih prezimena u tom podru¢ju. Rezultat novi-
jih istrazivanja na podru¢ju Senjskog Bila potvrduje tu kumovu ulogu (Birt et al. 2003:490)

2 Cerneli¢ 1984 (Jasenice); Buci¢ rkp. (Jasenice); UEA 1295; Sunara IEF rkp. 404; UEA 367; UEA 546;
UEA 544; Rubi¢ ONZO HAZU sign. SZ 61; UEA 3; UEA 6; UEA 4; UEA 324.



220 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Srodni elementi ove pojave potvrdeni su i na prostorima ostalih dvaju bunjevackih
ogranaka. Potvrda o tome ima u Primorju i u sjevernoj Lici u pravoslavnog stanovnis-
tva, ali samo prema Erdeljanovi¢u, a u nekim dijelovima Like szacel predstavlja doma-
¢ina (1930:233). Fortis je uocio sli¢nu szacelovu ulogu u Morlaka: stacel preuzima i
izvr$ava naredbe staroga svata, $to zapravo znacdi da ima ulogu njegova pomoc¢nika ili
zastupnika (1984:49). Slicna njegova uloga potvrdena je u Istri. Prema Valvazoru,
nastacili pomazu dvojici starjesina, od kojih svaki zastupa jednu svatovsku stranu
(Susi¢ 1970:92, 96). Tu njegovu ulogu potvrduju i kasniji izvori za sjevernu Istru
(Mikac 1963:346; Pradinski ONZO HAZU sign. SZ 111).

Postoje zanimljive podudarnosti u staéelovoj ulozi u raznim podru¢jima, osobito
vezano uz njegovo ponasanje za vrijeme svadbe. U Istri starjesina, nastacilo i zastavnik
mirno sjede i gledaju tance kao da su oni suci (Susi¢ 1970:96). Terenska istraZivanja
potvrduju stacela u okolici Sombora kao osobu koja, sjededi za vrijeme svadbenog pira
na po¢asnome mjestu, samo promatra (Cerneli¢ EZ FFZ NR 87).U Erdeljanovica je
potvrdena izreka koja je povezana sa slicnim obiljezjima szacelove uloge: Ovaj zaseo
kao stacela, a odnosi se na ¢ovjeka koji je odnekuda do$ao i ne namjerava uskoro otici
(1930:237). Ima zanimljivih podudarnosti u ponasanju szacela u sjevernoj Dalmaciji.
U selu Lisani Ostrovicki u Ravnim kotarima sje¢anje na stacela potvrdeno je u prici
slicnog konteksta. Kad bi sidili svi za stolom, prica mi je did, govorili bi ovako: “Vidi
de bega turskog, vidi stacu, ali nije aga sarajevski, vidi pasu, gospodara krajine, rumeni se
ka” sunce u vicer.” Tako bi se Salili i nazdravljali. Sjecam se pice o staci — stacelu al” ne bi
znao tko je to bio (Marijan 1988). Ova potvrda pojave stacela je osobito znacajna, tim
vise $to je jedina za ovaj dio Dalmacije.

Premda stacilo ima u Gradi$¢anskih Hrvata neke druge znacajke, razli¢ite u odno-
su na Bunjevce, u selu Frakanava on ima, medu ostalima, i odredena zaduzenja inace
svojstvena svatovskom starje$ini: brine se za sve, kontrolira je li sve u redu, je li na stolu
sve §to je potrebno, odreduje pocetak plesa (Rajkovi¢ IEF rkp 954). Sli¢no bi znacenje
mogao imati i op¢i podatak da je szacilo u neku ruku redatelj (Gavazzi 1935:7).

Premda svatovski starje$ina ne mora istovremeno biti i organizator svadbenog pira,
ova je stacelova uloga znacajna u pojedinim bunjevackim selima u Madarskoj i na
Nenadi¢ salasima u okolici Sombora u Backoj (Deisinger NMB EA 3029; ibid. NMB
EA 4023; Cerneli¢ 1983; ibid. EZ FFZ NR 87). Ta je uloga stacela u Matari¢ima u
okolici Sombora u Backoj i u nekim selima u Lici istaknuta u sklopu uloge svatovskog
starjesine ili njegovoga zamjenika (Cerneli¢ EZ FFZ NR 87; Erdeljanovi¢ 1930:233,
237).

Sve spomenute pojedinosti uloge stacela u Bunjevaca naglasavaju one aspekte nje-
gove uloge koji ga povezuju sa starim svatom, asnikom koji ¢esto ima ulogu svatov-
skog starjesine u podrudjima koja se mogu smatrati potencijalnom pradomovinom
Bunjevaca. Brojni zanimljivi detalji su s time u vezi zabiljezeni terenskim istrazivanji-
ma medu podunavskim Bunjevcima. U Gari u juznoj Madarskoj uloga stacela iden-
ti¢na je ulozi staroga svata (Cerneli¢ 1983). Prema jednom kazivanju u Bajmoku kod
Subotice stacela i stari svat su lokalne varijante naziva za istog svatovskog ¢asnika; u
Bajmoku se koristi varijanta szari svat. Prema drugom kazivanju stacela ima istu ulogu



Uloga svatovskog starjesine 221

kao kum, koji se u ulozi svatovskog starjesine pojavljuje i drugdje medu podunav-
skim Bunjevcima (ibid. EZ FFZ NR 87). Erdeljanovi¢ isti¢e da se u primorsko-lickih
Bunjevaca szacel pojavljuje tamo gdje nema staroga svata, dok je u drugim podru¢jima
uloga staroga svata analogna ulozi stacela u tim podrucjima (1930:233).

U bunjevackom selu Kaé¢mar u juznoj Madarskoj mladozenjin otac ili najstarija
osoba u kucanstvu izabire se za svatovskog starjesinu i u toj se ulozi naziva szacelom. U
selima Gara, Biki¢ i Aljmas u juznoj Madarskoj te na salasima na Bezdanskom putu u
Backoj naziv stacela oznacava te iste osobe, ali ne samo na svadbi (Cerneli¢ 1983; ibid.
EZ FFZ NR 87). Prema Erdeljanovicu, stacel je oznaka za mladozenjinog oca u mno-
gim selima u okolici Knina (1930:233). Isti podatak je u kasnijim izvorima potvrden
i u Suici u jugozapadnoj Bosni (Kajmakovi¢ 1961:82).

Svi primjeri stacela u ulozi svatovskog starjesine zanimljivi su i, premda cesto tek
fragmentarni, nadopunjuju jedan drugoga i popunjavaju element po element u mozai-
ku koji je jo$ prili¢cno nepopunjen.

4.1.4. Stari svat kao svatovski starjeSina

Osobito je zanimljiva pojava stacela u ovoj ulozi u odnosu na ulogu staroga svata i
drugih svatovskih ¢asnika, te osobito mladoZenjinog oca, tim vise $to se stari svat u toj
ulozi u podunavskih Bunjevaca ne pojavljuje, s izuzetkom nekoliko slucajeva kada su
stari svat i stacel po znacenju sinonimi. I ostale etnicke skupine na tom prostoru ne pri-
daju osobitu vaznost ulozi staroga svata. Stari svat se pojavljuje u ulozi svatovskog sta-
rjesine i na podruc¢ju Gorskog kotara, Primorja i Like (preteZito u pravoslavnog stano-
vniStva). Medu katolicima ovoga podrucja njegova uloga starjesine svatova ogranicena
je upravo na podru¢ja s prisutnom bunjevackom komponentom. Inace se u toj ulozi
u bunjevackim krajevima Primorja i Like pojavljuje 4um. 1 Erdeljanovi¢ je utvrdio
staroga svata u ovoj ulozi u primorsko-lickih Bunjevaca, premda njegov odabir regija u
Lici uglavnom ne obuhvac¢a bunjevacka podru¢ja. Na ¢itavom Sirem podruéju poten-
cijalne bunjevacke pradomovine ova uloga staroga svata znatno je rasirena (Cernelié
1991:65-66, 197 — tabela 13). Potvrda o toj ulozi szaroga svata nalazimo u Morlaka
prema Fortisu i Lovri¢u (1984:49; 1948:121-122). Zanimljivo je da ga Erdeljanovi¢ u
toj ulozi ne navodi u dalmatinskih Bunjevaca, $to je neobi¢no, ne samo u odnosu na
ova dva starija zapisa, ve¢ i u odnosu na novije podatke s istoga prostora, tim vise $to
je inace neke druge Siroko zastupljene pojave oznacavao bunjevackim.

4.1.5. Komparativna analiza uloge svatovskog starjesine u bunjevackim
svadbenim obicajima

U komparativnoj analizi uloge svatovskog starjesine uocila sam zanimljive pojedinosti.
U podru¢jima izvan uzih bunjevackih pojavljuje se ve¢i broj drugih svatovskih ¢asnika
koji obnasaju ulogu svatovskog starjesine. Cesta je pojava udvostruavanja tih uloga,
$to znadi da se na istoj svadbi uz staroga svata kao svatovskog starjesinu mogu pojaviti



222 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

i drugi ¢asnici sa sli¢cnom ulogom (Cerneli¢ 1991:66-67). Ta pojava potvrduje znace-
nje uloge svatovskog starjesine u tim podrudjima, koji je, za razliku od podunavskih
Bunjevaca, klju¢na figura u svadbenim obi¢ajima. Mladozenjin otac se katkada bira za
svatovskog starjesinu ili nekog drugog svatovskog ¢asnika sa slicnom ulogom (ibid. 62,
195 — tabela 12). Premda u podunavskih Bunjevaca mladoZenjin otac u pravilu nema
status svatovskog ¢asnika (osim kada se izjednacava sa szacelom), na salasima Matariéi
i Diniéi njegovo sudjelovanje i prisutnost na svadbi posebno su istaknuti (ibid. EZ
FFZ NR 87). Svi spomenuti primjeri ukazuju na tendenciju da se simboli¢ne uloge
preslikavaju iz stvarnoga Zivota: gospodar kucanstva zadrzava tu ulogu i u svadbenim
obicajima.

Ako se uzme u obzir ¢itav prostor u kojemu ima traga bunjevackome stanovnistvu,
jasno uocavamo razliku u ulozi staroga svata u Podunavlju (bolje reéi izostajanje ove
vrste uloge) s jedne strane, te u Lici, Gorskom kotaru, Primorju i u Sirem potencijalno
izvori$nom bunjevackom prostoru s druge strane. Treba naglasiti da szari svar u ulozi
svatovskog starjesine ne postoji u Podunavlju, i to ne samo medu Bunjevcima, te da
je njegova uloga uopée marginalna. Ipak, u nekoliko lokaliteta u regionalnih bunjeva-
¢kih skupina (Tukulja, Cavolj, Durdin) stari svat se rangira kao drugi u ¢asti odmah
iza kuma (Cerneli¢ 1983; ibid. 1984; Mandi¢ 1975). Premda sporadi¢ne, takve
potvrde mogu upudivati na njegovu moguc¢u znacajniju ulogu i medu podunavskim
Bunjevcima u ranijem razdoblju.

Dok stari svar u podunavskih Bunjevaca nema ulogu svatovskog starjesine, kum i
stacel se podjednako ¢esto pojavljuju u toj ulozi. Takoder tu ulogu imaju i u drugim
podrugdjima, osobito u Gorskom kotaru, Primorju i Lici, s prevagom kuma u toj ulozi,
sto ukazuje na stanovita preklapanja ove pojave u ovim dvama bunjevackim ogran-
cima. Cinjenica da je kum, ili rjede stacel, svatovski starjesina u dvama bunjevackim
ograncima, a da ta pojava nije sasvim nepoznata ni na podrudju njihove potencijalne
pradomovine, ukazuje da korijene tih njihovih uloga valja traziti upravo na tim pro-
storima, gdje inace u Sirem prostornom kontekstu tu ulogu pretezito obnasa szri svat.
Mogucée je da je taj omjer raspodjele uloge svatovskog starjesine izmedu ovih triju
¢asnika bio drugaciji u vrijeme kada je postotak bunjevackog stanovnistva, prije napu-
Stanja ovih prostora, bio veci. Dok je na prostorima moguce bunjevacke pradomovine
pojava kuma i stacela u ulozi svatovskog starjesine slabila, u drugim dvama bunjeva-
¢kim ograncima se odrzala i, ¢ini se, dobila na vaznosti. Kum i stacel imaju puno zna-
¢ajniju ulogu od staroga svata u podunavskih Bunjevaca. Sli¢an se proces dogadao i u
primorsko-lickom ogranku, s tom razlikom da je na tom $irem prostoru podjednako
desto prisutan i szari svar u istoj ulozi. Novija istrazivanja ukazuju na tendenciju sla-
bljenja uloge staroga svata u izrazito bunjevackim podru¢jima (Cerneli¢ 1999; ibid.
2003). Osim toga, kum i stacel, premda rijetko, u podjednakom omjeru dijele ulogu
zastupnika domacina u pojedinim lokalitetima backih Bunjevaca, ponekad i u Lici,
gdje medu primorsko-lickim Bunjevcima tu ulogu preuzima szcdel (ibid. EZ FFZ
NR 87; Erdeljanovi¢ 1930:233; UEA 23; UEA 24; UEA 266). Premda Erdeljanovi¢
donosi povrine i nepotpune podatke o ulozi svatovskog starjesine u svim trima bunje-
vackim ograncima, njegova tvrdnja da je stari svat drugi po rangu nakon kuma u dal-



Uloga svatovskog starjesine 223

matinskih Bunjevaca moze biti indikativna za procese oblikovanja uloge svatovskoga
starjeSine na prostorima potencijalne bunjevacke pradomovine.

Na kraju, kao zanimljiva ilustracija kako u izvorima razlicite starine za isto podrudje
o nositeljima uloge svatovskog starjeSine dobivamo drugacije podatke, mogu poslu-
ziti podaci za bunjevacko podru¢je Krivi Put. Sva se tri svatovska ¢asnika spominju
u ulozi svatovskog starjesine: stacel/ prema Erdeljanovicu, stari svar prema upitnicama
Etnoloskog atlasa i kum prema novijim terenskim istrazivanjima. Ta su istraZivanja
potvrdila na $irem podrué¢ju primorskih Bunjevaca postojanje samo kuma i divera
uz barjaktara; dvojice vaznijih svatovskih casnika, ¢iji se broj tijekom vremena ocito
smanjio. Samo se pojedini kaziva¢i na podrucju Senjskog bila sjecaju da je stari svar
postojao i njegovu ulogu usporeduju s ulogom kuma (Erdeljanovi¢ 1930:233; UEA
478; Cerneli¢ EZ FFZ NR 109; Birt et al. 2003:491). Istovremeno je ovaj primjer
zanimljiv i zbog toga $to ukazuje na svu sloZenost istrazivanja, ne samo uloge svatov-
skog starjesine u bunjevackim podrudjima, ve¢ i sudbine njihove tradicijske bastine
uopce.



224 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




4.2. Srodne pojave u svadbenim obicajima Bunjevaca i
balkanskog stanovniStva romanskoga govora

4.2.1. Uvod

tudija o svatovskim castima i njihovoj ulozi pokazala je da su mnoge pojave u

bunjevackim svadbenim obicajima srodne s pojavama u svadbenim obicajima bal-
kanskog stanovnistva romanskoga govora (Cerneli¢ 1991). Sredinje poglavlje knjige
posveceno je prikazu specifi¢nog svatovskog ¢asnika szacela, Cija je pojava ved i ranije
pobudivala interes medu etnolozima.'

Pojava osebujnog svatovskog lika stacela u hrvatskoj tradicijskoj bastini nije zao-
bisla znanstveni opus M. Gavazzija, koji joj je pokusao utvrditi izvoriste, polazeci
od pretpostavke o grckoj osnovi naziva szacel, dovodedi ga u vezu s grékim nazivom
stahtiaris, koji u sjevernim dijelovima Gréke u pokladnim obicajima oznacava ¢lana
svadbene povorke odjevenoga u gréku nabranu kos$ulju s nizom zvona oko struka i
s vre¢om pepela koja mu sluzi za obranu nevjeste i mladozenje (Megas 1958:61).
Pritom je naznacio tri moguca puta unosa ovog elementa u Dalmatinsku zagoru: 1.
Morskim putom Jadrana, s bilo koje strane grékoga etnickog i jezicnog podruéja - putom,
koji je za ove slucajeve najmanje vierojatan i to s razloga: a) sto se nijedan od tih eleme-
nata i izraza ne potvrduje duz sama istocnog Jadrana, a to bi se u slucaju ove teze moglo
ocekivati i b) Sto se kulturni elementi, koji iz Sredozemlja prodiru po istocnom Jadranu,
velikom vecinom ne prodiru u dinarsku pozadinu Jadrana pa tako napose ni u dinarsku
Dalmatinsku zagoru. 2. Kopnenim putom kroz unutrasnjost - posredstvom balkanskib
Viaha (aromunskoga govora), kojih nazoinost u Dalmatinskoj zagori nije ovdje potrebno
ni spominjati, a ovakve su elemente mogli usvojiti na svojim mnogostranim stocarskim
seljenjima, pa i sa juga Balkana, sa podrudja mnogostrukih bilo kulturnibh bilo jezicnih
utjecaja grékih. 3. Kopnenim putom kroz dinarsku unutrasnjost posredstvom dosljaka
(napose negdje od 15. stoljeca dalje) sa jugoistoka, iz Crne Gore i Sirega podrucja oko nje,
izlozenoga odavna kulturnim i jezicnim utjecajima jos iz daljibh susjednih podrudja sve
do ishodista na samu grékom prostoru. Nadalje, Gavazzi upuéuje da bi bilo potrebno
uvjerljivo dokazati medusobnu vezu izmedu grckog stabtiarisa i stacela te provjeriti
potvrduje li se izraz stacel makar i u rijetkim zaostacima iz proslosti ili iz novijih vre-
mena, pa da put (a mozda i vrijeme) njegova unosa u Dalmatinsku zagoru bude posve
objasnjen (Gavazzi 1972:7).

' O tome vide vidu u: Cerneli¢ 1991:96-114, 153-160, 212-213.



226 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Za to su nedostajali konkretni pokazatelji jer pojava stacela u svadbenim obicajima
Bunjevaca, Gradis¢anskih Hrvata, u Dalmaciji (u Morlaka, u kninskom i imotskom
podrudju, u Poljicima), te u tragovima u Primorju, Lici i u Istri, nije bila dovoljno istra-
zena. Opseznija istrazivanja o szacelu na tim prostorima potvrdila su nazo¢nost ovoga
svatovskog Casnika na nesto $irem podrudju (u Ravnim kotarima, Bukovici, jugoza-
padnoj Bosni, zapadnoj Hercegovini, a po svoj prilici i u podru¢ju us¢éa Neretve),
kao i medu Vlasima u sjeveroisto¢noj Srbiji. Ni ta istrazivanja nisu bila dostatna da
se dokaze stacelovo izvoriste. Medutim, ono $to se sa sigurno$¢u moze reéi jest da su
karakteristi¢ni razmje$taj pojave stacela i etnoloski pokazatelji njegove uloge na tragu
unosa posredstvom balkanskih Vlaha (Cerneli¢ 1991:96-114, 153-160). Osim Vlaha
koji obitavaju na podrudju sjeveroisto¢ne Srbije naziv szacdel (ovdje potvrden kao stréala
i sl.) ne poznaju Vlasi (Romani) u drugim njihovim balkanskim obitavalistima, koliko
je zasad poznato. Osim prostorne zastupljenosti stacela, u prilog njegovome balkan-
skom podrijetlu (mozda gr¢kome posredstvom Vlaha, a mozda i izvorno vlaskome)
govore i etnoloske ¢injenice koje pokazuju da taj svatovski ¢asnik ima visezna¢nu
ulogu te da nema dovoljno specifi¢nih i odredenih sebi svojstvenih obiljezja, ve¢ se
po potrebi, kako u kojem kraju u kojemu se odrzao ili mu je bilo moguce uéi u trag,
uklapao i preuzimao neke od uloga drugih karakeeristi¢nih svatovskih ¢asnika (szaroga
svata, djevera, causa, kuma), ponegdje i grupe svatova bez posebne Casti (pustosvatova),
pa i takvih svatovskih likova koji su bili na ruglo svadbenim sudionicima. Takva $aro-
lika obiljezja szacelove uloge pokazuju da pojava toga ¢asnika u svadbenim obic¢ajima
nekih hrvatskih skupina ne bi bila izvorno hrvatska, odnosno slavenska bastina, jer
osim moguce jezi¢ne (no ne i dokazane) slavenske osnove, etnoloski pokazatelji ne
potkrepljuju takvu moguénost. Ako bi naziv stacel ipak bio slavenski, tada bi to bila
nova tvorba zajednicka nekim hrvatskim i nekim romanskim skupinama.

Stacel je svakako zanimljiva i osebujna pojava iz kulturnoga naslijeda Bunjevaca.
Premda kona¢nog odgovora na pitanje odakle je i kakvi su joj bili putovi jo§ nema,
stacel je kao zagonetni svatovski lik postao znanstveni izazov i poticaj i otvorio je put
mnogim pitanjima koja se ticu kulturnoga naslijeda hrvatske grupe, katkada vise, a
katkada manje jasno oznacene imenom Bunjevci. Etnoloski pokazatelji mnoga su od
tih pitanja priblizili njthovome mogué¢em odgovoru. Na ovome mjestu i nije svrha
neke od tih odgovora dokazivati, ve¢ ih izdvojiti i ukazati na potrebu njihovoga dalj-
njeg utvrdivanja.

Spomenuta istrazivanja odredenih tema iz svadbenih obicaja polazila su u prvom
redu od pojave odabranih svatova, svatovskih casti i njihove uloge u ukupnome zbiru
svadbenih dogadanja, te su i saznanja dijelom ogranic¢ena zadanim okvirom. Otvorila
su ona niz novih tema, ¢ijim bi se proucavanjem moglo do¢i do novih spoznaja o mogu-
¢em ishodistu kulturne bastine Bunjevaca u svim njihovim ograncima. Svaku od tih
tema moguce je istraziti zasebno (ili mozda i viSe pojava skupno u jednoj siroj studiji)
sa svrhom rasvjetljavanja ishodista barem dijela kulturnoga naslijeda svih Bunjevaca, a
na taj nacin i njihove etnogeneze, koja je jos nepoznanica usprkos brojnim pokusaji-
ma njezina obja$njenja. Mnogi od tih pokusaja nisu bili temeljeni na ¢injenicama, veé
vise na domisljanjima, pa kao takvi i nisu mogli biti kona¢ni. Etnoloski pokazatelji



Srodne pojave u svadbenim obicajima Bunjevaca... 227

mogu pridonijeti rasvjetljavanju tako sloZenih pitanja kao $to je pitanje etnogeneze
odredene etni¢ke grupe, no postupak mora imati podlogu u dovoljnom mnostvu
¢injenica, pravilno metodoloski obradenih, kako bi kona¢ni rezultati bili pravovaljani.
Kulturno naslijede jedne etnicke grupe zbir je niza elemenata razlicita podrijetla, $to
im daje posebna obilje#ja unutar jednog Sireg nacionalnog korpusa. Cinjenica da su
se Bunjevci kao jedna takva grupa tijekom svojega etnokulturnog razvoja razdijelili iz
zajednicke jezgre u nekoliko ogranaka, ¢ini takva istrazivanja jos slozenijima.

U ovome prilogu pozornost ¢u usmjeriti prema kulturnim elementima koji su se u
Bunjevaca prema odredenim pokazateljima po svoj prilici oblikovali u doticaju s bal-
kanskim stanovni$tvom romanskoga govora. U tu svrhu posluzit ¢e usporedba pojedi-
nih kulturnih elemenata i pojava iz svadbenih obicaja potvrdenih samo u nekim ili u
svim bunjevackim ograncima s istim ili srodnim pojavama u Vlaha na podrué¢ju Pinda
u sjevernoj Grckoj (konkretno u Samarini i okolnim vlaskim naseljima) i u podrudju
sjeveroisto¢ne Srbije. Jedino su u tim vlaskim krajevima svadbeni obicaji nesto vise
istrazeni. Neke od tih pojava poznate su i drugim balkanskim narodima, Albancima
i Grecima.? Za sve utvrdene srodne pojave nije moguée, dakako, bez temeljite analize
tvrditi da su romanskoga podrijetla. Neke od njih Vlasi su mogli usvojiti i na jugu
Balkana te ih kao pokretljiv stocarski narod prenositi medu druge narode s kojima
su u svojim stocarskim seljenjima dolazili u doticaj, kako je to ve¢ i Milovan Gavazzi
uocio pri razmatranju pojave szacela i nekih drugih kulturnih elemenata. Doticaji
razli¢itih kultura podrazumijevaju uzajamna prozimanja. Tek bi proudavanje zastu-
pljenosti takvih pojava u njihovome specifi¢cnom izrazu na $irem prostoru moglo dati
preciznije odrednice njihovoga podrijetla. Ve¢ je ranije utvrdeno postojanje brojnih
zajednickih kulturnih elemenata u svadbenim obicajima Vlaha u sjeveroisto¢noj Srbiji
(i uopée vlaskih kulturnih elemenata) i u dijelovima dinarskoga i jadranskoga prostora
sve do Istre (Kulisi¢ 1963; Panteli¢ 1971:69; Vince-Pallua 1992). Ti zajednicki ele-
menti ujedno potvrduju da su Vlasi nerijetko ¢uvari slavenskoga kulturnog naslijeda
na tim prostorima. Kada je rije¢ o Bunjevcima kao cjelini, valja imati na umu $iri pro-
stor na kojemu je ova skupina u proslosti mogla obitavati, a to se jo$ sasvim precizno
i pouzdano ne moze utvrditi. Zbog toga je potrebno uzimati u obzir ¢itav jadranski i
$iri grani¢ni dinarski pojas (Hercegovina, dijelovi Bosne i Crne Gore). Ti su prostori
ujedno i krajevi u kojima je nazo¢nost Vlaha kroz povijest neupitna. U kojoj mjeri se
ta ¢injenica odrazila na etnokulturnu sliku tih prostora, kao i na razvoj i etnogenezu
grupa koje su tu obitavale, a kasnije te prostore napustale, tek valja istraziti.

Bibliografski podaci o svadbenim obicajima u vlaskom podrucju sjeveroisto¢ne Srbije mogu se naci
u: Cerneli¢ 1991:219-226. G. Weighand donosi neto podataka i za druga vlaska podru¢ja (1894:32-
-59). D. Antonijevi¢ takoder daje podatke o vlaskoj svadbi uopé¢e, no buduéi da je rije¢ o kompilaciji
podataka drugih autora, ne uzimam ga u obzir kao izvor podataka. U prikazu grade okvirno ¢u uka-
zati i na one elemente bunjevacke svadbe koji su poznati u albanskim i gr¢kim svadbenim obicajima,
prema podacima J. G. Hahna u Albanaca pravoslavne vjere i R. Rodda u nekim krajevima Greke. Za

obicajima.



228 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

4.2.2. Svatovska cast kuma

Za pocetak je mozda razlozno krenuti od svatovskih casnika jer je jedan od njih,
spomenuti stacel, bio glavni pokreta¢ ovih istrazivanja. Jos je jedan svatovski ¢asnik u
tom smislu zanimljiv. Sam naziv kum romanskog je podrijetla (Skok 1972:231-232).
Svatovski ¢asnik s tim imenom nije poznat u slavenskoj tradicijskoj bastini, prem-
da rije¢ kum poznaju i Rusi, ali ne u svadbenim obicajima, ve¢ kao krsnog kuma.
Medu juznim Slavenima kum je kao svatovski lik veoma rairena pojava. Osim $to
se uvodenjem kr$¢anskih elemenata u svadbene obicaje pojavila osoba s tim nazivom
i duznos¢u da bude svjedok pri crkvenom obredu vjencanja, u nekim krajevima je
kum izrastao u jednoga od najvaznijih svatovskih casnika. Takav se razvojni proces ove
uloge odigrao i medu podunavskim i primorsko-lickim Bunjevcima. Zanimljivo je da
je u jadransko-dinarskome prostoru istaknutija uloga kuma tek sporadi¢na pojava. U
podunavskih Bunjevaca kum veéinom ima ulogu svatovskog starjesine (Cerneli¢ 199-
1:37-38, 128; ibid. 1992:183-184, 187; ibid. 1999). Zanimljive su tu i neke druge
pojedinosti koje se ticu uloge kuma, kao $to je obicaj odlazenja po kuma, ispracanje
kuma, posje¢ivanje kuma nakon svadbe, poseban kumov prilog u hrani, kumov kola¢ i
druge pojedinosti. Te su pojave izric¢ito potvrdene u podunavskih Bunjevaca, dijelom
poznate i Bunjevcima u Primorju i Lici, na podruéju Livanjskog polja u jugozapadnoj
Bosni, dijelom u Hercegovini te u Dalmaciji, osobito u njezinim krajnjim juznim dije-
lovima uklju¢uju¢i i Boku kotorsku. Upravo su u juznoj Dalmaciji i u Boki kotorskoj
neke od tih pojava zastupljene vise nego u nekim drugim dijelovima ovih prostora, u
kojima bi se ocekivalo vise bunjevackih tragova (ibid. 1991:43, 51-57; ibid. 1999).
Neke od spomenutih pojedinosti vezanih uz ulogu kuma potvrdene su i u dijelovima
crnogorskog podru¢ja. Osobito je Siroka zastupljenost spomenutih karakteristi¢nih
elemenata uloge kuma (ovdje zvanog nas) medu vlaskim stanovniStvom sjeveroisto-
¢ne Srbije (ibid. 137-139). U Vlaha u sjevernom Pindu ti su elementi kumove uloge
svojstveni glavnom svatovskom casniku koji se naziva nun(u) (Wace-Thompson 197-
2:144, 120, 124-125; Weigand 1894:36-37, 40). Potrebno je napomenuti da u Vlaha
osim Casnika nun(u) postoji jos samo nekoliko istoimenih ¢asnika koji bi prema vrsti
uloge najvise odgovarali nasim djeverima. Prema zasad dostupnim izvorima, ¢ini se
da u albanskim i gr¢kim svadbenim obicajima postoji samo jedan glavni svatovski
casnik: wlam u Albanaca, koumbaros ili paranymphos u Grka (Hahn 1853:145; Rodd
1968:91-92). Po tome se bitno razlikuju od bunjevackih svadbenih obicaja, pa i Sire
hrvatskih i svadbenih obicaja nekih juznoslavenskih naroda, u kojima su razli¢ite sva-
dbene uloge podijeljene izmedu vise svadbenih ¢asnika, medu kojima je u Bunjevaca
najvazniji kum.

4.2.3. Svatovski kola¢
U kontekstu uloge kuma, ali i $ire, zanimljivi su odredeni postupci i obredi sa sva-

tovskim kolac¢em, koji takoder pokazuju stanovite analogije u vlaskim i bunjevackim
svadbenim obicajima. Pritom valja imati na umu da svatovski kola¢ u Bunjevaca



Srodne pojave u svadbenim obicajima Bunjevaca... 229

sadrzi mnoge elemente slavenske tradicije, te da su ih njihovi preci poznavali i prije
doseljenja na jug. Medutim, karakteristi¢ni prostorni razmjestaj nekih postupaka s
kola¢em upuéuje na medusobne doticaje slavenskih i balkanskih tradicija. U ovom je
slu¢aju zasad nemogude sasvim precizno razgraniciti bunjevacke kulturne elemente od
vlaskih, a to su: kola¢ kao dar, lomljenje i dijeljene kolaca, bacanje nov¢i¢a na kola¢,
kola¢ u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca (Cerneli¢ 1991:139-145; ibid.
1993; ibid. 2000). Svi su ti postupci potvrdeni u svadbenim obicajima Vlaha u sjeve-
roisto¢noj Srbiji, dok se u Vlaha na sjeveru Greke javljaju neki od tih elemenata: kola¢
kao dar, kola¢ kao sastavni element u obredu vjenc¢anja, obred lomljenja svadbenog
kola¢a nad nevjestinom glavom, za ¢ije se dijelove grabi prisutna mladez, te kola¢ kao
komunikacijsko sredstvo prilikom pozivanja vaznijih svatova (Cerneli¢ 1991:141-145;

Wace-Thompson 1972:112, 117, 119; Weigand 1894:38).

4.2.4. Nevjesta ljubi svatove za uzdarje u novcu

Ovoj skupini obic¢aja pripada i jedan specifi¢an obicaj u podunavskih Bunjevaca kod
svih regionalnih skupina: nevjesta tijekom pira ljubi svatove i za poljubac biva nagra-
dena novcem. Na prostorima mogucega bunjevackog ishodista ovaj je obicaj poznat
u Dalmaciji samo prema Lovri¢evim zapisima u Morlaka, te na Livanjskom polju,
u Tomislavgradu i u Gackom u isto¢noj Hercegovini, te jo§ isto¢nije sporadi¢no po
Crnoj Gori, gdje je taj element obicaja Sire zastupljen, ¢e$¢e bez uzvratnog darivanja
novcem za poljubac (Cerneli¢ 1991:86, 145). Taj je obicajni postupak karakreristi¢an
za obje vlaske skupine, a osobito je vazan element svadbenih obicaja koji se tijekom
svadbe nekoliko puta ponavlja u raznim prilikama u vlaskom podru¢ju sjeverne Greke
(Wace-Thompson 1972:118, 120-121; Weigand 1894:40). U albanskim svadbenim
obicajima nevjesta takoder na rastanku ljubi svatove u ruku, a oni je za poljubac dari-

vaju novcem (Hahn 1853:140).

4.2.5. Odvajanje nevjeste od svatova

Obicaj da se nevjesta na dulje ili kra¢e vrijeme odvoji od svatova, u stalnom ili povre-
menom dru$tvu nekoga od svatovskih casnika ili/i pratilja, jednakog je prostornog
radirenja kao i prethodna pojava, s nesto vise potvrda i na Sirem prostoru kontinentalne
Dalmacije sve do Boke kotorske, te sporadi¢no i u Lici. Ta je pojava poznata u obje-
ma vlagkim skupinama (Cerneli¢ 1991:88-89; 145-146; Wace-Thompson 1972:115;
Weigand 1894:37). U grekim i albanskim svadbenim obicajima nevjesta je u drustvu
zenskog dijela svatova odvojena od muskih svatova (Rodd 1968:93; Hahn 1853:145).

4.2.6. Prijelaz preko vode i obaranje posude s vodom

Osim spomenutih obicaja karakteristi¢nih za vlasku svadbu koje nalazimo u prvom
redu i u podunavskih Bunjevaca, dijelom i u primorsko-lickih te na njihovome po-
tencijalnom mati¢nom prostoru, ima jo$ nekoliko pojava koje, prema dostupnim



230 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

izvorima, nisu potvrdene u svim podru¢jima s moguéim bunjevackim tragovima. Ne
poznaju ih niti sve regionalne skupine podunavskih Bunjevaca. Isto tako, neke od njih
nisu poznate niti svim Vlasima.

Tako, primjerice, u svih podunavskih Bunjevaca karakteristi¢an obicaj bacanja nov-
¢i¢a u posudu s vodom prije ulaska svatova u ku¢u poznaju i Vlasi u sjeveroisto¢noj
Stbiji (Cerneli¢ 1991:132). Ponegdje taj obi¢aj ukljuéuje i neke druge postupke. Tako,
primjerice, u Zlotu i u Siroj okolici Bora nevjesta prska svatove gran¢icom bosiljka dok
oni ulaze u kué¢u i ubacuju novci¢e u posudu s vodom; kad svi svatovi produ, nevjesta
(Zlot), odnosno mladenci ili mladozenja (Sira okolica Bora) obore nogom posudu s
vodom, a nevjesta pokupi rasuti novac (Dori¢ et al. 1977:132; Panteli¢ 1975:133-
-134). Neke od tih elemenata obicaja nalazimo i u Vlaha u sjevernoj Grckoj. Po dola-
sku svatova po nevjestu novac u vr¢ s vodom ubacuje djever i potom ga rusi nogom.
Nevjesta tre¢eg dana svadbe odlazi po vodu, tri puta nalije i izlije vodu iz vréa; kod tre-
¢eg nalijevanja vode djever ubacuje nov¢i¢ u vré i kada nevjesta izlije vodu iz vrca, oku-
pljeni se djecaci nastoje domo¢i nov¢i¢a u blatu (Wace-Thompson 1972:115, 123).
Osim ovih potvrda, srodnih postupaka ima i na podru¢ju isto¢ne Hercegovine. U selu
Ravno u Popovom polju kod Hrvata i u Gackome kod Srba nevjesta odcepi posudu
za nosenje vode koja se nalazi pred vratima mladoZenjine kude i pusti da se voda izlije
(Palunko 1908:260; Deli¢ 1907:281). Prema podacima za gornju Hercegovinu i u
Ljubovu kod Trebinja u Srba nevjesta od¢epi posudu za nosenje vode i u nju ubaci
novac, dok prema op¢im podacima u Popovom polju (mogucée je da se ti podaci ti¢u
samo Srba) iz takve posude nevjesta izvadi jabuku sa zabodenim novcima i ostavi je na
otvoru posude (Brati¢ 1903:391; Lilek 1898:25-26; Micovi¢ 1952:195). Zanimljiva je
potvrda varijante toga obicaja u starome Dubrovniku iz 15. stolje¢a: nevjesta nogom
prevrne posudu punu mlijeka ili vode pomijesane s mlijekom, uz tumacenje da tim
postupkom unosi u kucu obilje ovozemaljskih dobara (Diversis de Quartigianis 1973:
69).> I u albanskim svadbenim obic¢ajima ima srodnih postupaka: nevjestina majka
docekuje mladoZenju na vratima, on joj ljubi ruku, a ona ga potom kiticom cvije-
¢a prska iz posude s vodom koju drZi u ruci. Mladozenja ubacuje novac u posudu s
vodom, potom mu punica zati¢e maramicu o desno rame (Hahn 1853:145). Premda
se primjeri navedenih obicaja u pojedinostima razlikuju, zajednicki elementi koji ih
povezuju su postupak ubacivanja novéi¢a u posudu s vodom i/ili rusenje takve posude,
a taj se postupak poglavito odigrava na grani¢cnom prostoru dviju svatovskih strana.

4.2.7. Ulazak nevjeste u mladozenjin dom preko prekrivenog praga

Drugi karakteristi¢an obicaj, poznat u regionalne skupine podunavskih Bunjevaca iz
okolice Sombora i u Vlaha, obicaj je ulaska nevjeste u mladoZenjin dom preko bije-
log platna. Sasvim sporadi¢nih tragova te pojave ima u Lici, na sinjskom podru¢ju i

> Zahvaljujem Vitomiru Belaju $to mi je ukazao na ovaj podatak.



Srodne pojave u svadbenim obicajima Bunjevaca... 231

ponegdje u isto¢noj Hercegovini, te u proslosti u Morlaka potvrdenih samo prema
podacima S. Ljubica (Cerneli¢ 1991:147-148; Micovi¢ 1952:195; Weigand 1894:38;
Antonijevi¢ 1982:149).%

4.2.8. Pozivanje svatova jabukom

Samo Bunjevci u okolici Sombora poznaju specifi¢an nadin pozivanja svatova: nevje-
stini roditelji pozivaju svoju i njezinu rodbinu tako da im prilikom susreta na ulici
ili na “pijaci” daruju jabuku kao simboli¢an znak da su pozvani u svatove. Taj speci-
fican nacin pozivanja u tom obliku nije poznat Bunjevcima izvan okolice Sombora
u Backoj, a nema mu traga ni u ostalim podru¢jima, no jabuka kao dar prilikom
pozivanja javlja se i u sjevernoj vlaskoj skupini, s nesto vise potvrda zasad jos samo u
sjeveroisto¢noj Crnoj Gori (Cerneli¢ 1991:148).

4.2.9. Odlaganje konzumacije braka

Jos je jedna specifi¢na pojava u podunavskih Bunjevaca, potvrdena samo u okolici
Budimpeste prema podacima iz 19. stoljeca. Rije¢ je o odlaganju konzumacije bra-
ka, koje moze trajati i do dvije, pa i sve do Cetiri godine (Berkity 1839:328). Noviji
podaci vise ne potvrduju tu pojavu. Samo se jos u Crnoj Gori spominje dulje razdo-
blje odlaganja konzumacije braka, gdje je inace ta pojava znatno rasirena. Odlaganje
konzumacije braka u vremenu od jedne do dviju no¢i nesto je vise potvrdena pojava
prema starijim izvorima u Dalmaciji (Morlaci, Ravni kotari, Bukovica), a prema novi-
jim podacima sporadi¢no je to poznato na podrudju uséa Neretve, u Boki kotorskoj i
u isto¢noj Hercegovini te medu Vlasima u sjeveroisto¢noj Srbiji (Cerneli¢ 1991:146-
-147). U opisu svadbenih obicaja Vlaha u sjevernoj Gre¢koj ne spominju se obicaji
vezani uz prvu braénu no¢. Konzumacija braka odgada se i u albanskoj svadbi: mla-
denci prvu no¢ na piru spavaju odvojeno, tek tre¢eg dana svadbe mladozenju vode k
nevjesti na spavanje (Hahn 1853:147).

4.2.10. Ostale srodne pojave u svadbenim obi¢ajima Bunjevaca i Vlaha

Ima odredenih pokazatelja za jos neke srodne pojave u bunjevackim i vlaskim svadbe-
nim obicajima, koje se zasad mogu samo naznaciti: obicaj da u razdoblju od prosidbe
do svadbe mladozenjine rodakinje u razmacima donose nevjesti dar, duznost mlado-

Pri navodenju tog podatka Weigand se poziva na casopis Macedonia, Bucurest, 1889., uz naznaku da
on sam tu pojavu nije zatekao na terenu, no bez navodenja podatka o kojoj se vlaskoj skupini radi.
Antonijevi¢ navodi specifi¢nu varijantu ovoga postupka: u Vlaha Karaguna ispred ulaza u kolibu
postavljena je prostirka ispod koje su stavljena tri obredna kruha. Mladenka mora prvo stati na njih i
dobro ih izgnjeciti nogama, tek potom ima pravo udi u kolibu. Pritom se u napomeni poziva na Wace-
-Thompsona kao izvor za taj podatak. O¢ito je rije¢ o krivom citatu jer u naznacenom izvorniku takvog
podatka nema te zasad nije mogude utvrditi njegov izvor.



232 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

zenje ili njegovoga oca da nabave nevjesti vjenc¢ano ruho, visestruko nosenje priloga u
hrani i pi¢u, uloga nevjestina brata, duznost pojedinih ¢asnika da pomognu nevjesti
pri silasku s kola ili s konja te da je uvedu u novi dom, uvodenje nevjeste u kolo po
dolasku pred mladozenjin dom, odvojeno sjedenje muskih i zenskih svatova, ispracaj
svadbenih gostiju od strane mladenaca, dolazak nevjestinih roditelja i rodbine na pir.
U Vlaha se tom prilikom donose posebno svecano obilati darovi u hrani i pi¢u, dok u
podunavskih Bunjevaca pohodani dolaze i ponovno nakon pira te tom prilikom dono-
se dar, u prvom redu kola¢ itd. Neke od tih pojava poznate su i u gr¢kim i albanskim
svadbenim obicajima.

4.2.11. ZavrSna rijec

Sve spomenute pojave potvrdene u svadbenim obicajima Bunjevaca i Vlaha daju tek
ogranic¢en pregled njihove ukupne prostorne zastupljenosti, bududi da su se razmatrali
nesto Sire obuhvadeni jadransko-dinarski prostori s mogu¢im bunjevackim tragovima
u proslosti i u sadasnjosti.” Tako postavljeni okviri ukazali su na specifi¢ne okolnosti
u kojima su nastajale, razvijale se i oblikovale etnokulturne osobine ove hrvatske sku-
pine, koje su se prilagodene novoj kulturnoj sredini u Podunavlju odrzale u znatnoj
mjeri.® Neke od spomenutih pojava ne samo da su poznate, ve¢ su upravo karakeeristi-
¢ne i za drugu hrvatsku skupinu: Sokce u Backoj i dalje u Baranji i Slavoniji, a dijelom
su poznate i backim Srbima. Rije¢ je o skupinama koje su poput Bunjevaca naselile
panonske prostore u stolje¢ima obiljezenima turskim prodiranjima. Buduéi da je rijec
o pojavama cije korijene bez svake sumnje valja traZiti u nadim juznim krajevima, one
nisu rezultat kasnijih akulturacijskih procesa u novoj sredini. Ostaje ipak i mogu¢nost
da su batki Srbi neke od tih obi¢aja usvojili u doticaju s Bunjevcima i Sokcima u
Backoj, no mogli su im biti poznati i ranije, budu¢i da su se i ovi Srbi u Backu dose-
ljavali sa susjednih jugoisto¢nih prostora, gdje su doticaji s vlaskim stanovni$tvom
tijekom povijesti bili neupitni. A mozda su to bili i posrbljeni Vlasi.

Trag svih ovdje spomenutih pojava vodi nas u unutrasnjost Balkana, na ¢ijim je
prostorima znatno ranije do$lo do prozimanja kulturnih elemenata doseljenih Slavena
i starosjedilackog stanovni$tva romanskoga govora. Premda je zagonetni svatovski lik
stacel naizgled samo jos vise zapleo ionako ve¢ zamrseno balkansko klupko, u isto je
vrijeme dao poticaj za pokusaj kona¢nog razrjesavanja slozenih etnokulturnih procesa
i povijesnih zbivanja na prostorima jugoisto¢ne Europe.

> Opsirniji prikaz ve¢ine razmatranih tema na Sirem prostoru jugoisto¢ne Europe, vidi u: Cerneli¢

1997.
To su potvrdila vlastita terenska ispitivanja 1983., 1984. i 1987. godine.

6



4.3. Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja

4.3.1. Uvod

U regionalne skupine podunavskih Bunjevaca iz okolice Budimpeste potvrden je
specifican obred blagoslova (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3031;
Cerneli¢ 1983). Jedan stariji zapis iz proslog stolje¢a donosi za ovu bunjevacku sku-
pinu zanimljiv i jedinstven opis obreda prstenovanja na zarukama (Berkity 1834).
U kasnijim izvorima nema takvih podataka. Ta dva obreda nisu izravno povezana u
svadbenim obicajima ove bunjevacke skupine, a za isto podruéje zabiljezena su u razli-
¢itim izvorima i u razlicito vrijeme. Medutim, sacuvana dokumentacija o specifi¢nim
elementima u obredu blagoslova i prstenovanja potakla me da se njihovim tragom
uputim prema njihovom moguéem izvoristu. Istovremeno je mogudée utvrditi kako
su se ti obredi oblikovali na ishodi$nim bunjevackim prostorima u slozenim etnokul-
turnim i povijesnim uvjetima. Ti su se razvojni procesi morali odvijati u vremenu i
prostoru u kojemu valja traziti zacetke nastajanja i izrastanja Bunjevaca u osebujnu
i prepoznatljivu hrvatsku etnicku skupinu. Ve¢ su prethodna istrazivanja pojava iz
svadbenih obicaja pokazala da podrudje juzne Dalmacije i Boke kotorske s grani¢nim
pojasom susjednog dinarskog areala valja uzimati u obzir ukoliko se Zzeli rasvijetliti
pitanje podrijetla bunjevackih Hrvata i njihovoga kulturnog naslijeda (Cerneli¢ 1991;
ibid. 1993). Specifi¢ni element obreda blagoslova mladenaca tek je jedan od mnogih
tragova u nizu, koji na povratnom putu prema bunjevackom ishodistu valja slijediti.
Namjera mi je pridruziti mu i obred prstenovanja. To nije tek slu¢ajan odabir pojedi-
nih karakeeristi¢nih obicaja iz bastine najsjevernije bunjevacke skupine. Pridruzujuci
obredu blagoslova specifi¢ne elemente obreda prstenovanja, pokusat ¢u ukazati na
njihovu povezanost, isprepletenost i zajednicko kulturno ishodiste.

4.3.2. Kola¢ u obredu blagoslova

Vazan element obreda blagoslova je osebujan postupak udaranja mladenaca u leda
okruglim pletenim kolacem s rupom u sredini. Izvori koji donose podatke o ovome
obicaju su sljede¢i: podatak iz Anzabega (Erd): blagoslov se daje u nevjestinoj kuci pred
odlazak k mladozenji. Mladenci (snasa i duvegija) stanu pred roditelje, a izmedu njib stoji
kum, koji u ime roditelja pita prvo mladoZenju: “Sto Zelis od mene?” Puvegija odgovara:
“Od Boga zdravlje, od vas blagoslov.” Isto pitanje se uputi snasi, i njezin odgovor je isti.
Nakon toga ih ponude vinom. Stacela im je stajao iza leda s okruglom pletenicom, s rupom



234 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

u sredini, drzeci je u ruci, dobro ib je udario po ledima u trenutku kada su prinosili éasu
ustima. Zasvirali su tamburasi (Deisinger NMB EA 4023). Podatak iz Tukulje (Tokol)
o istom obicaju tek se u pojedinostima razlikuje: Sto Zelis? ovdje pitaju stari (nije pre-
cizirano jesu li to mozda roditelji nevjeste ili tko drugi). Velikim kolacem ih po ledima
pritom udara djever (ibid. NMB EA 3031). Vlastiti terenski podaci iz Tukulje o istom
obi¢aju donekle se u pojedinostima razlikuju od arhivskih. Prema jednom kazivanju
blagoslov mladencima daje kum, a prema drugome szari svat. Dok prinose ¢ase ustima,
u leda ih kola¢em pletenicom udara stacela (Cerneli¢ 1983).

Potvrda o ovakvome blagoslovu nema u ostalim regijama podunavskih Bunjevaca,
u okolici Baje u juznoj Madarskoj te u okolici Sombora i Subotice u Backoj. Ni u
ranijem Berkityjevu prikazu svadbenih obicaja Bunjevaca iz okolice Budimpeste o
tome nema podataka (Berkity 1834). Takav blagoslov nije poznat u podru¢jima osta-
lih bunjevackih ogranaka, onako kako ih je utvrdio Erdeljanovi¢, a niti na podrucju
zapadne Bosne i zapadne Hercegovine, za koje je naknadno utvrdeno stanovnistvo s
bunjevackim prezimenima. Moglo bi se pomisljati da je rije¢ o pojavi koju su pojedi-
ne regionalne grupe podunavskih Bunjevaca usvojile u novoj kulturnoj sredini nakon
doseljavanja u Podunavlje. Medutim, ni u ovim prostorima drugim narodima ta poja-
va, po svemu sudedi, nije poznata. Kola¢ ili kruh pri blagoslovu pojavljuju se i kod
drugih slavenskih naroda, pa je ocito rije¢ o veoma staroj tradiciji, ¢ija se varijanta u
Hrvata tek sporadi¢no sacuvala.

Odmakne li se od te osnovne bunjevacke jezgre, odnosno podrudja za koje se pret-
postavlja da su prostori moguce pradomovine Bunjevaca, nailazi se ne samo na trag
tog specifi¢cnog postupka s kolacem pri blagoslovu, ve¢ za taj obicaj postoji obilje
potvrda.

Na podru¢ju juzne Dalmacije, pocevsi od poluotoka Peljesca pa sve do Konavala,
kruh ili kola¢ ima znacajnu ulogu pri roditeljskom blagoslovu mladenaca. Za ovo podru-
¢je ima znatno viSe pojedinosti o tijeku blagoslova i primjera izvornih tekstova samoga
izricaja blagoslova, koji nam, nazalost, nedostaju za bunjevacka naselja Tukulju i Erd.

Najvise potvrda za podrudje juzne Dalmacije prikupio je Nikola Bonifadi¢ Rozin.
Dio tih podataka je objavljen, dok je ve¢i broj potvrda dohvatljiv tek u arhivskoj gra-
di.

Navodim cjelovit opis blagoslova, koji se u ovim krajevima oznacava molitvom:

Mladencima daju blagoslov ili molitvu roditelji prije nego nevjesta s mladozenjom
napusti rodnu kucu. Molitva se daje i u mladoZenjinoj kudi, prije nego sto se mladenci
povuku u brainu sobu. Tekst molitve je prilicno dug, pa ga mnogi roditelji ne znaju. Zatro
obicno mjesto njih molitvu izgovara stari svat ili druga koja osoba koja je molitvu naudila.
U Zatonu Doli i okolnim selima molitvu daje Kata Miseta rodena Svilarié, popularna
seljakinja koja je inace vrlo dobra kazivalica i poznavad narodnih obicaja. Evo njezin opis
obicaja i tekst svadbene molitve:

“Kad ima biti molitva, stari svat zove pirovu majku:

- Pirova majko, dodi, evo ja tebi jabuku, a ti meni devojku na molitvu. I onda idu na
molitvu. Svi svatovi sjedu, a dignu se nevjesta, duveglija, kum i jos dva tri svati. Uzme



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 235

kum ¢asu vina, ali je nakicena cvijecem i drzi je u ruci. I uzme veliki noz. Stavi ga na
trpezu, 05tri doli. Kum drzi noz pri dnu. Prije su bili u koricama srebrni noZi, u koricami
bi se stavio. Onda duveglija stavi desnu ruku na noz, a nevjesta na njegovu. Onda dode
onaj koji daje molitvu, sjede za trpezu nasupror mladencima i govori:

- Sto pitate, mladi mladenci? (3 puta)
Miladenci: Bogju molitvu u tebe, majko.

Dever i deverbasa stoje iza mladenaca na nogama, i drge pecene kolace u ruci i kazu:
Amin, boze! - (i kucnu mladence u glavu kolacem).

Mali (onaj koji je zastupa): Prva molitva od gospodina boga, pa od oca duhovnoga, od
kralja zemaljskoga, pa od pape rimskoga, pa od mene velike gresnice.

Dever i drugi: Amin, boze! - kucaju kolacina mladence.

Mali: Najprije da vam bog da sretno postupite iz ovoga stana, a u drugi stan, a u svaki

dobar Cas, ako bog da.
Dever i drugi: Amin, boze, amin. - Opet kucaju mladence.

Mali: Da budete rano raniti, na polje silaziti, volove zgoniti, sjemenac snositi, da se
budete k istoku okretati, a boga se spominjati.

Dever i drugi: Amin, boze, amin!
Mali: Da vam bog da prve Ceri, posljednje sinove, da nevjeste ne zateku zéve.
Da vam bude pod mladost dika od zetova, a pod starost hrana i fala od sinova.

Da budete vi od vasega srca u crkvu hoditi, boga moliti, crkve graditi, zdvora klakom
i kamenom, a iznutra krizom i kalezom. Da vam budu dolazili ubogi, gladni i Zedni, i
goli i bosi, a da budu odlazili siti i obuceni, ako bog da!

Dever i drugi: Amin, boze, amin!

Mali: I govorili: “Dobra ti je ova odiva dosla, ispod onega sliemena, a u ovo Sljeme, a
u svaki dobri éas. Da vam bog da vise dobra, nego ona nama dala.” I ubogi odose sretni i
zadovoljni. Da vam bude svaka sreca viti i drzati, ko pijesak mora dubokoga, kako brstan
drva visokoga, a zvijezde neba visokoga, andeli raja nebeskoga. Da vam bog da vise doba-
ra, nego ima u Jakinu bokara. Vise kuce stoji vam stog, a na njemu gospodin bog. Svakom
daje Sakom, a vama dvojici kapom. Da vam Cele na istoku zatvore sunce, a ovce planinu
potisnu, da vam sve rodi éasnom i lijepom, a planine sirom i mlijekom. Da vam budu
vise kude Cele zukati, a u kuci muske glave radati. Ja vam vise nemam sto dalje, bog vam

dao zdravlje!
Dever i drugi: Amin, boze, amin!
Mali: Sto vam ja nijesam isporavila neka isporavi gospodin bog!
Dever i drugi: Amin, boze, amin! (Kucaju kolacima mladence).

Miladenci stupe naprijed. Kum dade nevjesti i duvegliji napit se iz one éase i stavi je na sto.
Noz stavi za pas, a oni se ljube sa svojima i polaze.” (Bonifaci¢ Rozin 1964-1965:48-49).



236 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Za druga mjesta na Peljescu, u Stonskom primorju, u Dubrovatkom primorju,
u okolici Dubrovnika, u Konavlima i u Boki kotorskoj nesto je manje pojedinosti
o samom tijeku blagoslova, ali osnovni postupak s kolatem (ili kruhom) svugdje se
primjenjuje.

Udaranje (ili doticanje) kolacem (kruhom) u glave mladenaca razlikuje se u sitnim
pojedinostima. Naj¢es¢e zastupljena formulacija je da se mlade lagano tuce ili dotice
kola¢ima po glavi. U Konavlima se postupak razlikuje po tome $to mladence doti¢u
komadima kruha (Boskovi¢ EZ FFZ SR 40; Balarin 1898:296). U Zupi Dubrovackoj
obi¢no po ¢etiri pirnika uzmu svaki po kola¢ u obliku koluta i njime lagano tuku mla-
dence po glavi, slicno tome i u Gornjim Majkovima u Dubrovackom primorju (Ostri¢
1954:466; Bonifaci¢ Rozin IEF rkp. 393; ibid. IEF rkp. 433). Iz opisa blagoslova iz
Zatona Doli uocljive su zanimljive pojedinosti kao $to su stavljanje ruku mladenaca
preko noza i uloga kuma koji drzi ¢a$u vina koju po zavrsetku blagoslova daje nevje-
sti i mladoZenji da ispiju vino. Premda primjeri opisa iz Tukulje i Erda nisu dovoljno
cjeloviti $to se ti¢e samog tijeka blagoslova, neki elementi juznodalmatinskog obreda
prisutni su i ovdje.

Bez sumnje je rije¢ o varijantama istoga osnovnog obicajnog postupka koji se
razlikuje u sitnim pojedinostima, a to su oblici kolaca (ili kruha) kojim se pri blago-
slovu mladence udara ili im se doti¢e glava (juzna Dalmacija), odnosno udara u leda
(Tukulja, Erd — Bunjevci u okolici Budimpeste).

Vedi broj potvrda ovakvoga blagoslova ¢ini ga karakteristi¢cnom pojavom upravo za
podru¢je juzne Dalmacije. Nadalje, i uzduz jadranskog areala ima sporadi¢nih potvrda
ove pojave. Slican nacdin doticanja glava mladenaca kola¢em pri blagoslovu javlja se
u okolici Zadra i na otocima sjeverne Dalmacije te u Istri, potvrden jo$ u Valvazora.”
Navest ¢u primjere originalnih zapisa o blagoslovu i iz ovih krajeva. Novija terenska
istrazivanja otoka u okolici Zadra potvrdila su ranije podatke s otoka IZa s nesto vise
pojedinosti:

Blagoslov mladenaca bio je najsveéaniji éin vienéanja. Zbiva se pred odlazak iz mia-
denkine kuce, nakon rucka. Mladenka trazi oprost i blagoslov, te se oprasta s roditeljima,
bracom i prisutnima. Ovdje su prisustvovali i mladoZenjini roditelji, pa su tako i oni u
tome sudjelovali. Mladenci kleknu na pod na kojem je prostrt “kaban” (vuneni pastirsko-
-ribarski kaput s kukuljicom), a ispod kabana je sablja okrenuta prema stolu punom sva-
tova. Sa strane mladenaca su kumovi s velikim pecenim, brasnenim kolacima u rukama.
Ponekad su to bili kolaci koji su se cuvali jos od rodenja, doneseni kao dar porodilji. Na to

' Kajmakovi¢ 1959:129 (Stonsko primorje); Kulisi¢ 1959:79 (Hodilje — Peljesac; Stolivo — Boka
kotorska); Bonifac¢i¢ Rozin 1964-1965:48-50; Milicevi¢ IEF tkp. 769 (Zabrde, Ponikve — Peljesac);
Bonifa¢i¢ Rozin IEF rkp. 731 (Ponikve — Peljesac); ibid. IEF rkp. 433 (Zaton Doli, Smokovljani,
Mravinca, Gornji Majkovi — Dubrovacko primorje); Vuceli¢ EZ FFZ SR 244 (Majkovi — Dubrovacko
primorje); Bonifadi¢ Rozin IEF rkp. 393 (Postranje — Grbavac, Brgat — okolica Dubrovnika); Tas IEF
tkp. 117 (Petraca, Postranje — okolica Dubrovnika); Ostri¢ 1954:446 (Zupa Dubrovacka); Balarin
1898:296 (Gruda — Konavli); Boskovi¢ EZ FFZ SR 40 (Cilipi — Konavli).

2 Cvitanovi¢ 1964:58; Marijan — Sokolovi¢ EZ FFZ NR 90; Morovi¢ 1952:26-27; Kulisi¢ 1959:79;
Sirola 1938:107; Mikac 1963:300.



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 237

bi mladenka pocinjala prva: “Pitan proséinje od gospodina Boga i svega dvora nebeskoga i
od vas, oce, éa san vas uredila. Blagoslov te me!”, Otac odgovara: “Bog ti cerce prosti. Bog
te blagoslovi!” Nato kumovi, a katkada i svi svatovi skandirajuci glavno uz mali napjev
pribvacaju:

“Ca nas cako rekose.
Sve se dobro stekose.
Andeli stahu,

1 Amen zazvahu.
Nasem bratu i sestrici:
- Sve u dobri éas

u sto dobri éas!”

Iako i mladogenja trazi oprost i blagoslov od svojih. Mladenci redom traze oprost i
blagoslov od drugih prisutmib, i nakon svakog podijeljenog oprosta i blagoslova, pjevaju se
spomenuti stihovi, ali se izmjene lica prema tome od koga se dobije oprost i blagoslov, npr.
“Ca nan mati rekose...”. Kumovi pjevajuci ovu pjesmu, doticu kolatima glave mladenaca i
pomacima ruku i kolaca prave nad njihovim glavama znak kriza. Ovaj blagoslov u nekim
mjestima ima vise varijacija. lako neki kazivaci navode klecanje mladenaca na Zenskoj
suknji i Zenskim hlacama, pod kojim su dvije sablje postavijene na kriz ili pak nozevi.
Ponegdije samo nogom stoje nad prostreim predmetom. Blagoslov kolatima, ponegdje se oba-
vljao strogim redom. Naime svaki put kad bi se dobio oprost i blagoslov bila su tri pomaka
kolacima (Marijan — Sokolovi¢ EZ FFZ NR 90).

Blagoslov je slican u okolici Zadra, u Sukos$anu i na otoku Ugljanu. Sam nacin
doticanja glava mladenaca neznatno je drugadiji:

Najprije on sam, dok djevojka sveder Suti, pita prostenje, a debeli kum i djever (u
Uglianu stari svat i njegov pobocnik blagosivljaju kolatima pjevajuci) uzmu svaki po
kola¢ sa barjaka u desnicu te nad mladoZenjama, prekrizujuci hljebove, da se doticu glava
mladoZenja, ispjevaju ove stihove: “Sto nas Zupnik rekose, svakim se dobrom stekose. Sve
u dobar cas! U sto dobrib Ccas! Andeli stahu i amin zazvahu nasem bratu i sestrici. Sve u
dobar éas! U sto dobrib cas!” Na ostale upite i blagoslove djever i debeli kum opetuju ove
rijeti. Katkada se uhvati kolo oko klececih mladozenja, te dok se pjeva, kolo plese i pjeva.
Krizanje kolacima biva osobitim redom. Prvi kret je sukriz: djever do mladoZenje stavi
kolac na glavu zarucnici, a drugi djever mladozZenji. Drugi kret: oba djevera stave kolace
na glavu mladoZenji; treéi kret isto na glavu zarucnici. Ova se kretnja opetuje, samo sto
djeveri ne drze u istom polozaju ruke (Morovi¢ 1952:26-27).

Dakle, dok se na IZu glave mladenaca pri blagoslovu doti¢u kola¢ima, u zadarskoj
okolici i na Ugljanu kola¢ se pritom stavlja na glave mladenaca. Sli¢an nacin doti-
canja glave kolacem javlja se i nesto sjevernije u Kozinu kod Nina (Bonifaci¢ Rozin
IEF rkp. 260). Isti se postupak navodi i u Stolivu, u jedinoj potvrdi ovoga blagoslova
u Boki kotorskoj (Kulisi¢ 1959:79). Nije sasvim jasno je li tu zaista rije¢ o neznatno
razli¢itom nacinu doticanja glava kola¢em ili se samo radi o razlici u nadinu iznosenja
podataka, no u obama slu¢ajevima uocljivo je da je vazno da glave mladenaca dodu u



238 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

doticaj s kolacem. Sve su drugo, ¢ini se, nijanse ovisne, prije svega, o zapisivacu obi-
¢aja i o kaziva¢ima. Nije nevazno napomenuti da se blagoslov u zadarskoj regiji i na
otoku Ugljanu daje kolatem koji ima rupu u sredini. Takav je oblik kola¢a i u Zupi
Dubrovackoj, a u selu Brgat istice se da se blagoslov nekada davao sa supljim kolacem,
a sada je to obi¢ni okrugli kola¢ (Ostri¢ 1954:466; Bonifac¢i¢ Rozin IEF rkp. 393).
Takav kola¢ oblikom odgovara kola¢u u Erdu i Tukulji.

Valvazorov opis blagoslova daje nesto “agresivniju” varijantu ovoga istog obrednog
postupka. Navest ¢u ga u cijelosti:

Posto su se dosta najeli i napili i nasitili, zamoli starjesina roditelje mladenkine da joj
dadu blagoslov. Na taj zahtjev prostru na pod u sobi sag na koji mladenka i mladoZenja
klekenu okrenuti jedan prema drugome licem. Na jednoj strani stoji starjesina, a na dru-
goj otac i majka mladenke. Mladozenjin otac, skroz nedoli¢no, ne prisustvuje nikada kod
pira. Sad izrice otac mladenkin svoj blagoslov govoreci: “Ti, moj sine, i ti, moja kéerko, ja
vas blagoslivljam i provicem vam da Cete vidjeti djecu od vase djece do cetvrtog koljena.”
Prisutni se svi tome pridruzuju klicuci: “Nasem bratu, nasoj mladenki, neka bi svako Zito
urodilo. Andeli neka ustanu, amen, sa svatovima amen, amen.” Zatim nastavi opet blago-
slivljati govoreci: “On e imati toliko usjeva da ée uzmanjkati prostora i mjesta da ga spre-
mi.” Na to odgovore svi kao i prije. Otac nastavlja dalje blagoslivljati vinograde, goveda i
pcele. Svatko prisutan klice prijasnju formulu. Nato uzme starjesina jedan kolaé i baci ga
ili udara njime mladoZenju po glavi da se raspadne u komadice, a pri tome izgovara: “Svi
dobri Casi, ovi najbolji.” I svatko udara onog, koji mu stoji najblize kolacem po glavi, kao
da mu hoce zabiti blagoslov kruha u glavu (Mikac 1963:300).

Za Istru ima i nesto novijih potvrda, ali se one razlikuju u pojedinostima od
Valvazorova zapisa. Naime, veé¢inom se kola¢ima ne doti¢u glave mladenaca. Dok
u Peroju u juznoj Istri djeveri doti¢u glave mladenaca kola¢ima, u drugim mjestima
juzne Istre udarali bi kola¢em o kola¢ iznad glava mladenaca: Rakalj (diveri bi mahali
kolaci zgora mladih, neka se slomu), Valtura (zgora mladih bi tukli kolaima), Loborika
(0zgor mladih su razbili kolad) (Musi¢ 1863:50; Bonifaci¢ Rozin IEF rkp. 140; ibid.
IEF rkp. 197). U mjestu Vele Mune na sjeveru Istre su djever i stari svat ukriz nad mla-
dencima udarali kola¢ima (Bonifaci¢ Rozin 1964-1965:50). Novije potvrde varijanti
blagoslova s kola¢em u Istri podsje¢aju na postupke s kola¢em na podrudju sjeverne
Dalmacije. Naime, rije¢ je o tome da se kola¢ima ne doti¢u glave mladenaca, a Cesta je
pojava da se oni lome. U Petréanima kod Zadra pri blagoslovu krizaju kola¢em iznad
glave mladenaca (ibid. IEF rkp. 260). Zanimljiv je podatak iz Tijesnoga na otoku
Murteru, juzno od otoka zadarskog podrucja, jedini ove vrste za ovo uze jadransko
podru¢je. Blagoslovu je prethodio obred s kolacem od tri do ¢etiri kilograma, koji se
ispekao, kako isticu, za molitvu. Prije molitve (blagoslova), kada domaéin donese taj
kola¢, diver bi stavio noz na kola¢ i nekoliko puta ga okrenuo pred mladencima, a
potom bi se kola¢ prenosio iz ruke u ruku okolo stola uz prigodnu pjesmu. Naziv za
taj obred je zaranje pogace. Potom bi na isti nadin kruZio vr¢ s vinom. Taj se obred
ponavlja tri puta. Pogaca se dijelila na dva dijela: jedan dio nosio se u prostoriju u
kojoj ¢e mladenci spavati, a drugi dio bi se sutradan dijelio rodbini i prijateljima.



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 239

Nakon ‘taranja” pogace i ispijanja vréa domacini bi prostrli jedan kaban na pod. Na ti
kaban bi klekli mladenci i pitali bi proscenje, naprije u oca, matere, pa brace, sestar i ostale
rodbine i u svih koji ih éuju i ne éuju da in se oprosti ako su kad koga bilo éin uvridili. Svi
bi in rekli da in je oproséeno i da neka in i bog oprosti. Dok bi oni pitali proséenje, dotle bi
kum i diver uzeli u ruku po jedan tvrdi kolaé i nad njihovin glavan odrzali s kolaciman

“dvoboj” i pobjedniku bi prida ostatak svoga kolaca. Uto bi se jos jedanput izgovorilo:

“Undeli stase,
Amen zazvase,
Sve u dobre case.” (Furc¢i¢ 1984:290)3

Slican postupak udaranja kolacem o kola¢ iznad nevjestine glave javlja se i nesto
juznije u priobalnom podru¢ju u mjestima Primosten, Zablaée i Sparadini u okolici
Sibenika (ibid. 74, 281, 449). Medutim to se ne &ni pri blagoslovu, ve¢ prilikom ski-
danja nevjestinog svadbenog vijenca.

Zanimljiv je detalj postupka nakon blagoslova u Jasenicama u okolici Obrovca:
mladozenja poljubi nevjestu i udari je po ledima; ne spominje se pritom kruh ili kola¢,
ali je zanimljiv postupak udaranja u leda upravo vezan uz obred blagoslova (Rapo EZ
FFZ NR 127).

Navedeni primjeri opisa obreda blagoslova pokazuju da u veéini slu¢ajeva prilikom
blagoslova mladenci klece, obi¢no na nekom tekstilnom predmetu (jastuk, kaban,
zenska suknja, sag), a Cesto se ispod postavlja noz ili sablja. Klecanje mladenaca pri
blagoslovu potvrdeno je u Zupi Dubrovackoj, na Peljescu, na otocima Murter, Ugljan,
Iz i Pag, u okolici Zadra i u Istri.*

Ve i citirani opisi blagoslova pokazuju da mladence kolacem doti¢e netko od sva-
tova (ili svatovi uopce) ili netko od svatovskih ¢asnika: kumovi, kum i djever, starje-
$ina, stari svat. Isti se sudionici izmjenjuju i u ostalim potvrdama ovoga obreda, u
prvom redu kumovi i djeveri, ili kum i djever u kombinaciji, naj¢es¢e u paru, ponekad
i po dva para, ali i odredeni svatovski casnici pojedina¢no. Pored ovih moguénosti,
mladencima kola¢em glave doticu svatovi uopée ili pojedini svatovi (dva, tri — Cetiri ili
Cetiri svata). Sudionici u ovome obredu nisu regionalno rasporedeni, ve¢ su sve nave-
dene moguénosti gotovo ravnomjerno zastupljene i u juznoj Dalmaciji s Peljescem, i u
sjevernoj Dalmaciji, i u Istri. Jedino u Istri kumovi ne sudjeluju u obredu blagoslova s
kola¢em. U pojedina¢nim slucajevima su izvrsitelji i neki drugi svatovski casnici: szari
svat i njegov pomo¢nik na Ugljanu, starjesina u Istri po Valvazoru, szari svat i djever
u Istri (Vele Mune), stari svat i kum u Novalji na Pagu i proijenac u Boki kotorskoj
(Morovié¢ 1962:26; Mikac 1963:300; Bonifa¢i¢ Rozin 1964-1965:50; Sirola 1938:107;
Kulisi¢ 1959:79).

Jo$ je jedan podatak o davanju blagoslova s kolacem, ali je opis neprecizan te nije vidljivo kakav je
pritom postupak s kola¢em. Nakon blagoslova mladenci lome kola¢ (otok Kaprije, Fur¢i¢ 1980:103).
4 Ostri¢ 1954:466; Milicevi¢ IEF rkp. 769; Morovi¢ 1952:26; Bonifaci¢ Rozin IEF rkp. 260; ibid. 1964-
-1965:50; Cvitanovi¢ 1964:68; Marijan — Sokolovi¢ EZ FFZ NR 90; Sirola 1938:107; Mikac 1963:300.



240 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

U bunjevackim naseljima u okolici Budimpeste dva svatovska ¢asnika pri blagoslo-
vu mladence udaraju kolacem u leda. Prema jednom izvoru u Tukulji to ¢ini djever,
a prema drugome stacel, koji to ¢ini i u Erdu (Deisinger NMB EA 3031; Cerneli¢
1983; Deisinger NMB EA 4023.). Stacel je specifican svatovski ¢asnik u Bunjevaca,
poznat i u Hrvata u Gradi$¢u i u Rumunja (Vlaha) u sjeveroisto¢noj Srbiji. Premda
su nazivi i uloge stacela donekle regionalno obiljezene, postoje objektivni pokazatelji
srodne osnove i zajedni¢kog ishodista ovoga svatovskog ¢asnika (Cerneli¢ 1991:96-
114). Stacel je poznat i u Istri kao nastacilo, nastacijo, nastasilo (i u nekim od mjesta u
kojima postoji obred blagoslova s kolatem) (ibid. 100).

Pregled zastupljenosti i oblika blagoslova s kola¢em i uz razlike u pojedinostima, pa
i opéenito u opisima obicaja, pokazuje da je osnovni postupak s kola¢em pri blagoslo-
vu vedinom isti: doticanje ili udaranje mladenaca kola¢em. Jedino se u bunjevackim
naseljima mladence kola¢ima udara u leda. Pored ovoga osnovnog postupka, ponegdje
u Istri i u sjevernoj Dalmaciji javlja se i njegova varijanta: krizanje ili udaranje kola¢em
o kola¢ iznad glava mladenaca, nakon ¢ega slijedi lomljenje tih kola¢a, posebna poje-
dinost koja se ne javlja svugdje gdje postoji obicaj blagoslova s kola¢ima.

Takav prostorni razmjestaj jedne specifi¢ne pojave upucuje na to da bi joj ishodiste
moralo biti zajednicko, upravo zbog toga $to je rije¢ o vrlo osebujnoj i karakteristi¢noj
pojavi koja je potvrdena na odredenom prostoru. Osobito zanimljiv prostor njezine
pojavnosti su naselja podunavskih Bunjevaca, najudaljenija od vjerojatne mati¢ne
jezgre. Cinjenica je da se sasvim precizno ne moze utvrditi prostor koji bi se mogao
oznaciti postojbinom Bunjevaca. Postupak s kolacem pri blagoslovu samo je jedan
u nizu kulturnih elemenata iz okvira teme o svadbenim obicajima koji upucéuju na
mogucu prisutnost bunjevackih kulturnih znacajki na $irem zemljopisnom prostoru
u njihovom potencijalnom izvoristu. Ranija saznanja obuhvacala su sjevernu i srednju
Dalmaciju, zapadnu Bosnu i zapadnu Hercegovinu kao moguéa podrudja bunjevacke
mati¢ne pradomovine. Novija saznanja pokazuju da bunjevacki trag valja slijediti i u
pravcu jugoistocno od tih podrudja: od podrudja uséa rijeke Neretve preko Peljesca,
Dubrovackog primorja, Konavala, sve do Boke kotorske, a dijelom obuhvacajudi i
prostore isto¢ne Hercegovine. Blagoslov s kolacem jedna je od vaznijih pojava koja
upuduje na prisustvo odredenih elemenata iz kulturnog naslijeda Bunjevaca u dijelovi-
ma Citave Dalmacije, a ne samo u sjevernoj i srednjoj, kako su to dosadasnja saznanja
pokazivala. Juzna Dalmacija (uklju¢ujuéi i Boku kotorsku) podrudje je s vise potvrde-
nih kulturnih elemenata bunjevacke svadbe. Zanimljivo je i podrucje Istre jer istarski
svadbeni obicaji sadrze brojne zajednicke elemente s juznodalmatinskim i s bunjevac-
kim svadbenim obicajima (Cerneli¢ 1991:130-146). Odredeni povijesni pokazatelji
upuduju na mogudi prijenos kulturnih dobara iz bosansko-hercegovackog i dalma-
tinskog podru¢ja u Istru, jer je u 15., 16. i 17. stolje¢u prema Istri bilo usmjereno
kretanje hrvatskoga katolickog stanovnistva iz tih krajeva, a to potkrepljuju i jezi¢ne
karakteristike istarskoga govora (Bertosa 1986:30, 34).

U svakom slucaju, postupak doticanja ili udaranja glava mladenaca kola¢em pri
blagoslovu karakteristican je obicaj za juznu Dalmaciju, gdje je najcesée potvrden i



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 241

s obiljem pojedinosti. Postoji mogué¢nost da je to podrudje bilo rasadiste ove poja-
ve iz kojega se ona mogla $iriti i u druge krajeve, u prvom redu duz Jadrana, sve do
Istre. Mogude je i to da je pojava u daljoj proslosti bila gusée zastupljena po Citavom
Jadranu, a da se do novijih vremena vise sa¢uvala upravo u juznoj Dalmaciji. Jedan
trag vodi i do bunjevackih naselja u Podunavlju, juzno od Budimpeste, a upravo mi je
podatak iz tih mjesta dao poticaj da ga pokusam slijediti i u moguc¢oj mati¢noj jezgri
bunjevacke hrvatske skupine.

U sirokom meduprostoru, izmedu sjevera i juga, postoje jo§ poneki zanimljivi
tragovi ove pojave. U Gorjanima kod Dakova pojavljuje se varijanta blagoslova s kru-
hom. Blagoslov se prvo daje u kudi nevjeste nakon prikazivanja darova. Pred stolom
se na pod postavi vreca ispred kuma i staroga svata:

Onda se donese domaci okrugli kruh i na sredini se izzunji (izdubi) kora i metne se
soli, donese se i puna flasa vina i mala éasica. Onda na vreéu kleknu mladozenja i mlada.
Mlada na lijevoj strani mladoZenje. Djever pazi da mu ne ukradu vrecu, inace placa glo-
bu. Stariji covjek skine kapu, uzme krub, okrene se kumu i starom svatu i kaze: “Faljan
Lsus kume i stari svate, ovi nasi mladenci iséu blagoslov od Gospodina Boga, oca i majke,
kuma i starog svata, sve rodbine i svih svatova.” Krub polozi najprije mladoj pa mladoze-
nji polako na glavu. Tako 3 puta. Na siniju je druga donela posebnu asicu i punu flasu
vina. Jedan covjek nalije vina u casicu, okrece se prema kumu i starom svatu, izgovara isti
tekst, nudi casu nevjesti, koja je digne prema mladozenji i nazdravlja mu, on popije vino
i daje casicu onome tko daje blagoslov. Za to vrijeme djevojke pjevaju. Potom se mladenci
dignu, a djever pokupi vrecu. Blagoslov se ponavlja i u mladozenjinoj kudi, gdje blagoslov
daju njegovi roditelji i rodbina (Karali¢ ONZO HAZU sign. NZ 121a).

Osobito je zanimljiva pojava varijante blagoslova s kruhom u selima Ba¢ i Vajska
u backih Sokaca, koji je po svom osnovnom postupku s kruhom najblizi bunjevadkoj
varijanti iz Erda i Tukulje:

Obiéno mladenci kleknu kraj stola na platno ili éilim, a roditelji im zatim daju bla-
goslov. Za tu prilikom na sto se postavi hleb kao i posuda sa svetom vodom (voda od Sveta
tri kralja). Blagosiljanje se sastoji od pitanja roditelja i odgovora mladenaca. Obicno otac
pita mladozenju: “Dite Ivo, sta Zelis od Boga?” Mladozenja odgovara: “Mir, sricu, zdravlje
i boziji blagoslov!” Na Sta nevestin otac dodaje: “Ko te je stvorio, Taj te blagoslovio, Bog
otac. Bog sin. Bog dub sveti...” (Ba¢, Vajska). Potom ih poprska svetom vodom. Blagosilja
ih tako tri puta uzastopce, a to isto (ini i nevestina mati, nakon cega ih mati ili prikumak
hlebom gurnu u leda, svakog posebno (Bosi¢ 1992:61-62).

Ovim podacima valja dodati noviju potvrdu lomljenja kola¢a nad nevjestinom gla-
vom pri obredu blagoslova zabiljezenu u Nustru samo prema jednom kazivanju; odno-
si se na obicaje u okolnim srpskim selima (Adzaga OEKA FFZ 125). Valja spomenuti
i drugadiji postupak s kruhom zabiljezen u Punitovcima kod Dakova: iza blagoslova
daju nevjesti kruh u ruke, koji ona nosi tri puta oko stola i stavlja ga na uglove stola,
a mladoZenja ide za njom i premjesta kruh na drugi ugao stola (Petrovi¢ EZ FFZ NR
145). Sli¢ne postupke s kruhom poznaju i zapadni Slaveni, ali nisu vezani uz obred

blagoslova (Piprek 1914:106; Komorovsky 1976:235).



242 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Opisani blagoslov iz Gorjana te iz Baca i Vajske u Backoj ukazuju na nesumnjivu
srodnost s obi¢ajem karakteristicnim za dijelove Dalmacije, sa znacajnom pojedino-
$¢u doticanja mladenaca kola¢em ili kruhom. Jo$ je i Erdeljanovi¢ uocio suglasnost
kulturnih elemenata primorsko-li¢kih i dalmatinskih Bunjevaca i katolika u Slavoniji
s jedne strane, a s druge strane u panonskom prostoru suglasnost kulturnih elemenata
u Slavonaca i u backih Bunjevaca. Takva ga zapazanja navode na tvrdnju da to nesu-
mnjivo svedoli o zajednickom (Sirem) izvoru tibh obitaja, odnosno o zajednickom centru
iz kojega su se nosioci tih obicaja morali raziéi. Njegova razmisljanja idu cak toliko
daleko da ustvrdi: 7 je pojav nesumnjivo svedoéanstvo o nekom tesnjem etnickom srod-
stvu jednib s drugima (Erdeljanovi¢ 1930:251, 254-255). Erdeljanovi¢ tim pitanjima
pristupa sasvim uopdéeno i na toj razini njegova razmisljanja mogu biti prihvatljiva
jer podrudje Slavonije, osobito njezini isto¢ni dijelovi i Posavina, priklju¢uju¢i tome i
Baranju, Srijem i Backu, vrlo uvjetno re¢eno, pokazuje stanovite srodnosti kulturnoga
naslijeda, koje u sebi sadrzi, osim karakteristi¢cnih panonskih kulturnih elemenata, i
niz kulturnih elemenata dinarskog i jadranskog podneblja. Pokazatelja o tome ima;
tako su utvrdena odredena podudaranja u kulturnim pojavama izmedu Sireg dubrova-
¢kog podrudja s jedne strane te Slavonske Posavine, isto¢ne Slavonije i Baranje s druge
strane (Stojanovi¢ 1967:105; Belaj 1972:196; Andri¢ 1991:9-11). Novija saznanja
o takvim podudaranjima izmedu dubrovackog podru¢ja i njemu susjednih sa svim
regionalnim skupinama podunavskih Bunjevaca, govore u prilog takvim zapazanjima
(Cerneli¢ 1991, na vise mjesta u knjizi, u prvom redu 130-146; ibid. 1989:21-22).
Medutim, da bi se dokazao zajednicki (Siri) izvor tih obicaja, a jo$ vise tiesnje etnicko
srodstvo potrebno bi bilo izvrsiti temeljitu komparativnu analizu, koja bi se zasnivala
na $to veem broju sustavno prikupljenih ¢injenica. Pritom se ne bi smjele zanemariti
kulturne razlike na tim prostorima. Prostorna zastupljenost pojave specifi¢cnog blago-
slova s kola¢em takoder ukazuje na kulturne veze izmedu juznodalmatinskog, odno-
sno, Sireg jadranskog prostora i isto¢nopanonskog. Premda je u panonskome arealu
rije¢ tek o tragovima ovoga obreda, zasad ne i o vie potvrda ili $iroj zastupljenosti
obicaja, ti su tragovi vrlo znacajni jer je rije¢ o osebujnom elementu jednog obicaja, pa
se ne moze re¢i da je slu¢ajnost $to se on u tim prostorima odrzao u tragovima upra-
vo u svome karakeeristi¢cnom obliku. Moguce je da su tek sporadi¢ne potvrde ovoga
oblika blagoslova na panonskom prostoru rezultat nedovoljne istrazenosti svadbenih
obi¢aja u tim krajevima.

Zanimljivi su jo$ ne$to drugaciji postupci s kolacem pri blagoslovu: osoba koja
daje blagoslov drzi u ruci kola¢ u koji je utisnuta ¢asa s vinom iz koje otpije malo vina
nakon izgovorenog blagoslova u Boki kotorskoj i Pastrovi¢ima u Crnogorskom primo-
rju. Slic¢an je postupak u susjednoj Donjoj Mora¢i na jugu Crne Gore, gdje se kola¢ s
¢asom vina takoder drzi u ruci, pritom se kola¢ okre¢e naoposun, vinom se nazdravlja
nevjesti, a kola¢ se lomi. U Celopecima kod Dubrovnika kumovi za vrijeme blagoslova
drze u ruci kola¢ i obilaze s njime tri puta oko stola (ibid. 1993:75-76).

U postojeéim izvorima o pojavi kolaca u blagoslovu u Lici nema podataka. Me-
dutim, novija ispitivanja potvrdila su na podru¢ju Donjeg Pazarista druk¢iji, no



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 243

zanimljiv obred blagoslova s kola¢em. U pono¢ roditelji daju blagoslov, mladenci
kleknu jedan nasuprot drugome, a ispred njih je veliki kola¢ u obliku koluta. Nakon
blagoslova mladenci su lomili kola¢ izmedu sebe, uz tumacenje da ¢e gazda biti onaj
tko odlomi veé¢i komad kolaca. U Kalinovadi se kola¢ rasijece i dijeli prisutnima. U
Popovadi se to ¢ini ujutro, drugog dana pira kad nevjesta ustane i dode medu svato-
ve. Nakon blagoslova se nevjesti skida vijenac s glave. U Velikoj Plani, prema jednom
kazivanju, preko slomljenog kolaca se stavi vijenac i tako se nosi za mladencima u
loZnicu (ibid. 1996).

Specifi¢nih postupaka s kola¢em pri blagoslovu mladenaca ima i na isto¢nim stra-
nama jugoisto¢ne Europe. Zanimljiv je opis blagoslova u sjeverozapadnoj Bugarskoj.
Krstnica (kama) nosi pogacu posutu solju, koju za vrijeme blagoslova glavna obredna
lica drze mladencima nad glavom. Kum izgovara blagoslov, a za njim i ostali vazniji
svatovi. Nakon blagoslova mladenci lome kola¢, tko odlomi dulji komad, bit ¢e gazda
(El¢inova: 117).> Na podrudju sjeveroisto¢ne Srbije blagoslov s kola¢em povezan je s
obredom prstenovanja, i to u nekadasnjem Boljevackom kotaru, a u podrudju rijeke
Timok i kao op¢i podatak, te u okolici Knjazevca (Grbi¢ 1909:184-185; Stojanovié
1925:79; Relji¢ 1965:72-73). Mladencima se priblize glave, stari svat im na glavu
stavlja pogacu, a na nju malo soli i vjencani prsten. Domadin mije$a prstenom po
soli udesno i izgovara blagoslov. Za njim to ¢ine i ostali svatovi ne$to drugadijim
redoslijedom u svakome od izvora koji potvrduju ovaj oblik blagoslova. Nakon toga
obreda mladenci lome kola¢. Nesto juznije od ovoga podru¢ja, u okolici Bele Palanke
iznad sastavljenih glava mladenaca prekrivenih ru¢nikom kum okrece kola¢ u koji je
zataknuta ukraSena grana i slomi ga. Svekrva uzima jabuku s grane, dijeli je na dvije
polovice i daje mladencima da je pojedu (Jankovi¢ 1895:447). U tom kraju mladenci
su primili blagoslov i u nevjestinoj ku¢i od njezina oca, majke i strica, ali je postupak
pritom bio druk¢iji: mladenci ih poljube prije nego $to prime blagoslov, a zatim polju-
be i kruh i sol koji su postavljeni ispred njih na loparu (Jankovi¢ 1895:442).

4.3.3. Kola¢ u obredu prstenovanja

Nadalje, u istom kraju i juznije duz Pomoravlja vrlo sli¢ni obredni postupci vezani
su uz prstenovanje. U sjeveroisto¢noj Srbiji i u dijelu sredisnje Srbije (Pomoravlje
do Kopaonika) takoder se nakon prstenovanja iznad glava mladenaca lomi kola¢. U
selima zapadno od Morave to ¢ini djever, a istocno od Morave kum i stari svat. U

Moguce je da i u nekim drugim podru¢jima Bugarske ima podataka o blagoslovu s kola¢em, no budu¢i
da raspolazem samo op¢im podacima za ¢itavu Bugarsku, nemam cjelovit uvid. Opéi opisi inace su
dosta detaljni i katkada isti¢u i pojedine regionalne pojave. Prema tome, ta pojava, ¢ini se, ipak nije Sire
zastupljena u Bugarskoj, jer bi o njoj i u op¢im opisima u tom sluc¢aju moralo biti podataka. Za podru-
e okolice Mihailgradskoga imala sam uvid samo prema fotokopiji ¢lanka na kojoj nije bila ozna¢ena
godina izdanja ¢asopisa, a u Hrvatskoj nisam uspjela uéi u trag ¢asopisu u kojem je taj ¢lanak objavljen.
Stoga navodim nepotpun bibliografski podatak koristenog izvora.



244 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

vlaskim krajevima sjeveroisto¢ne Srbije prstenovanje je obavljao kum. On je stavljao
dva prstena u ¢asu s posoljenim vinom i stavljao ih mladencima na prste, a potom bi
oni naizmjence popili slano vino. U selima zapadno od Morave svatovi su se grabili
za komadice te grabene pogace. U selu Vukovac u Homolju na kola¢u koji je donije-
la mladoZenjina majka nevjesti gori svije¢a, dok kum i stari svat prstenuju nevjestu
(Panteli¢ 1981:215, 217). Slican je obredni postupak i u susjednom Aleksinackom
Pomoravlju. Nevjesta stavlja na pogacu sol i prsten, pogaca kruzi od svata do svata,
svaki od njih propusti malo soli kroz prsten i daruje nevjestu novcem (vrlo je slican
postupak i u Gornjoj P¢inji u jugoisto¢noj Srbiji). Potom ih prstenuje ili djever ili
stari svat te lome grabenu pogacu iznad njihovih pokrivenih glava, prisutni se gra-
be za komadi¢ima kolaca (Antonijevi¢ 1971:148; Filipovi¢-Tomi¢ 1955:80). Takav
postupak s kola¢em nakon prstenovanja poznat je i u Srba na Kosovu polju, gdje se
nakon blagoslova mladenaca donosi pogaca na kojoj je nesto novca i psenice, koju oni
medusobno lome (Debeljakovi¢ 1907:208, 220). Nadalje, na podruéju Nisave isto-
¢no od Morave mladenci lome pogacu posutu solju, a potom ih prstenuje stari svat
(Mihailovi¢ 1971:95). U Vranjskom Pomoravlju nalazi se po jedna prijateljska pogaca
ispred svekra i nevjestina oca, a na njima je sol s vinom i rakijom. Sol uzeta s obiju
pogaca sipa se kroz nevjestin prsten, kao simbolic¢an ¢in sjedinjavanja dvaju rodova
kroz bra¢nu vezu. Potom djever prstenuje nevjestu, a to se ¢ini krsenjem grabene pogace
nad nevjestinom glavom, nakon ¢ega su se svatovi grabili tko ¢e prije okusiti komadi¢
pogace (Stojancevi¢ 1974:441).

Lomljenje kolaca u svadbenim obicajima i izvan obreda blagoslova i prstenovanja
poznato je u ovim dijelovima Srbije, ali i drugdje po ¢itavom podrudju jugoisto¢ne
Europe, od Slovenije do Bugarske. Podrobnije je istrazen taj obicajni postupak u
podunavskih Bunjevaca, u dijelovima dinarskog i jadranskog areala i u sjeveroisto¢noj
Srbiji u Vlaha (Cerneli¢ 1991:139-140). Tek bi se temeljitom klasifikacijom podataka
o toj pojavi (kakav i ¢iji se kola¢ lomi, tko ga i kako lomi, u kojim se prilikama to ¢ini,
kome se dijeli, kako se tumaci taj postupak, te jos neki drugi elementi tog obrednog
postupka) mogla utvrditi ukupna zastupljenost te pojave, kao i kombinacija pojedinih
elemenata u odredenim podrudjima. To je dosta sloZena i opsezna tema, na ovome
mjestu mogu se zahvatiti samo neki njezini aspekti.

U svjetlu navedenih podataka o povezanosti obreda blagoslova i obreda prsteno-
vanja u vlaskim krajevima sjeveroisto¢ne Srbije, kao i samog obreda prstenovanja u
juznom Pomoravlju te kombinacije njihovih sastavnih elemenata, zanimljivi su podaci
o obredu prstenovanja pri zarukama mladenaca u starijem zapisu za Bunjevce u okolici
Budimpeste. Taj zapis ne donosi podatke o obredu blagoslova, koji je u specificnom
obliku zabiljeZen kasnije u arhivskoj gradi i pri terenskim ispitivanjima na istom
podruéju. Obredom prstenovanja rukovode kum i stari svat, a dje¢ak zvan buklijas ne
dozvoljava da se preda djevojka dok za nju ne dobije nadoknadu. U tom zapisu navo-
di se dijalog na madarskom jeziku. Kum pita djecaka $to on Zeli, a buklijas odgovara:
Nove Cizme da je mogu otpratiti i da saznam gdje stanuje. Kum govori: I to ce biti, samo
pusti njenu ruku. No, pa neka bude, odgovara on. Prisutni Zele otidi, ali ih kum zadr-
zava: JoS nije vrijeme za put, nego dodite k meni, ja éu vam dati krub, koji éu takoder



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 245

posoliti i popariti, da sa boljim tekom moZete jesti. Njegove rijeci slijedi djelo, krisku
kruha koja lezi na pogaci posoli i popapri i lomi na pola te izrazava Zelju da mlada i
mladozenja budu jedno prema drugome kao ove dvije polovice, jedno s drugim tako
kao $to se sol, rastopivsi se na kruhu, sjedinila s njim, a paprika $iri snagu koju daje
hrana kruhu; tako neka budu oni zajedno u raznovrsnim zivotnim dogadajima, neka
vjerno trpe narav jedno drugoga, neka u miru podijele brige, neka se sjedine kroz lju-
bav, neka kroz potomke njihova ljubav jac¢a, kroz dobru djecu neka se mnozi njihovo
gospodarstvo. Nakon $to su pojeli svoj komad kruha, mogu dobiti vino, ali se ono
mora platiti, odgovaraju da nemaju novaca, a na kumov upit Sto imaju, kazu da imaju
svaki po prsten ¢iju vrijednost ne znaju.® Na taj nadin trazi prstenove i daje im vino uz
prigodnu Zelju da vino zagrije njihovu ljubav te da tako bude do njihove smrti. Potom
razmjene prstenove, kum zapovijedi da se poljube i podize pun pehar vina te ga nakon
iskazanih zelja za sre¢u i zdravlje ispije, ponovno napuni i daje zaru¢nicima, koji jedno
drugome nazdravljaju i kusaju vino. Sada se oni povlace, a szri svat kao vlasnik veli-
ke pogace lomi je na komadice i dijeli ih, pije iz pehara i zazeli mladima sretan put,
a ispijeni pehar iznad svoje glave Salje prema vratima i govori: Oworite kapiju da ne
bi trebalo platiti carinu. Vrata se otvaraju, ili bolje re¢eno ruse, i mladi nagréu i traze
da im daju jesti. Kum baca komadiée pogac¢e medu njih, a onaj tko je medu njima
sakupio najvise komadica pogace ili najve¢i komad, treba se, kad prestane galama, pri-
kazati. Gozba se nastavlja (Berkity 1839:319-321). Neki od specifi¢nih elemenata u
ovom obredu bunjevackih Hrvata iz sjevernog dijela Podunavlja javljaju se i u vlaskim
podru¢jima (kruh, pogaca, sol, prsten, lomljenje pogace, grabljenje za pogacom — da
nabrojim samo najosnovnije elemente). Na ovim je podrudjima rije¢ o istovreme-
nom obredu blagoslova i prstenovanja, a katkada samo o obredu prstenovanja, koji
sliéne elemente vezane uz svadbeni kola¢ sadrzi i na Sirem podruc¢ju prema juznom
Pomoravlju i jugoisto¢noj Srbiji. Svi elementi obicaja spomenuti u opisu obreda prste-
novanja u podunavskih Bunjevaca u proslom stoljecu, kao i specifi¢an obred blagoslo-
va s kola¢em, zanimljiv su primjer o¢uvanosti arhai¢nih slavenskih elemenata obicaja,
istovremeno i njihovoga spajanja s predslavenskim elementima, koji su upravo na vla-
skom podrudju sjeveroisto¢ne Srbije i u drugim podru¢jima njihovog prozimanja (po
Srbiji, sjeverozapadnoj Bugarskoj, u juznom jadransko-dinarskom grani¢nom pojasu)
zadrzali neke od specifi¢nih elemenata ovih arhai¢nih svadbenih obreda. Rekla bih da
u ovim obredima prevladavaju elementi slavenskoga kulturnog sloja, koji je, ¢ini se,
upravo zbog prozimanja s vlaskim slojem zadrzao neke od svojih arhai¢nih obiljezja,
koja se nisu sacuvala u drugim krajevima u kojima tih doticaja nije bilo. Da bismo to
sa sigurno$¢u mogli tvrditi, trebalo bi te obrede promatrati u znatno Sirem kontekstu.
Pritom nije zanemarivo da je rije¢ o rubnim slavenskim podruéjima, dakle, o starijem

Zanimljivi detalji vezani uz kusanje kruha pri blagoslovu mogu se naéi u zapisima jo$ u dvama kraje-
vima. U Popovu polju, u jednom srpskom selu, u proslim vremenima kum je izvadio sredinu kolaca,
umocio taj komad u vino i razdijelio ga mladencima da pojedu (Mi¢ovi¢ 1952:196). Prema opisu stare
svadbe u Krasi¢u mladenci zagrizu krisku kruha, nakon $to tri puta na postavljeno pitanje odgovore da
traze blagoslov (Cuk 1962:100).



246 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

sloju slavenskih doseljenika, kako je to prema odredenim etnoloskim pokazateljima
pretpostavio B. Bratani¢ (1951:232-233, 243-245). Ako je ta pretpostavka ispravna,
moze se dalje pretpostavljati da su ti prvi doseljenici potiskivali starosjedilacko roman-
sko stanovnistvo i ujedno s njime uspostavljali stanovite kulturne veze. Visestoljetnim
postupnim prozimanjem mogli su se kumulirati odredeni arhai¢ni kulturni elementi
razli¢ita podrijetla.

Pojava kruha pri prstenovanju poznata je i na jugu Jadrana, u Konavlima i Boki
kotorskoj, gdje su prstenovanje i blagoslov dva zasebna obreda. Kum nevjesti predaje
prsten ili zlatni cekin zaboden u krisku kruha (Boka kotorska) ili nataknut na granci-
cu masline zabodenu u kolatu (Konavli) (Cerneli¢ 1993:75; Vréevi¢ 1883-1888:205).
Prema jednom izvoru u susjednim Pastrovi¢ima u Crnogorskom primorju ta su dva
obreda povezana. Za vrijeme molitve (blagoslova) kum stavlja prsten u ¢asu, nevjesta
ga vadi i stavlja na somun, potom joj kum tri puta okre¢e prsten oko prsta (Vréevi¢
1891:78). Valja spomenuti i zasad jo$ sasvim specifi¢an obred prstenovanja u Otoku
kod Vinkovaca. Caus digne iznad nevjestine glave veliki pleteni kola¢ u obliku koluta
— varenik i spusta ga tako da se nevjesta provlaci kroz kola¢. Kad se kola¢ spusti do
pregace na kojoj nevjesta stoji, natice joj prsten, ona izlazi iz kolac¢a i prima od svekrve
manji kola¢ i jabuku sa zataknutim novcem (Lovreti¢ 1897:433).

4.3.4. Lomljenje kolaca i doticanje glava kola¢em u drugim svadbenim
obredima

Nadalje, postoje potvrde postupka lomljenja kolaca i doticanja glave kolacem ili samo
lomljenja (udaranja) kolaca iznad glava mladenaca povezanih u istome obredu, ali
neovisno o blagoslovu i prstenovanju, u raznim krajevima jugoisto¢ne Europe. Zasad
su poznata samo dva podrudja u kojima se taj postupak primjenjuje prilikom skidanja
nevjestina vijenca. U mjestima Primosten, Zablace i Sparadini, u priobalnom podru-
ju u okolici Sibenika, udara se kolagem o kola¢ iznad nevjestine glave. U nekim mje-
stima Leskovacke Morave u isto¢noj Srbiji stari svat kolacem zvanim kravajée ili gru-
menom soli doti¢e nevjestu u ¢elo, pa u potiljak i u obje sljepoocice. Nevjesta zaplese
kolo i za to vrijeme slome joj nad glavom pogacu (Dordevi¢ 1958:473). U Malesevu
u isto¢noj Makedoniji, nakon $to je nevjesta donijela vodu, iznosi se pletenica oko
koje se plese i pjeva novoj mladoj. Prije nego se pletenica izlomi, stavlja se na glavu
nekome tko ima Zive roditelje (Pavlovi¢ 1928:236-237). Tom postupku ima traga i u
podrué¢ju Crmnice u juznoj Crnoj Gori. Kada svatovi dolaze po nevjestu, pogacu koju
je donio djever, stari svat stavlja nevjesti na glavu i prelomi je, a svaki svat treba zaloziti
komadi¢ od te pogace (Jovovi¢ 1896:67). U selu Doljanovci kod Kaptola u pozeskom
kraju nakon pletenja svadbenog vijenca u nevjestinoj kudi, vecer uoéi svadbe, odvija
se sljede¢i obred, koji je zabiljezio samouki seljak Ivo Cakali¢: Zatim buklijas uzme
divojacki kolac koji je polak Supalj i nakicen sa pantlikama u Cetiri strane, te ga on razrege
u Cetvero, ali samo malo da se ne rastavi. Zatim ide redom i svakoj divojki po glavi malo



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 247

tucne, na kojoj se rastavi znaci da ce se ta divojka do godine udati. Zatim taj kolac izrize
na male komade i komadice i svakoj se curi dade da ponese vinéarskog kolaca kuci (Igi¢
1986:84). Kola¢ se pri pletenju svadbenog vijenca lomi, ali nad nevjestinom glavom
i u Davoru u Slavonskoj Posavini, a u Kobasu to ¢ine Zene iz mladozenjine kuée kad
pohode nevjestu; dok se ona okreée naoposun, kod svakog okreta zasjeku joj kola¢
nad glavom, koji se potom lomi (Koli¢-Kliki¢ 1987:42; Pisoni¢ EZ FFZ SR 179).
Sli¢ni postupci zabiljezeni su u drugim selima toga kraja. Vecer uo¢i svadbe u Bebrini
i Stupnic¢kim Kutima u okolici Slavonskog Broda nosi se nevjesti iz mladozenjine
kuce poseban svadbeni kola¢. Djeveri drZe kola¢ iznad njene glave dok se ona okrece
prema izlasku sunca i pritom ljubi kola¢ na trima mjestima. Potom ga lome djeveri
i nevjesta i svatko uzme svoj dio prelomljenog kola¢a (Vukovi¢ OEKA FFZ 40). U
Varosi u istom kraju djeveri to ¢ine na dan svadbe kada dolaze po nevjestu: vise glave
joj stave kolac koji joj je donio svekar, razrezu ga na tri dijela da se tako razlomi i daju
ga nevjesti; ona potom dijeli djeci da ga pojedu (Luki¢ 1924:325). U Muslimana u
Bosni nevjesta lomi kola¢ iznad glave kada se pridruzi Zenama u haremu, potom sve
zene pojedu komadi¢ toga kolaca za zdravlje (Hangi 1906:187).

Lomljenje kolaca nad nevjestinom glavom u istim se lokalitetima ponegdje ponavlja
na kraju svadbe ili pred odlazak iz nevjestine ku¢e (Mihailovi¢ 1971:92; Antonijevi¢
1971:115). U Srijemu i Banatu uz Dunav, kada dodu po nevjestu, djever joj lomi
pogacu nad glavom, a u Donjoj Lepenici u sjeverozapadnoj Srbiji nakon otplesanog
kola kum i stari svat lome mladencima nad glavom sabornik, prisutni nastoje okusiti
od kolaca (Bosi¢ 1989-1990:268; Petrovi¢ 1931:101; Cvar EZ FFZ SR 86; Rajkovi¢
1982:141). U Mostaru, u Pe¢i na Kosovu (gdje se za komadi¢ima grabe svatovi) i u
Samarini kod Vlaha (gdje to ¢ine momci i djevojke) nad nevjestinom glavom kola¢
lomi svekrva kad ona stigne pred mladozenjin dom sa svatovima (Semiz 1915:395;
Manojlovi¢ 1933:43; Wace-Thompson 1914:119). Mladenci ili nevjesta kola¢ nad
glavom lome sami ili to ¢ini netko od casnika na vlaskom podrucju sjeveroistoéne
Stbije u vise prigoda tijekom svadbe (Cerneli¢ 1991:141). U trakijskih i maloazij-
skih Bugara kum lomi nad nevjestinom glavom kulak za vrijeme obreda vjencanja u
crkvi: sveéenik daje mladencima da kusaju komadi¢ kolaca, a ostatak dijeli prisutnima
(Vakarelski 1935:401). Zanimljiva je i jedina potvrda ovog postupka u bunjevackom
selu Gornji Sentivan u juznoj Madarskoj. Kuma zasije¢e kumov kola¢ iznad nevjestine
glave, prelomi ga na Cetiri dijela i stavi nevjesti u pregacu (Vidakovi¢ 1973). Lomljenje
kola¢a iznad nevjestine glave poznato je i u okolici Zadra (Bonifa¢i¢ Rozin IEF rkp.
260). Potvrda o lomljenju kolaca u obliku vijenca na glavi nevjeste ima i u Rumunja.
Potom nevjesta baca komadice kolace na sve etiri strane svijeta, a to ¢ini pred odlazak
na vjencanje (Comisel 1968:173). Kola¢ se u raznim prigodama lomi iznad glave i po
juznim dijelovima Crne Gore, medutim, to najéesce ¢ini neki od ¢asnika ili mladoze-
nja sam sebi iznad glave (Cerneli¢ 1991:140).

Dakle, zanimljiv detalj lomljenja svadbenog kolaca iznad glave nevjeste ili mla-
denaca provla¢i se kroz vise obicajnih postupaka u raznim momentima svadbe:
obred blagoslova (Istra, okolica Zadra, Murter, Vlasi u sjeveroisto¢noj Srbiji, sje-



248 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

verozapadna Bugarska, zapadni Srijem), obred prstenovanja (sjeveroisto¢na Srbija,
juzno Pomoravlje, Kosovo), skidanje vjencanog oglavlja (priobalno podruéje oko-
lice Sibenika, Leskovatka Morava), predsvadbeni sastanci (pozeski kraj, Slavonska
Posavina), obred vjenc¢anja (maloazijski i trakijski Bugari), razne prigode tijekom sva-
dbenog dana (Slavonska Posavina, isto¢ni Srijem, juzni Banat, Muslimani u Bosni,
sjeverozapadna Srbija, juzno Pomoravlje, Kosovo, Vlasi u sjeveroisto¢noj Srbiji i u
sjevernom Pindu, Rumunji, okolica Zadra, bunjevacko selo Gornji Sentivan). Kako
je ve¢ naprijed spomenuto, ovu bi pojavu trebalo podrobnije istraziti u suodnosu s
pojavom lomljenja i dijeljenja kola¢a sudionicima svadbe uopée. Taj je postupak u
razli¢itim oblicima poznat i ostalim skupinama podunavskih Bunjevaca za razliku
od specifi¢nih elemenata u obredu blagoslova. Tako suvrstice tih postupaka u razdo-
blju zaruka povezuju ostale regionalne bunjevacke skupine sa skupinom u okolici
Budimpeste, za koju su jedino podaci o lomljenju i dijeljenju kolac¢a sacuvani u svom
arhai¢nom obliku u obredu prstenovanja, zahvaljuju¢i spomenutom starijem zapisu

(Cerneli¢ 1991:139-141).

4.3.5. Kola¢ u obredu vjencanja

Lomljenje kolac¢a i dijeljenje mladencima i drugim sudionicima sastavni je dio pravo-
slavnog crkvenog obreda vjencanja na isto¢nim stranama jugoisto¢ne Europe. Jedan
primjer je ve¢ spomenuti obred u maloazijskih i trakijskih Bugara. Taj je postupak
sastavni dio obreda vjencanja i u selu Pestani na Ohridu u Makedoniji. Mladenci
drie upaljene svije¢e i kum ih preko ramena prekrije plathom. Sveéenik sada daje
nevjesti dva kruha koja je donijela svekrva i ona ih drzi pod pazuhom. Kum kriza tri
puta prstenjem koje je blagoslovio sveéenik i stavlja ih mladencima na prste. Isto ¢ini
i s krunama, prije nego sto ih stavi na glave mladencima. Sveéenik odsije¢e komad
od treceg kolaca koji je donijela svekrva, dijeli ga redom nevjesti, mladozenji, dvojici
pobratima i kumu, a potom svaki od njih popije malo vina. Tri puta sve¢enik s njima
obilazi oko stola, a kuma ih posipa novc¢i¢ima, slatkiS$ima i zitaricama. Nakon zavrse-
nog obreda vjencanja i ¢estitanja, sve¢enik daje svakome od petoro glavnih sudionika
da okuse grabjanicu, a za njima se i ostali svatovi grabe da okuse po komadi¢ kolaca
(Leibman 1972:135-136). I u drugim krajevima Makedonije ima podataka o pojavi
kolaca u obredu vjencanja. Ako je crkva daleko, u okolici Skopja se vjencanje obavlja
kod kuce. Za tu se priliku zamijesi posebna $uplja pogaca, u koju se u sredinu stavi
tu¢ak u kojemu je posoljeno vino. Mladenci obilaze oko bureta na kojem se nalazi taj
kola¢ (Hadzivasiljev 1930:379). U Devdelijskoj Kazi spominje se samo nosenje kolaca
u crkvu (Tanovi¢ 1927:183).

Ovi primjeri preslikavanja narodnog obreda vjencanja u ¢inu crkvenog vjenc¢anja
vrlo su zanimljivi i indikativni, jer povezuju u raznim krajevima mnoge ve¢ spomenute
elemente obreda, koji se javljaju u sli¢nim ili razli¢itim kombinacijama. Za nas je oso-
bito znac¢ajna kombinacija obreda prstenovanja i blagoslova s kola¢em u Bunjevaca u



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 249

okolici Budimpeste u ¢itavom tom sklopu srodnih obreda. Novi element u navedenim
primjerima je obred vjencanja u crkvi. Svi oni imaju zajednicko znacenje narodnog
¢ina vjencanja prozetog simboli¢nim i magijskim znacenjima koja se iskazuju kroz
karakteristi¢ne obredne postupke. Za potpuni uvid u cjelinu vjenc¢anog ¢ina (naro-
dnog i crkvenog) valjalo bi raspolagati ukupnim podacima o elementima narodnog
obic¢aja u okviru crkvenog obreda, da bi se upotpunio pregled isprepletanja i prekla-
panja kulturnih slojeva razli¢itog podrijetla. Cesto u izvorima o tome nema podataka.
Prisutnost kola¢a u obredu crkvenog vjencanja kao primjer isprepletanja pretkrs¢anske
i krs¢anske simbolike vodi nas iz Bugarske, preko Makedonije, do vlaskih naselja u
sjevernoj Grekoj. Time bi krug isprepletenih specifi¢nih elemenata obreda blagoslova,
prstenovanja i vjencanja na isto¢nim i jugoisto¢nim prostorima slavensko-vlaskih kul-
turnih preslojavanja bio zatvoren da mu nema tragova na juznim jadransko-dinarskim
prostorima, u Crnogorskom primorju. Zahvaljuju¢i tim podacima, moguce je pratiti
njihov put Sirenja prema zapadu. Sad ve¢ postaje jasnije odakle su neki od tih elemena-
ta dospjeli u sjeverne podunavske bunjevacke skupine. U Pastrovi¢ima u Crnogorskom
primorju sveéenik stavlja mladencima na glavu zelene vijence od lozina pruda, kum
ih izmijeni, potom drzi mladencima vostane svijee na ramenima. Sveéenik daje prvo
mladozenji, a potom i nevjesti da tri puta zagrizu komadi¢ pSeni¢nog kruha umocenog
u vino (Vukmanovi¢ 1960:321-322). Sli¢an je opis obi¢aja i prema opéim podacima
za Crnu Goru: osim vijenca svecenik izmijeni tri puta i prstenje, pricesti mladence
kruhom i vinom, potom tanku Suplju pogac¢u uhvate sveéenik i mladozenja s jedne
strane, a kum, djever i nevjesta s druge i slome je. Gleda se ¢iji je komad vedi. Taj se
kola¢ dijeli sudionicima obreda u crkvi (Martinovi¢ 1867:60).

Opisi obreda vjencanja u Bugarskoj, Makedoniji i u juznoj Crnoj Gori pokazu-
ju niz zajednickih elemenata (krizanje krunom odnosno vijencem, pricest kruhom i
vinom, lomljenje kolaca i dijeljenje sudionicima obreda). Nadalje, svi spomenuti ele-
menti obreda vjencanja svojstveni su vlaskom crkvenom obredu u Samarini, koji je
gotovo identi¢an opisanom obredu na Ohridu. I teritorijalno su to dvije najblize loka-
cije s potvrdama pojave kolaca u obredu vjencanja, pa su blizi kontakti izmedu dose-
ljenih slavenskih skupina i starosjedilackog romanskog stanovni$tva mogli uzrokovati
uskladivanje starosjedilackog obicaja s elementima obicaja novih doseljenika, koji su
srodne obicajne postupke poznavali i u svojoj pradomovini. Pretkr$¢anski elementi
obreda uklopili su se postupno u crkveni obredni ¢in vjencanja. Spomenuti obic¢ajni
postupci svecenika i drugih sudionika ovoga obreda u Bugarskoj i Makedoniji (i u
Samarini, ¢ije ¢u elemente tek prikazati) primjeri su takvog usuglasivanja elemenata
razli¢itog podrijetla u jedinstvenom obrednom ¢inu. Uvodenjem kr$¢anskog obreda
vjencanja u crkvi samo se promijenilo mjesto i osoba koja ga obavlja. U Samarini je
sastavni element obreda vjencanja kola¢ zvan kulaku, koji donosi kum. Na pripremlje-
nom stolu u sredini crkve nalazi se knjiga Novog zavjeta, pored nje su vjencane krune
i kumov kola¢, rasjecen u tri dijela, prstenje i ¢asa vina. Na zapadnoj strani stola stoji
mladozenja, lijevo do njega je nevjesta, iza njih je kum, a kuma stoji lijevo do mlade,



250 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

a uz njih je i dje¢ak koji nosi kumov dar nevjesti. Cim sveéenik zapo¢ne prvu molitvu,
svaki djever mora staviti nov¢i¢ na knjigu Novog zavjeta. Nakon molitve sveéenik uzi-
ma Cetiri svijece i daje mladencima i po dvije kumu. Uzima prstenje i pravi znak kriza
tri puta, stavlja nevjestin prsten na mladozenjin prst i mladozenjin na nevjestin prst.
Tri puta se razmijeni prstenje i kona¢no im sveéenik spaja ruke isprepli¢udi im prste.
Nakon novih molitvi sve¢enik im skida krune s glave, pravi njima znak kriza prema
nevjesti i prema mladoZenji i polaze ih na njihove glave. U meduvremenu je nuna
(kuma) rairila trubu platna preko njihovih ramena. Tada kum s prekrizenim rukama
tri puta izmijeni krune. Na kraju obreda sve¢enik uzima mladozenju za desnu ruku, a
on hvata nevjestu za ruku, dok ih kum s leda podupire. Na taj na¢in, njih ¢etvero, tri
puta obilaze stol i zastaju da bi se kod svakog okreta naklonili. Za to vrijeme svatovi
ih posipaju slatki$ima i rizom (dio kumova dara). Djecaci koji su se uspjeli uunjati
u crkvu grabe se za slatki$ima po podu. Slijedi Cestitanje. Svekar i svekrva ljube mla-
dence prvo u ¢elo, potom u obraze. Mlada ih ljubi u desnu ruku, a oni joj za poljubac
uzvrate uzdarjem u novcu. Isto ¢ini i s ostalim svatovima. Nakon toga ih ostali koji
stoje okolo udaraju $akom po ramenima (Wace-Thompson 1914:117-118). Postupak
udaranja $akom u ramena kao zavr$ni obredni ¢in podsje¢a na postupak mladozenje
nakon obreda blagoslova u Jasenicama u Velebitskom podgorju i na postupak kuma
kod Vlaha u Halovu u okolici Zajecara, gdje pri blagoslovu koji izgovara kum mladen-
cima triput nazdravljaju vinom, kuma nevjesti skida vijenac s glave, a kum ih gurne
stapom u leda i izvikuje kao da tjera goveda. Autor zakljucuje da u ovom obredu kum
ocito ima ulogu poganskog sveéenika koji vien¢ava mladence (Panteli¢ 1978:379).

Neki od ovih elemenata podsjecaju na postupke s kola¢em pri obredu blagoslova.
Gotovo na isti nacin na koji je svec¢enik skidao krunu, pravio njome znak kriza i pono-
vno je stavljao mladencima na glavu, u Velom Izu kumovi ili djeveri doti¢u kola¢ima
glave mladenaca i pomacima ruku i kolac¢a prave nad njihovim glavama znak kriza. U
okolici Zadra i na Ugljanu krizanje kruhom biva osobitim redom. Prvi kret je sukriz: dje-
ver do mladoZenje stavi kolac na glavu zarucnici, a drugi djever mladogenji. Drugi kret:
oba djevera stave kolace na glavu mladozen;i, treci kret isto na glavu zarucnici (Cerneli¢
1993:68-69). Isti je postupak u Stolivu u Boki kotorskoj. Dok traje blagoslov, u
Mulu prvijenac stoji iza nevjeste, odnosno mladozenje i stalno kriza dva hljeba; od
ovih se hljebova davalo djevojkama da se prije udaju; u Stolivu se preko kolaca stavlja
mladencima maslinov vijenac na glavu (Kulisi¢ 1953:202, 204). Udaranje mladena-
ca (nevjeste) u ramena $akom ili Stapom podsje¢a na udaranje u ramena mladenaca
koladem pri blagoslovu u okolici Budimpeste, a u ostalim podru¢jima duz Jadrana u
glave mladenaca. Pri¢es¢ivanje mladenaca pri obredu vjenc¢anja kruhom i vinom u
Crnogorskom primorju, na Ohridu i u trakijskih i maloazijskih Bugara podsje¢a na
isti kumov postupak s posoljenim i popaprenim kruhom pri obredu prstenovanja u
okolici Budimpeste, koji je nesto drukéiji, ali u osnovi ima isto znacenje i u Popovom
polju i u Krasic¢u, gdje se to ¢ini pri obredu blagoslova.

Spomenuti postupak udaranja u leda, u prvom redu mladoZenje, specifican je
obi¢ajni postupak u nekim krajevima, poglavito u Makedoniji i Bugarskoj, no tu ¢u



Uloga kolaca u obredu blagoslova i prstenovanja 251

pojavu zasad ostaviti po strani. Negdje se mora stati i prekinuti postavljenu zamku u
kojoj jedan element povla¢i drugi. Element jednog obreda stalno upuduje na isti ili
sli¢an element u drugome obredu. MozZe se na prvi pogled u¢initi da nema kraja tom
zacaranom krugu, no na koncu se ipak iz tog zamrsenog i isprepletenog klupka nazire
rasplet naizgled nerjesivih pitanja. Pritom se moze ¢initi nepotrebnim ulaziti u detalje
obicaja izvan bunjevackih skupina i hrvatskih etnic¢kih prostora, no bez takvog pristu-
pa ne bi bilo moguée uéi u trag jedva vidljivoj zajednickoj vezivnoj niti koja se gotovo
skrivecki provlaci po zabitim prostranstvima Balkana i jugoisto¢ne Europe. Da bismo
pokusali uéi u trag njenom pocetku i kraju, takav je postupak neophodan. Upravo
razmatrana pojava prepletanja elemenata razlicitih, ali u osnovi srodnih obicaja, poka-
zuje da je to jedini ispravan nacin ako se uz pomo¢ etnoloskih pokazatelja zeli dati
doprinos proucavanju i otkrivanju bunjevacke etnogeneze.

Karakteristican obred blagoslova s kolatem u juznoj Dalmaciji i u Boki kotorskoj,
njegovi pojedini specifi¢ni elementi, kao i elementi u obredu prstenovanja i vjenca-
nja u Crnogorskom primorju, u nesto su drugacijem obliku sacuvani u najsjevernijoj
bunjevackoj oazi u Podunavlju. Katkada su pojedini elementi preneseni iz jednoga
obreda u drugi, tako da, primjerice, elemente obreda vezane uz kruh karakteristi-
¢ne za obred vjencanja u Crnogorskom primorju, u bunjevackoj skupini u okolici
Budimpeste nalazimo sacuvane u obredu prstenovanja. Takve podudarnosti ne mogu
se smatrati slu¢ajnima, osobito ako se zna da jo$ niz drugih tragova takoder upucuje
na ove prostore.” Rije¢ je o podrudju koje se u srednjovjekovnoj hrvatskoj povijesti
spominje kao Crvena Hrvatska. Etnoloski pokazatelji ukazuju na hrvatske (bunjeva-
¢ke) tragove upravo na tom podrucju. Njima valja pridruziti lingvisticke i povijesne
potvrde o tim tragovima, koji su jo§ nedovoljno istrazeni. Prije kona¢nog zakljuc¢ivanja
valja, dakako, biti oprezan, jer se etnoloska istrazivanja, na temelju kojih se do ovih
spoznaja doslo, ne mogu smatrati zavr$enima, premda daju ¢vrstu i dobru osnovu za
kona¢no rasvjetljavanje i dokazivanje etnogeneze Hrvata Bunjevaca. Isto tako bi i dru-
ge srodne znanstvene discipline morale dati svoj doprinos istrazivanju ove problemati-
ke. Istodobno, rezultati etnoloskih istrazivanja pokazuju kako se zapravo u nasoj struci
zanemaruju moguénosti koje etnologija ima u proucavanju nacionalne kulturne povi-
jesti. Etnologki rezultati istrazivanja mogu se i morali bi se provjeravati, dopunjavati
i potkrijepiti rezultatima istrazivanja drugih srodnih povijesnih znanosti. Da bi se to
zaista i ostvarilo, nuzan bi bio interdisciplinarni pristup takvom istraZivanju, u ovom
sluc¢aju istrazivanju kulturne povijesti Hrvata Bunjevaca i njihove etnogeneze.

Ve¢ su moja prethodna istrazivanja upuéivala na vaznost krajnjeg juznog dinarsko-jadranskog grani-
¢nog pojasa kada je rije¢ o bunjevatkom kulturnom naslijedu (Cerneli¢ 1991). Nastavak tih istrazivanja
potkrijepio je ta oekivanja i donio niz novih argumenata za tvrdnju da je ova hrvatska skupina nastala i
pocela se oblikovati upravo na ovim prostorima, s kojih se pod prijetnjom Sirenja srpske drzave krajem
12. i poéetkom 13. stolje¢a po svoj prilici pomicala u pravcu Neretve na prostore zapadne Hercegovine,
jugozapadne Bosne i susjedne Dalmacije, odakle se kasnije uslijed turskih prodiranja raselila prema
zapadu i sjeveru. Na ovome mjestu moguée je na to samo upozoriti jer prostor ne dozvoljava da se ta
tvrdnja podrobnije potkrijepi, a razmatraju se samo pojedini elementi koji predstavljaju tek dio uku-
pnog zbira karakteristi¢nih elemenata koji daju osnovu za takva zakljucivanja (ibid. 1997).



252 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




4.4. Kravaj — bastina iz daleke starine

4.4.1. Uvod

bredna peciva imaju vaznu ulogu u Zivotu i obicajima slavenskih naroda. Na

prostoru jugoisto¢ne Europe ima im traga u svoj njihovoj raznolikosti i visevr-
snosti s obzirom na nazive, oblike i funkciju. Osobito je zanimljiva pojava obrednog
peciva s nazivom kravaj i njegovim regionalnim varijantama, koja predstavlja dio sla-
venskoga tradicijskog naslijeda.

Kravaj se javlja u svadbenim obicajima u isto¢nim dijelovima panonskog prostora
(isto¢na Slavonija, Baranja, Vojvodina), u isto¢noj Srbiji te po Makedoniji i Bugarskoj.
Varijante toga naziva javljaju se i u nekim udaljenijim podruéjima, no koliko je zasad
poznato, izvan okvira svadbenih obic¢aja. U Sloveniji u Dolenjskoj imenom kravajc
nazivaju vrstu malih krusc¢i¢a od prosenog brasna, a u Beloj krajini bozi¢no pecivo,
za koje su potvrdene jo§ i varijante naziva kravajica i krvajica (Lozar 1944:196); u
Hrvatskom zagorju i Prigorju tim nazivom oznatuju vrstu kruha, a u Zumberku
krvajea oznacuje kukuruzni kruh (ARj 5:487; Skok 1972:184; Popovi¢ 1941:37).
Podaci koji se odnose na ove regije sasvim su op¢i i nedovoljno etnoloski istrazeni.
U isto¢noj Srbiji, Makedoniji i Bugarskoj kravaj je, osim u svadbenim obicajima,
potvrden i u obicajima vezanima uz porod, nesto manje u pogrebnim obicajima te
u obi¢ajima godiSnjeg ciklusa. Potvrde o kravaju u znacenju kola¢, pecivo nalazimo
na albanskom jezicnom podruéju (prema opéem podatku iz etimoloskog rje¢nika
te na Kosovu napose uz porod) (Meyer 1891:177; Elezovi¢ 1932:321; Milosavljevi¢
1959-1960:319). S podru¢ja Dubrovnika naziv kravaj potvrden je u 16. stolje¢u u
djelima pisaca Vetranovica, Naljeskovica i Dr7ica, a taj naziv poznaje i Zadranin Petar
Zorani¢ u istom znacenju kao i u dubrovackih pisaca (Skok 1972:184; ARj 5:487).
Za ova jadranska podrudja nedostaju podaci i u starijoj i u novijoj etnoloskoj gradi,
no navedene potvrde su znacajne i upuéuju na potrebu daljnjeg traganja za nazivom
kravaj. Navodim dijelove tekstova u kojima se rijeci kravaj i kravajac javljaju u djelima
spomenutih pisaca.

Primjer 1. Mavro Vetranovi¢ Caveié: Posvetiliste Abramovo

...Spravite kravaja i bilib pogaca... (SPH 4 1872:251)
Primjer 2. Nikola Naljeskovi¢: Komedija 1

...Ona ti kravaja ne umije zamiesit... (SPH 5 1873:184)
Primjer 3. Marin Drzi¢: Plakir

...Mliecca namuzao, kravajca ugrizah, sirca prigrizah... (SPH 7 1875:120)
Primjer 4. Marin Dr7i¢: Prikazivanje poroda Jezusova



254 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

..5alje Sismana da im posalje... maja i strina... konjestrib pun jaja i grivnu smokava,
dva dobra kravajca i dobru piplicu... (ibid. 441)

Primjer 5. Marin Drzi¢: Posvetiste

...Sestice, pak mu daj kosuljom ubrusac,

dva sira i kravaj i crljen klobucac...

Umieste kravaje, trpezu napravte i sveha neka je,

tuj liepo pripravte... da poénu blagovar (ibid. 447, 478)

Primjer 6. Petar Zoranié: Planine

...1 to reksi naredsi sinam da me niku ko puta doprate, i daf mi kravajac i vrnicu vinca
za brasno, uputih se spram istoku grede... (SPH 16 1888:71 [55b])

Dakle, rasirenost naziva i pojave kravaja uopée na prostoru jugoisto¢ne Europe
obuhvaca sjeveroisto¢na, isto¢na, jugoisto¢na i juzna podruéja, a na zapadnim strana-
ma uze podrucje zapadne Slovenije i sjeverozapadne Hrvatske. Zanimljivo je da je u
posljednjem slucaju rije¢ o podrudjima koja se nalaze na razmedi razli¢itih kulturnih
strujanja i povezuju tri kulturna areala jugoisto¢ne Europe: panonski, dinarski i isto¢-

noalpski.

4.4.2. Kravaj u svadbenim obicajima juznoslavenskih naroda

U svadbenim obicajima kravaj se javlja u donekle razli¢itim znadenjima i s regional-
nim varijantama naziva. Osnovno znadenje naziva je svatovski kola¢. U isto¢nim i
jugoisto¢nim podrudjima kravaj oznacava gotovo svugdje upravo jednu od vrsta sva-
tovskog kolac¢a. Razli¢iti su njegovi oblici, namjena i obi¢ajni postupci u kojima je pri-
sutan kao njihov sastavni dio. U ovim podrudjima osim kravaja javljaju se i svatovski
kola¢i s drugim nazivima. Svaki od njih ima svoju odredenu funkciju i vaznu simbo-
licnu ulogu u svadbenim obicajima. Dakle, rije¢ je o podrudju u kojemu prevladava
bogatstvo vrsta svadbenih kolaca s nizom specifi¢nih obrednih postupaka vezanih uz
njihovu pripremu i funkciju u svadbenim obicajima.

Sam nadin pripreme kravaja ima vaznu ulogu, osobito u Bugarskoj i Makedoniji.
Postupci koji ga prate i tekstovi pjesama koje zene mjesilje tom prilikom pjevaju izra-
zavaju u prvom redu teznju da se magijski djeluje na potomstvo mladenaca.

Cijeli obred mijesanja i pe¢enja kravaja protkan je simboli¢nim znac¢enjima koja su
vezana uz spolnost i plodnost." U isto¢noj Srbiji takoder su potvrdeni i naglaseni obre-
di pripreme svatovskog kolaca, ali tu se ne radi o kravaju, ve¢ o svatovskim kolac¢ima s
drugim nazivima. I u Bugarskoj i Makedoniji simboli¢ni ceremonijalni obred mijese-
nja i pecenja svadbenog kolac¢a nije nuzno vezan bas samo uz kravaj. U cjelini uzevsi,
u isto¢nom i jugoistoénom podrudju obred pripreme svatovskog kolaca vazan je dio
svadbenih obicaja uz regionalne razlike s obzirom na njegove vrste i nazive. Osim toga,
raznovrsna reljefna ornamentika, osobito naglasena na bugarskim kravajima, nadove-
zuje se na naznacena simboli¢na znacenja koja prate obred pripreme kravaja.

' Ove je aspekte uloge kravaja iscrpno obradio Hristo Vakarelski (1931:1-129 — kravaj 26-34).



Kravaj — bastina iz daleke starine 255

Uloga kravaja i postupci s njime u svadbenim obicajima iskazuju se na razlicite
nacine od mjesta do mjesta, odnosno od podrudja do podrucja. Kravaj je Cesto vezan
uz osobu nevjeste. Navest ¢u pojedine primjere. U BudZaku u isto¢noj Srbiji prije
odlaska nevjeste iz roditeljske kuée u podrumu se lomio djevojacki kravaj. To se ¢inilo
u podrumu da nitko od starijih ne bi vidio (Panteli¢ 1974:209). U okolici Knjazevca
kravaj ima vaznu ulogu jos na predsvadbenom sastanku zvanom ogled; ili ogladi, koji
se odrzavaju paralelno u objema svatovskim ku¢ama. Ogladnike poziva djevojka koja
je nenaceta i ima zive roditelje. Ista djevojka toga dana mijesi i pece presan kravaj (bez
kvasca) i ukrasava ga raznobojnim nitima vunice (koja sluzi kao zastita od uroka) i
jabukom u koju svekar zabode dukate ili starinske novce. Ovako okicen kravaj stavlja
se u Cistu, neupotrebljavanu maramicu, koja se ne vezuje. Djevojka koja je mijesi-
la kravaj nosi ga u kucu nevjeste. Kad mladoZenjini gosti dodu pred kudu, zastanu
pred ulazom, a djevojka se s kravajem izdvaja i brzo ulazi u kuéu, pri ¢emu nikoga
ne gleda niti s ikim razgovara, ostavlja k72vaj i odmah se vra¢a ostalima i tek tada svi
redom ulaze u ku¢u. Svekar prvi novcem daruje 47avaj, a za njim mladozenja pa ostali.
Kada je darivanje kravaja zaviseno, djever, brat djevojke, izvodi nevjestu medu goste.
Zaruc¢nici sada ljube svatove u ruku, za $to nevjesta dobije novac. Na kraju prilazi sve-
kru, ljubi i njega u ruku, a on nju u ¢elo te joj predaje kravaj. Nevjesta pokupi novce
s kravaja, a kola¢ kasnije podijeli djevojkama da bi se i one uskoro udale. Istim postu-
pkom priprema se kravaj uoci svadbe u objema ku¢ama, kada se ujedno kiti sabornjak
(svatovska grana zabodena u kolac¢) i pletu vijenci. Na dan svadbe, kada svatovi dodu
po nevjestu, svekar nevjesti ponovo daruje kravaj (Relji¢ 1965:69-72). U Jelasnici, u
podru¢ju Nisave u jugoisto¢noj Srbiji, mladoZenjina majka mijesi male okrugle 4ra-
vajcice 1 dijeli ih djevojkama koje pletu vijence (Mihailovi¢ 1971:91). U nekadasnjem
Timoc¢kom srezu kravaj takoder ima vaznu ulogu u svadbenim obicajima, pocevsi
od ogleda, s tom razlikom $to su obicajni postupci nesto drukdiji od onih u okolici
Knjazevca, premda su neki elementi u vezi s kravajem istovjetni. Prije nego ogledani
krenu iz mladoZenjine kuée u djevojacku, umijese osam pogaca i deveti kravaj, da se to
nade medu ostalim prilozima u hrani koje nose sa sobom. Ovaj je kravaj bogato ukra-
Sen izvijenom kitkom od raznovrsnog cvije¢a. Na crvenu ili bijelu svilu nanize se novac
koji se stavi u kitku, na sve se to stavljaju ogledalo, ¢esalj, sapun i drugo, a preko svega
svije¢a na koju je nanizano krupno zrno, a oko nje je obavijena crna svila. Sve zajedno
se stavi na Samiju i jasmak te se obavije poveéim peskirom. U kuéi nevjeste djevojka je
izolirana u jednoj od sporednih prostorija. Nevjestina majka odvodi buduéu svekrvu
do nevjeste da se upoznaju. Svekrva izvadi kravaj, razveze ru¢nik, uzme tanku svije-
¢u, izmjeri svoju snahu njome, zapali je, daje nevjesti u ruku, a zatim izvadi jasmak
i opase je njime, dade joj ogledalo, sapun i ¢esalj, a kravaj, kitku i Samiju odnese na
sofru. Ovdje slijedi darivanje kravaja koje zapocinje svekar, a popraéeno je pogadanjem
izmedu dviju svatovskih strana. Nevjestina majka pokupi novac s kravaja i uzme kitku,
odnese je i predaje svojoj kéeri. Kada se ogledani razidu, nevjesta sa svojom drugaricom
ostaje u sobi. Sada ¢e se drugarica zakititi donesenom kitkom i razlomiti krzvaj te ga
zajedno s nevjestom pojesti, ako ima Zive roditelje. Nekada je lomljenje kravaja bio
poseban obred radi kojega su se okupljali svatovski ucesnici (Stanojevi¢ 1925:59-63).
U podrudju Leskovacke Morave zanimljiv je postupak blagoslova nevijeste s kravajem.



256 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Stari svar donese od kuce kravajce (taj oblik naziva je ¢est u Srbiji) na kome je grumen
soli, dotakne njime nevjestu u ¢elo, potiljak i u obje sljepoocice tri puta ponavljajuci
postupak. Za njim isto uéini i kum. Nakon tog obreda nevjesta zaigra kolo, a kum i
stari svat lome joj kravaj nad glavom (Dordevi¢ 1958:473).

U Malesevu u Makedoniji k7zvaj se mijesi u kuéi mladozenje kada se odlazi u
prosidbu djevojke. Djevojci ga treba odnijeti prije subote jer se taj dan smatra danom
zlih duhova. Preko kravaja djevojka, a preko nje i njezina porodica, stupa u odredeno
dioni$tvo s momkovim domom i uspostavlja vezu s duhovima predaka mladozenji-
nog roda, kako to tumaci autor D. Nedeljkovi¢ (1938:6). U selu Pestani na Ohridu
nekoliko dana pred vjencanje Zene i djevojke peku puno malih krzvajéinja u objema
svatovskim kucama. Nekoliko njih nosi te kravajéinje prilikom pozivanja u svatove
i daruje ih pozvanima. Prije nego $to nevjesta napusti roditeljsku kucu, majka joj
daje kravajcée koje ona baca preko krova kuée za sre¢u roditeljskog doma. Ponekad se
isti postupak ponavlja s kravajem i pred mladozenjinom kuc¢om, a taj kravaj nevjesti
daruje mladoZenjina majka ili ga ona donese od svoje kuée (Leibman 1972:127, 130).
Sli¢no je u Tatar Pazardziku u jugozapadnoj Bugarskoj gdje je k7avaj sastavni dio dara
koji poziva¢ daje pozvanima u svatove (Bogisi¢ 1874:254).

Prema jednom opéem podatku za Bugarsku, kao i u nekim krajevima isto¢ne Srbije,
kravaj peku zene u momkovoj kuéi, a uz to pletu i vijence, pa se prema ovim postupcima
taj dan naziva vijenac ili kravaj. Kravaj je okrugao kola¢ s rupom u sredini. Mlade Zene
nose djevojci uz kravaj vijenac, ¢esalj, ogledalo, greben, cipele i drugo kao dar budu-
¢eg muza (Bugarski narodni obicaji 1865:252). U Gornjoj Lipnici u podruc¢ju Trnova
u sjevernijim dijelovima centralne Bugarske drugi dan svadbe nevjesta mijesi nevjestin
kravaj od kiselog tijesta, okruglog oblika s rupom u sredini. Taj k7zvaj nalikuje zabra-
denoj Zenskoj glavi. Nosi se na zdenac kada nevjestu svatovi prate na vodu. Tu se lomi i
nevijesta ga dijeli prisutnima. Sest tjedana iza svadbe nevjesta mijesi od deset do petnaest
kravaja i dijeli ih svojim rodacima (Georgieva 1975:60). U okolici grada Koinare u sje-
verozapadnoj Bugarskoj nevjesta koja se udala pred godinu dana mijesi na Durdevdan
pleteni nevjestinski 47zvaj, takoder s rupom u sredini, ukrasen na razli¢ite na¢ine. Tako
se, primjerice, na kravaj modelira vrabac da bi nevjesta rodila sina. Nevjesta nosi kroz
selo puno kravaja i dijeli ih svakome koga sretne (Cenkulovski 1978:59-60). U podrucju
Gabrova u centralnoj Bugarskoj prave se kravaji u obliku slova S namijenjeni momc¢i¢u
i djevojci koji prate mladence na dan svadbe (Rodieva 1978:26).

Ponegdje u Srbiji kravaj zna biti namijenjen i mladoZenji, a ponekad i njegovim
uku¢anima. U Budzaku u isto¢noj Srbiji za vrijeme prvog posjeta zeta rodbini njego-
ve zene, njezina majka ovije oko zetovljeve glave kravaj sa svije¢om i cvije¢em da bi
se bolje slagali (Panteli¢ 1974:212). Nakon blagoslova u okolici KnjaZevca nevjestina
mati kiti zeta tkanicama na kojima visi mladozenjin kravaj, a same tkanice oki¢ene
su noveem (Relji¢ 1965:72). U podru¢ju Timoka nevjestina mati umijesi kravaj i
izvije kitu cvije¢a u koju stavi crveni konac na kome je sitan novac, a povrh dvije, tri
cvancike (starinski novac), uvije kitu u crvenu svilu i stavi je na kravaj te odlazi zetu u
goste. To ¢ini drugi dan svadbe. Kravajem daruje zeta, kéer i tom prilikom sve prisutne
svatove (Stanojevi¢ 1925:80, 89). U Pustoj Reci u Leskovackoj Moravi prije posjeta



Kravaj — bastina iz daleke starine 257

nevjestinih roditelja njezinom novom domu nakon svadbe umijese vise kravajcica i u
svaki stave po jedno jaje, a u pojedine dva ili tri jaja. Kada stignu u ku¢u mladozZenje,
nakon $to svi posjedaju za stol, nevjestin otac stavi na stol sve kravajéice i po¢ne ih
dijeliti. Ocu mladozenje daje kravajcic s trima jajima, a zetu, kéerki i majci mladozenje
s dvama, a svima ostalima sa po jednim jajetom (Dordevi¢ 1958:483).

Kravaji su nerijetko vezani za ulogu kuma, pa se u Bugarskoj od svih svadbenih
kola¢a najvaznijim smatraju kumovi kravaji. Ukraseni su razli¢itim simboli¢nim pri-
zorima (Vakarelski 1969:290).> Ponegdje se kumu kravaji pripremaju u objema kuéa-
ma, a ponegdje samo u kuéi nevjeste. U Grlistu u okolici Zajecara u sjeveroisto¢noj
Srbiji nevjestina majka dijeli 47avajéice kumu i starom svatu (Panteli¢ 1975:373). U
selima Matejevac, Hum i Mal¢a u podruéju Nisave u jugoisto¢noj Srbiji na grane
zabodene u svatovski kola¢ sabornjak zatakne se po jedna jabuka i tri kravajéera. Tako
ukrasen kola¢ stoji na svadbenoj trpezi pred kumom i szarojkom, koji ga lome nad
glavama mladenaca (Mihailovi¢ 1971:92). Neka sela u okolici Gabrova u Bugarskoj
pripremaju k7zvaj namijenjen kumu, ponegdje samo u kudi nevjeste, a ponegdje u
objema ku¢ama (Rodieva 1978:26). Zanimljivi su podaci koji se odnose na podrugje
Trnova u Bugarskoj. Obje kude trebaju darovati kuma kravajem. Kada svatovi idu po
mladozenju, predaju kola¢ kumu i traze otkup. U Ledeniku se sje¢aju da su se neka-
da kravaji darivali zavijeni u crvenu maramu. Ovdje su kravaji bogato ukraseni. Na
Cetirima se mjestima modeliraju ptice od tijesta, pored kojih se zataknu ¢etiri stabljike
poriluka, od ¢ijih se glava oblikuje lepezast ukras. Medu poriluk se zataknu grancice
$iméira, bosiljka i muskata i nanizane kokice, a po rubu kola¢a na ¢etirima mjestima i
crvene paprike. Negdje se kumov k7zvaj ukrasava bosiljkom i ¢etirima drvcima u koja
se zabodu orasi. Kada se kravaj predaje kumu, medu bosiljak i orahe stavlja se pecena
kokos (Georgieva 1975:60). U podru¢ju Nisave u jugoistocnoj Srbiji kravaj je sastavni
dio svatovske grane. Ovdje se, kako je ve¢ spomenuto, na ogranke grane u kola¢ stavlja
po jedna jabuka i tri mala kravaja (Mihailovi¢ 1971:92).

Podaci koji se odnose na kravaje ¢iji je sastavni dio svatovska grana dvostruko su
zanimljivi. S jedne strane, zbog toga $to je svatovska grana potvrdena u svim isto¢nim
podru¢jima u kojima postoji kravaj, a s druge strane, zbog toga $to ukraseno svatovsko
drvce zabodeno u kola¢ nalazimo u selu Otok kod Vinkovaca u isto¢noj Slavoniji s
imenom kravalj. Osim kravalja, koji je ovdje kumov dar nevjesti, kuma nosi u velikoj
zdjeli jos i pec¢enu svinjsku glavu (Lovreti¢ 1897:45). U susjednoj Vojvodini u svadbe-
nim obic¢ajima kravalj postoji kod stanovnika razli¢itog etnickog podrijetla: u Srba i
u hrvatskih etni¢kih skupina Sokaca i Bunjevaca.> U ovom podruéju kravalj oznatava

Daljnji podaci koji se odnose na bugarske kravaje sasvim su sigurno nepotpuni jer sam mogla koristiti
samo dostupne izvore.

3 Skari¢ 1924:106; Stojanac EZ FFZ SR 161; U. M. 1845:63-64; Dimitrijevi¢ 1969-70:93; Cipli¢
1930:121-122; Hadzi¢ 1909:375; Bota 1954:134; Popov 1969-70:63; Bartolovi¢ 1944:31; Keseji¢
ONZO sign. NZ 73; ibid. EZ FFZ SR 31; Szdrics 1842:887; Antunovics 1858:214; Ivanyi 1891:197;
ibid. 1892:559; Pr¢i¢ 1927:170; Malagurska Dordevi¢ 1927:38; Sekuli¢ 1986:323-324; Cerneli¢ EZ
FFZ NR 87; Damjanovi¢ 1910, prema: Recnik srpskohrvatskog knjigevnog i narodnog jezika 1978:390.

Potvrde o kravaju u Baranji u istom znacenju kao i u Vojvodini nema u etnoloskoj literaturi.



258 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

prilog u hrani koji donose u prvom redu svi svatovi, dok se ponegdje posebno isti-
e kumov kravalj (Bunjevci) ili kumov i starosvatski (Sokci i Srbi). Obi¢no se kumov
kravalj izdvaja od ostalih koli¢inom i kvalitetom. Po vrsti hrane koju sadrzi kravalj se
razlikuje od mjesta do mjesta, ali su osnovni sastavni dijelovi uglavnom svugdje isti:
pecenica, boca vina, sitni koladi i svatovski kola¢, koji je u novije vrijeme zamijenjen
tortom. Zanimljivo je $to se u nekim starijim izvorima za suboti¢ke Bunjevce navo-
di da je kravalj oznaka samo za kola¢ koji svatovi nose na dar bez ostalih uobicajenih
priloga u hrani, kako je to opée rasireno u isto¢nopanonskom prostoru (Szdrics 184-
2:887; Antunovics 1858:214; Ivanyi 1891:197). Na nekim bunjevackim salasima u
okolici Sombora isti¢u da je kravalj nekada bio svekrvin dar nevjesti jo§ na zarukama
i da mu je sadasnje znacenje novijeg datuma (Cerneli¢ EZ FFZ NR 87 — Nenadidi,
Gradina, Lugovo). Medu Bunjevcima u juznoj Madarskoj naziv kravalj potvrden je
samo u Bikic¢u, a ozna¢uje kolade koje kuma iznosi na stol pred mladence i nudi ih
da se njima posluze (Cerneli¢ 1983). Kravalj kao prilog u hrani poznaju i Bunjevci
u okolici Budimpeste (Deisinger NMB EA 4023 — Erd, Ercin). Ponegdje je naziv za
zene koje donose kravalj izvedenica kravaljuse, tako u Sokaca u Backoj, u Srba u selima
na juznoj strani Fruske gore u Srijemu te u Bunjevaca u Ercinu u okolici Budimpeste
(Bartolovi¢ 1944:31; Keseji¢ ONZO sign. NZ 74; ibid. EZ FFZ SR 31; Skaljié 1924:
106; Deisinger NMB EA 4023).# Prema drugom kazivanju iz Er¢ina, kravaljuse su sva-
tovski uzvanici koji nisu u rodbinskoj vezi s mladencima (Deisinger NMB EA 4023).
Zanimljivo je da se isti naziv vezao uz obicaj plesa s nevjestom koji su Bunjevci pre-
uzeli od madarskog stanovnistva, a koji se u pojedinim bunjevackim selima u juznoj
Madarskoj oznacava kao igra za kravaljuse (Cerneli¢ EZ FFZ NR 87; ibid. 1988:82).

Stariji podaci za bunjevacko podru¢je u okolici Budimpeste za pojavu analognu
kravalju, no u nesto drukéijem obliku, potvrduju naziv kumovina. Kumovina se razli-
kuje od kravalja, osim $to je isklju¢ivo kumov dar, jer pored priloga u hrani i pi¢u
sadrzi jo§ i svatovsku granu (Berkity 1839:326). Zbog toga je zanimljivo da kod voj-
vodanskih Sokaca osim kravalja kum i stari svat donose jo§ i posebnu svatovsku granu
(Bartolovi¢ 1944:31; Keseji¢ ONZO sign. NZ 74; ibid. EZ FFZ SR 31). Osim toga,
svatovska grana poznata je i drugdje u isto¢noj Slavoniji. Ovi podaci nisu nevazni niti
u odnosu na neke oblike bugarskih kravaja, kao ni u odnosu na kravalj u Otoku u
isto¢noj Slavoniji (Cerneli¢ 1991b).

U isto¢nijim podru¢jima panonskog areala kravalj se pojavljuje u nesto drugacijem
znacenju i obliku od kravaja u isto¢nim i jugoisto¢nim dijelovima juznoslavenskog
prostora. Opseznija terenska istrazivanja svadbenih obi¢aja kod Bunjevaca u Vojvodini
te kod Bunjevaca koji Zive na podru¢ju Madarske, osim $to su potvrdila pojavu kra-
valja u opisanom znacenju, pokazuju i neke elemente srodne svadbenom kolacu (koji
se ovdje naziva pleten kolac), to jest kravaju u istoénim dijelovima juznoslavenskog
podrudja, a i svadbenim pecivima uopée u tim regijama (Cerneli¢ EZ FFZ NR 8; ibid.

4 Osim naziva kravaljuse u ARj se prema Vuku Karadzi¢u za istu ulogu navodi naziv kravaljnosa koji se

kao takav koristi u Backoj. U etnoloskoj literaturi ova varijanta naziva nije poznata.



Kravaj — bastina iz daleke starine 259

1983).> Neki od tih postupaka s kravajem navedeni su u ranijim primjerima. Nevjesta
sijece i dijeli pleten kola¢ kod Bunjevaca u okolici Sombora (svekrvin kola¢) i u juznoj
Madarskoj (kumov kola¢), dok u okolici Budimpeste jo$ na zarukama to ¢ini kum i
baca komadiée kola¢a medu prisutne koji se za njih otimaju (Cerneli¢ EZ FFZ NR
87; ibid. 1983; Berkity 1839:321). U bunjevackim naseljima u juznoj Madarskoj na
pleten kolac svi svatovi stavljaju novac koji pripada nevjesti (Cerneli¢ 1983; Mandi¢
1975:123; Vidakovi¢ Dipl. r. — KH FFP SJP; Batinkov Dipl. . — KH FFP SJP).
Zanimljiva je pojava u odnosu na opisani obred blagoslova u podru¢ju Leskovacke
Morave, da pri blagoslovu mladenaca u okolici Budimpeste jedan od svatovskih ¢asni-
ka udara mladence u leda kola¢em koji ima rupu u sredini (Deisinger NMB EA 4023
— Erd; ibid. NMB EA 3031 — Tukulja; Cerneli¢ 1983 — Tukulja). Obred blagoslova
s kolacem opsirnije je predstavljen u prethodnom poglavlju. Osim ove podudarnosti,
ponegdje u Bugarskoj krzvaj ima isti, ocigledno simboli¢an oblik.

Mnoge od ovdje naznacenih pojedinosti zanimljive su jer se neke pojave i postupci
koji se u nekim podrué¢jima vezuju uz kravaj ispoljavaju na drugi nacin i ne nuzno u
vezi s kravajem u teritorijalnim okvirima u kojima je kravaj poznat. Naziv se vezuje
uz razli¢ite pojave i postupke. U osnovi je kravaj uvijek oznaka za vrstu svatovskog
kolaca (s izuzetkom Otoka gdje je naziv prenesen samo na svatovsku granu zabodenu
u kolac¢). To je zajednicki element koji povezuje sva podru¢ja u kojima je kravaj potvr-
den u svadbenim obicajima, bez obzira na raznovrsnost oblika, obreda, postupaka i
znacenja kravaja u pojedina¢nim uzim ili $irim regijama.

4.4.3. Pokusaji tumacenja etimologije rijeci kravaj

Na ovom mjestu ne¢u ulaziti u analizu pokusaja tumacenja simboli¢nog, magijskog
i mitoloskog znacenja kravaja, jer je za proucavanje te problematike potreban zna-
tno $iri pristup. Medutim, prikazana grada o kravaju u svadbenim obicajima juzno-
slavenskih naroda otvara mogu¢nost pokusaja utvrdivanja etimologije rije¢i kravaj.
Praslavenski oblik naziva jest korvaj, a poznat je i u drugim slavenskim jezicima: u
ruskom, bjeloruskom i ukrajinskom kao korovai, koravai, u poljskom kao korowaj, u
¢eskom i slovatkom kravai te u bugarskom kravaii. Dosadasnji pokusaji tumacdenja
etimologije rije¢i kravaj i ostalih njezinih slavenskih varijanti prili¢no su ujednaceni.
Lingvisticki je opéeprihva¢eno tumacenje da je rije¢ kravaj izvedenica od imenice
krava pomocu sufiksa -aj (ruska varijanta korovai od korova). Vecina lingvista svoje
misljenje o etimologiji #7avaja svodi samo na tu konstataciju, prihvacajuéi jedan od
drugoga uobicajeni pristup etimologiji ovoga termina.®

Neki autori pokusavaju potkrijepiti svoja detaljno izloZzena misljenja koriste¢i se,
osim lingvistickim kriterijima, i mogué¢im simboli¢nim znadenjima samoga kravaja.

Osim toga, takav kola¢ potvrden je u rukopisnoj gradi za podru¢je juine Madarske. Sibalin Dipl. r.
— KH FFP SJP; Vidakovi¢ Dipl. r. - KH FFP SJP; Batinkov Dipl. r. - KH FFP SJP.

¢ ARj 5:487; Bruckner 1970:257; Skok 1972:184; Blgarski etimologicen recnik 1979:701-702 (pod:
kravai); Bezlaj 1982:84; Nikolaevi¢ 1984:112-113; Fasmer 1986:332.



260 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Trubacdev prihva¢a misljenje da je praslavenska rije¢ korvaj nastala od korova (krava)
navodedi da u svadbenom obredu krava sluzi kao simbol nevjeste, $to je u potpunoj
suglasnosti s etimoloskim i historijskim ozna¢avanjem krave kao femininum tantum,
pa se otuda sustina korovaja konfrontira — nevjesta — korova kao musko nacelo Zen-
skom, korovidi jest bik Zenik. Prvotno znacenje rije¢i korvaj oznac¢ava oduhovljeno lice,
aktivnog muskog izvoda¢a braénih ceremonija (Nikolaevi¢ 1984:115-116). Cini se
da je misljenje Trubaceva pod utjecajem Ivanova i Toporova, na ¢iji se detaljni pri-
kaz simbolike 4ravaja u svadbenim obicajima i poziva. Ivanov i Toporov posvetili su
puno prostora simboli¢nim i mitoloskim aspektima uloge krzvaja i u tim su okvirima
pristupili i etimologiji same rije¢i, a u svojim tumacenjima otisli su mnogo dalje od
Trubacdeva. Zapravo su prihvatili ve¢ ranije utvrdenu etimologiju u vezi s kravom i
razradili je u prvom redu iz ugla mitologije, polaze¢i pritom od direktne asocijacije
kako oblika samoga kravaja (kravlje vime, rogovi), tako i Zivotinjske ornamentike na
kravajima (osim krave i bika i druge se domace Zivotinje i ptice javljaju kao ukras
na kolacu), a oslanjajuéi se pritom i na tekstove u kojima se kravaj spominje u vezi
s rogatim Zivotinjama. Premda su njihova tumacenja s jedne strane iscrpna, s druge
su strane jednostrana, a na lingvisticka pravila gotovo da se ne obaziru, pa na ovome
mjestu ne¢u navoditi njihovo misljenje koje se doimlje prili¢cno nategnutim (Ivanov
— Toporov 1974:254-257). Ve¢ sam napomenula da bi te i ostale aspekte uloge kra-
vaja trebalo razmatrati kroz jedan $iri pristup. Zanimljivo je da je jos i Skok, premda
prihvacajuéi uvrijezeno lingvisticko tumacdenje, napomenuo da sufiks -aj sfuzi doduse
samo za izvodenje apstrakta od glagolskih osnova, a kasnije i Trubadev sli¢no konstatira
da se radi o tipi¢noj izvedenici od glagola s o¢uvanom cjelovitom vezom s glagolima
na -eti i -iti. Trubacev, u slucaju korvaja, imenicku izvedenicu na -aj ubraja u malo-
brojnu grupu izvedenica izgradenih po neproduktivnim modelima (Skok 1972:184;
Nikolaevi¢ 1984:116). Upravo mi je ¢injenica da se imenicka izvedenica na -aj tvori
od glagolske osnove posluzila kao polaziste za uocavanje novih moguénosti tumacenja
etimologije rijeci kravaj.” U tom smislu zanimljiv se ¢ini glagol kraviti u osnovnom
znacenju rastopiti, topiti, koji takoder ima staru osnovu koro-. Taj se glagol moze
dovesti u vezu sa staroslavenskim okrijati u znacenju osvijestiti se, popraviti se (od
nesvijesti) i krevati — njegovati, grijati se, s bugarskim nakravjam u znacenju ojacavam
i kraven — debeo te s ¢eskim krati — ozdravljati (ARj 5:488; Skok 1972:184; Bezlaj
1982:84). Izvodenje imenice na -aj od glagolske osnove lingvisticki je pravilno, a osim
toga niti prenesena znacenja glagola krzviti nisu u neskladu sa simboli¢cnom ulogom
kravaja u svadbenim obicajima. Zato iznenaduje Sto su se lingvisti oslanjali u ovom
slu¢aju na imenicku, lingvisticki netipi¢nu, izvedenicu i poveli se za “direktnom aso-
cijacijom”, bez sagledavanja sirih simboli¢nih konotacija krzvaja. Skok spominje i pre-
tpostavku Vaillanta da je prvotno znacenje ovoga glagola razdvojiti, izvaditi iz kalupa
mlijecni krub koji se zove korovaj — kravaj, $to bi zapravo bio obrnut put tvorbe rijeci

7 Zahvaljujem prof. Milovanu Gavazziju na sugestiji da se etimologija imenice kravaj pokusa sagledati

na druk¢iji nacin od dosadasnjih pristupa.



Kravaj — bastina iz daleke starine 261

od onoga koji nam se ovdje ¢inio kako lingvisticki, tako i etnoloski vjerojatnijim, jer
sugerira odredena simboli¢na znacenja koja potkrepljuju etnoloske ¢injenice.

Tek naznadeni postupci i pjesme koji prate pripremu kravaja, bogatstvo orna-
mentike, obicaji vezani uz kravaj te sam njegov naziv, u svadbenim obicajima obiluju
magijskim i simboli¢nim konotacijama koje sam u ovom prikazu bila u moguénosti
samo spomenuti. Bilo bi zanimljivo upustiti se u dublju analizu i tih aspekata uloge
kravaja u svadbenim obicajima, u obicajima uopée te u prehrani, no takav sveobuhva-
tan pristup moze biti predmetom samo jedne Sire studije.



262 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




4.5. Svatovska grana nije samo ukras

4.5.1. Uvod

Svatovska grana jedna je od onih pojava u svadbenim obi¢ajima koje su ogranicene
samo na odredene regije jugoisto¢ne Europe. Dok bi se za neke regije moglo reci
da je grana upravo karakteristi¢na pojava, drugdje se javlja tek sporadi¢no i razasuto u
okviru odredenoga Sireg prostora ili tek pojedinacno kao regionalno izolirana pojava.
Dakle, svatovska se grana pojavljuje u svadbenim obicajima ovoga etnicki i kulturno
sarolikoga prostora.

Ucestalija je u isto¢nim dijelovima panonskog prostora (isto¢niji dijelovi Slavonije
i Posavine, Srijem, Baranja i Backa); u Pomoravlju i u isto¢noj Srbiji; u Bugarskoj, u
njezinim sjeverozapadnim dijelovima, u Rodopima i u Trakiji; u juznoj Dalmaciji s
Konavlima. U Makedoniji je svatovska grana poznata na razli¢itim stranama, ali nema
potvrda o njezinoj Siroj zastupljenosti. Zanimljivo podrudje javljanja svatovske grane
je $iri prostor sjeverozapadne Hrvatske (Hrvatsko zagorje i, prema jednom podatku,
nekadasnja gornja Vojna krajina — koprivnicka, krizevacka i ivanic¢ka oblast). Postoje
i izolirane pojedina¢ne potvrde. Zanimljiva je novija potvrda iz sela Kozarice u oko-
lici Novske jer se ono nalazi priblizno na sredini izmedu podruéja u sjeverozapadnoj
Hrvatskoj, u kojima ima sporadi¢nih potvrda za granu, te isto¢nijih dijelova Slavonije,
u kojima se grana znatnije javlja u svadbenim obicajima. Pojedina¢no i izolirano se
svatovska grana javlja i u Mrkonji¢-Gradu u Bosni (za Bosnu postoji i jedan opdci
podatak koji je, medutim, tesko prostorno odrediti jer s bosanskog podru¢ja nema
kasnijih potvrda ove pojave). Varijanta svatovske grane javlja se i u okolici Ogulina u
Lici. Svatovsku granu poznaju i Bunjevci u selima iz okolice Budimpeste. Zanimljivo
je da medu drugim regionalnim skupinama podunavskih Bunjevaca (u okolici grada
Baje u juznoj Madarskoj, u okolici Sombora i Subotice u Backoj) ta pojava nije pozna-
ta, tim viSe $to u Backoj grana postoji u svadbenim obicajima druge hrvatske etnicke
skupine, Sokaca.

Uz brojne izvore u etnoloskoj literaturi, arhivska je grada uvelike upotpunila pre-
gled ove pojave na prostoru jugoisto¢ne Europe (osobito za podrucje isto¢ne Slavonije,
Posavine i Srijema te juzne Dalmacije). U prikazu svatovske grane slijedit ¢u glavne
pojedinosti vezane uz njezin oblik i funkciju u svadbenim obicajima. Neke od njih
povezuju razli¢ite narode na raznim stranama juznoslavenskog prostora.



264 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

4.5.2. Ukrasi na svatovskoj grani

Svatovska se grana u mnogim pojedinostima razlikuje od podru¢ja do podrucja, ali
se neki njezini elementi ponavljaju. Osnovni oblik grane, s naj¢es¢e trima ograncima
ili vise njih o ¢ije su vrhove zataknute jabuke, nalazimo u Bugarskoj, Makedoniji,
isto¢noj Srbiji i Pomoravlju; u pojedinim dijelovima isto¢nog panonskog prostora:
u Backoj, u selima Andrijevci i Trnjanski Kuti u slavonskoj Posavini te u Srba na
podrudju nekadasnje gornje Vojne krajine'. Ponegdje se u Srbiji te kod Bunjevaca u
okolici Budimpeste osim jabuke na vrh ogranka zati¢e i neko manje pecivo (Dordevi¢
1958:449; Mihailovi¢ 1971:92; Berkity 1839:326). U okolici Knjazevca, u isto¢noj
Srbiji, na krakove grane se stavljaju golubovi od tijesta (Relji¢ 1965:70), a u Selcima
kod Dakova u isto¢noj Slavoniji beba i beban od tijesta (Petrovi¢ EZ FFZ NR 145).
U Beravcima, u isto¢noj Slavoniji, osim jabuka se na srednji ogranak grane stavlja
krpena lutka (Bonifa¢i¢ Rozin IEF rkp. 282), koja se kao ukras stavlja na vrh grane
i u Vodincima, ali se jabuka, kao ukras na grani, ne spominje (Dermanovi¢ EZ FFZ
SR 97). Inace je u slavonskim potvrdama jabuka uvijek sastavni dio ukrasa na grani
premda ne u ovakvom karakteristi¢cnom obliku.

Osim naznacenih osnovnih ukrasa koji se zati¢u o ogranke svatovske grane, i niz
drugih ukrasa na grani pokazuje pojedine zajednicke elemente. Najces¢a vrsta ukra-
sa svatovske grane su raznobojne vrpce, cvijede, koladi, suho voce, orasi i kukuruzne
kokice. Tako su, primjerice, papirnate vrpce kao ukras potvrdene u svim regijama.
Najvece $arenilo ukrasa je na grani isto¢nog panonskog prostora. Poneki od tih ukrasa
imaju svoje analogije u drugim udaljenim krajevima: cvije¢e u nekim krajevima Srbije,
u Bugarskoj i u Hrvatskom zagorju, kolaci u Bosni i u Konavlima u juznoj Dalmaciji,
te kukuruzne kokice u Bugarskoj.” U selima Kesinici i Nustar u isto¢noj Slavoniji i
u Zupi kod Dubrovnika grana je medu ostalim ukragena i pojedinim tekstilnim pre-
dmetima (Petrovi¢ EZ FFZ NR 133; Domadinovi¢ EZ FFZ SR 114; Jovié ONZO
HAZU sign. SZ 161). U Ba¢tkom Bregu grana je oki¢ena br$ljanom i Simsirom sli-
¢no kao u Bugarskoj (Ilic ONZO HAZU sign. NZ 112; Etnografija... 1985:347;
Georgieva 1975:60; Kepov 1936:82). Sama svatovska grana, njezini sastavni dijelovi
i razlicite vrste ukrasa nesumnjivo imaju viSestruko simboli¢no znacenje. Mnogi su
autori iznosili svoja razli¢ita misljenja i tumadenja simboli¢nog znacenja svatovske
grane. Svrha ovoga priloga iskljuéivo je analiticko-komparativna.

' Etnografija na Blgaria 1985:182; Vakarelski 1969:291; ibid. 1935:354; Kepov 1936:82; Pavlovi¢ 1928:
228; Nedeljkovi¢ 1938:7; Filipovi¢ 1939:441; Leibman 1972:136; Nikoli¢ 1910:203; Mihailovi¢ 1971:
92; Antonijevi¢ 1971:449; Trojanovi¢ 1911:69; Boskovi¢-Mati¢ 1962:146, 166; Panteli¢ 1981:211;
Keseji¢ EZ FFZ SR 31; 1li¢ ONZO HAZU sign. NZ 112; Markovac 1935:254; Toldi 1978; Piprek
1914:183.

? Rajkovi¢ 1982:141; Relji¢ 1965:141; Mihailovi¢ 1971:91; Etnografija... 1985:181, 347; Rajkovi¢ 1973:
189; K. 1870:34; Balarin 1898:185; Georgieva 1975:60.



Svatovska grana nije samo ukras 265

4.5.3. Mjesta zaticanja svatovske grane

Svatovska grana je naj¢es¢e utaknuta u kola¢, $to se pronalazi na razlic¢itima stranama
juznoslavenskog prostora: u juznoj Dalmaciji u Gornjim Majkovima i u Konavlima,
u Malesevu i Skopskoj kotlini u Makedoniji, u veéini slu¢ajeva iz Bugarske, u svim
potvrdama za podru¢je Pomoravlja i isto¢ne Srbije, u Baranji i u selima Otok u isto-
¢noj Slavoniji, Vidovice u Bosanskoj Posavini i Kozarice u zapadnoj Slavoniji, u okoli-
ci Donje Stubice u sjeverozapadnoj Hrvatskoj, te u Cakovcu i Susnjevu Selu u okolici
Ogulina u Lici.?

U kola¢ se uz granu, kad ona postoji, a inace i bez nje, ponegdje zabodu prutovi,
stabljike, granéice. Tako se u Svetozarevu, u sjevernom dijelu Pomoravlja, pored drvca
na sredini kolaca zabode jos nekoliko prutova (o ¢ije se vrhove zati¢u golubovi od tije-
sta), a u Luznici i Nisavi, u isto¢noj Srbiji, kola¢ je ukrasen s nekoliko drvaca i neko-
liko grancica Simsira (Trojanovi¢ 1911:69; Nikoli¢ 1910:203). U mjestu Ledenik, u
podrudju Velika Trnova u Bugarskoj, u svatovski kola¢ zvan kravaj uz ostale se ukrase
zati¢u Cetiri stabljike poriluka od kojih se oblikuje lepezast ukras, a medu poriluk
se zataknu grancice $imsira, bosiljka i muskata (Georgieva 1975:60). U Grudama
i Cilipima u Konavlima u sredini kolaca se zati¢e oki¢ena granéica masline, dok se
prema opéem podatku za Konavle u sredinu kolaca zati¢e deblja vostenjaca, a oko nje
grancice masline i lovorike (Balarin 1898:285; Boskovi¢ EZ FFZ SR 40; Bogdan-
-Bijeli¢ 1929:118; Vukmanovi¢ 1980:228). U Donjoj Stubici u Hrvatskom zagorju u
pogacu se utaknu &etiri Siljata drvca koja se ukraavaju, a u Susnjevu Selu i Cakoveu
u Lici u kola¢ se zatakne kitica (nije precizirano od cega se sastoji), koja ¢e tijekom
svadbe biti na zastavi, a oko nje se zati¢u male kitice koje ¢e kitidarke kasnije prisiti
svakom svatu na $esir. Kitice se oviju vrpcom, a medu njih se stavi lje$njaka, kukuru-
za, zita i dr. (Rajkovi¢ 1973:189; Bozicevi¢ 1910:238). Navedene varijante svatovske
grane donekle se razlikuju od uobicajenog oblika grane s ograncima i prostorno su
ogranicene, ali su zanimljive upravo zbog toga sto ih nalazimo u razli¢itim dijelovima
juznoslavenskog prostora.

Ukrasena svatovska grana ponegdje se javlja u nekim drugacijim oblicima i s dru-
gacijom namjenom. U Mrkonji¢-Gradu u Bosni ukrasena svatovska grana zataknuta
je u jabuku (Klari¢ 1897:701). U selu Zlot u sjeveroisto¢noj Srbiji u jabuci se nala-
ze tri grane koje kum s mladencima gada nozem prije ulaska u mladozenjinu ku¢u
(Dori¢ et al. 1977:132). Ponegdje u sjeverozapadnoj Hrvatskoj te u nekim mjestima
isto¢nog panonskog prostora u jabuku se zati¢e grancica, naj¢es¢e grandica ruzmarina.
Uglavnom se takva grancica pojavljuje u istim mjestima u kojima je potvrdena i sva-
tovska grana, ali se ponekad javlja i samostalno, ali na prostorima na kojima se i ona

> Bonifa¢i¢ Rozin IEF rkp. 433; Balarin 1898:285; Boskovi¢ EZ FFZ SR 40; Bogdan-Bijeli¢ 1929:118-119;
Pavlovi¢ 1928:228; Nedeljkovi¢ 1938:7; Filipovi¢ 1939:441; Etnografija... 1985:182; Vakarelski 1969:
291; Kepov 1936:82; Georgieva 1975:60; Dordevi¢ 1958:449; Trojanovi¢ 1911:69; Nikoli¢ 1910:203;
Antonijevi¢ 1971:449; Panteli¢ 1981:211; Boskovi¢-Mati¢ 1962:146; Mihailovi¢ 1971:91; Relji¢ 1965:
70; Rajkovi¢ 1982:141; Brdari¢ 1988:11; Lovreti¢ 1897:453; Janji¢ EZ FFZ SR 163; Petrovi¢ EZ FFZ
NR 145; Rajkovi¢ 1973:189; Bozi¢evi¢ 1910:238.



266 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

ponegdje potvrduje.* Zanimljiva je kombinacija kola¢a, jabuke i grancice u svadbe-
nim obicajima krapinskoga kraja u Hrvatskom zagorju. Svekrva doc¢ekuje nevjestu s
kola¢em na kojemu je jabuka u koju je zabodena grancica buspanja (Kozina 1988:52).
U vezi s navedenim primjerima zanimljiv je obic¢aj u nekim mjestima Dubrovackog
primorja. Nevjestini rodaci nose kumu i kumi te ostalima koji su bili u svadbi prve
Nove godine iza njene udaje posebnu oki¢enu naran¢u. U naran¢u se zabodu ogranci
masline s nanizanim smokvama tako da se pruti¢i poviju prema dolje i povezu dvama
koncima (Bonifa¢i¢ Rozin IEF rkp. 433).

Jos$ je jedna specifi¢na pojava u vezi sa svatovskom granom potvrdena u trima uda-
ljenim regijama. U Budins¢ini u Hrvatskom zagorju grana se za vrijeme pira pribija
u glavna vrata kuce, u Slavoniji i Srijemu, prema opéem podatku, grana se zatice za
gredu iznad trpeze, a u Aleksinackom Pomoravlju, u selima zapadno od Morave, sta-
blo s trideset i vi$e grancica se pri¢vr$¢uje na tavanicu (Brolich 1940:147; Stojanovi¢
1881:238; Antonijevi¢ 1975:146).

Za srednje Rodope u Bugarskoj karakteristicna je prijelazna varijanta izmedu
svadbene zastave i svadbenog drvca (Etnografija... 1985:178). Nerijetko su ukrasi na
barjacima u razlic¢itim regijama analogni ukrasima na svatovskoj grani u regijama u
kojima se ona javlja u svadbenim obicajima. U vezi s ovim pojedinostima zanimljiv je
specifi¢ni oblik svatovske grane u Lici, gdje kiticu zabodenu u kola¢ barjaktar mora
otkupiti da bi njome ukrasio svoj barjak (Bozi¢evi¢ 1910:238-239). Mozda je u vezi
s ovom pojavom, ali svakako nije bez znadenja, podatak iz Boke kotorske: U Risnu
barjak se vije samo kod mladine kuce. U ovoj se varosi pripovijeda da su nekad svarovi
mjesto barjaka nosili maslinovu granu, o éemu ima traga u narodnijem pjesmama. Danas
to biva samo ako je mladozenja u Zalosti, i na granu se priveze jedna marama (Stefanovié-
-Karadzi¢ 1953:118).

Jo$ bi se naslo sli¢nih primjera koji bi se mogli povezati sa svatovskom granom,
no sve te pojave (ukljucujuéi i navedene primjere) zahtijevaju cjelovitu analizu da bi
se mogle tipoloski odrediti. Na ovom mjestu mogude je na njih tek ukazati jer su
na specifican naéin povezane sa svatovskom granom od slucaja do slucaja, a cesto se
javljaju u istim regijama u kojima je grana sastavni dio svadbenih obi¢aja ili u njima
susjednim podru¢jima.

4.5.4. Priprema svatovske grane

Postoje razlike u pripremi svatovske grane, te kolaca u koji se grana zati¢e tamo gdje
je to uobicajeno, izmedu isto¢nog panonskog podruéja s jedne strane te isto¢ne Srbije,
Bugarske i dijelova Makedonije s druge strane, premda ta granica nije sasvim ostra. Za
druge regije ti se podaci ne navode, mozda zbog toga s$to je u njima grana tek iznimno
potvrdena, pa su, prema tome, i podaci oskudniji. U juznoj Dalmaciji u prvom redu,
a ponekad i drugdje, ta je grana oskudnije ukrasena, pa se otuda mozda pridaje manje

4 Kotarski 1916:209; Kozina 1988:52; Brolich 1940:147; Markovac 1935:249; Toldi 1978; Petrovi¢ EZ
FFZ NR 145; ibid. EZ FFZ NR 146; Ili¢ Oriov¢anin 1846:69-70.



Svatovska grana nije samo ukras 267

vaznosti i samoj njenoj pripremi. Nedostatak podataka moze znaciti i povr$nost zapi-
sivaca. To su, dakako, samo pretpostavke jer prave razloge zasad nije moguée utvrditi.
Gotovo da je u svim izvorima opisan oblik svatovske grane, ali neke druge pojedinosti
ne moraju uvijek biti naznacene, kao $to su, primjerice, priprema, namjena i funkcija
grane u svadbenim obicajima.

U isto¢nom panonskom prostoru te u Bunjevaca u okolici Budimpeste grana se
priprema u kudi kumova. Iz kumove kudée nosi se na pir. Ponekad se isti¢e da sama
kuma priprema granu,’ a ponegdje tu obavezu ima i starosvatica.® Zanimljivo je da se
i u Bobo$evu (Dupnisko) u Bugarskoj grana priprema i nosi na pir iz kumove kude
(Kepov 1936:82), $to je obrnuto od u Bugarskoj uobicajene pojave da je svatovska
grana upravo namijenjena kumu. U podrué¢ju Luznice i Nisave u isto¢noj Srbiji kola¢
s granom priprema domacin, no mogu ga pripremiti kum i stari svat, $to je zasad izo-
liran primjer na tom prostoru (Nikoli¢ 1910:203).

U isto¢noj Srbiji, u Bugarskoj i u Male$evu u Makedoniji svatovsku granu pripre-
maju djevojke. Priprema grane usko je vezana uz ritual mijesanja i pe¢enja svadbe-
nog kolaca.” Ta je pojava, dakle, karakteristicna za jugoisto¢ne dijelove jugoisto¢ne
Europe. U okolici Knjazevca u isto¢noj Srbiji naglasava se da kola¢e mora mijesiti i
pedi nevina djevojka, dok se ponegdje pazi da te poslove obavljaju djevojke koje imaju
zive roditelje (Relji¢ 1965:70; Panteli¢ 1981:211; Mihailovi¢ 1971:91; Antonijevi¢
1975:145; Nedeljkovi¢ 1938:7). Djevojke pripremaju granu i u selu Sv. Durad kod
Donjeg Miholjca u Slavoniji, u podru¢ju nekadasnje gornje Vojne krajine i u okolici
Ogulina u Lici, $to su znacajne analogije u odnosu na spomenuta udaljena jugoisto-
¢na podrudja u kojima je to karakteristi¢na pojava (Petrovi¢ EZ FFZ NR 146; Piprek
1914:183; Bozi¢evi¢ 1910:238).

Zanimljive su i pojedine specifi¢ne pojave koje na razli¢itim stranama imaju neke
srodne elemente. Tako u Gagrovcu i isto¢noj Srbiji te u Cilipima u Konavlima granu
ureduje nevjestina majka (u Cilipima u alternativi s nekom drugom enom iz njezine
kuce), dok u Donjoj Stubici u Hrvatskom zagorju kola¢ i granu pripremaju Zene iz
nevjestina roda ili njezina krsna kuma (Mihailovi¢ 1971:91; Boskovi¢ 1948; Rajkovi¢
1973:189-190). Specifican je podatak s podrucja Novske u zapadnoj Slavoniji gdje su
za izradu grane odgovorni djeveri (Petrovi¢ EZ FFZ NR 146). Premda na prvi pogled
postoji jasna granica izmedu odredenih pojava vezanih uz pripremu i namjenu svatov-
ske grane, poneka pojedinost narusava tu predodzbu i pokazuje analogije na etnicki
razli¢itim i zemljopisno medusobno udaljenim prostorima.

> Petrovi¢ EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145; Dermanovi¢ EZ FFZ SR 97; Deisinger NMB EA
4023; Tli¢ ONZO HAZU sign. NZ 112; Sarosacs 1968:119; Berkity 1839:326.

6 Tli¢ ONZO HAZU sign. NZ 112; Keseji¢ EZ FFZ SR 31; Petrovi¢ EZ FFZ NR 146; Filakovac 1906:
125; Nedi¢ ONZO HAZU sign. SZ 52; Deisinger NMB EA 4023.

7 Rajkovi¢ 1982:141; Boskovi¢-Mati¢ 1962:146; Dordevi¢ 1958:449; Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:
291; Etnografija... 1985:181.



268 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

4.5.5. Uloga svatovske grane u svadbenim obicajima

Svatovska grana ima viSestruku ulogu tijekom pira. Regionalne razlike ti¢u se osobe
kojoj se ona donosi ili pred koju se stavlja na stol, dakle, kojoj je namijenjena. U isto-
¢nom panonskom prostoru svatovska grana je u pravilu kumov i kumin dar nevjesti,
ponekad mladencima. Manje takvih potvrda ima i u nekim udaljenijim regijama: u
Bunjevaca u okolici Budimpeste, u Makedoniji u selu Trpejica na Ohridu, te u selu
Bobosevo (Dupnisko) u Bugarskoj (Berkity 1893:326; Deisinger NMB EA 3031;
ibid. NMB EA 4023; Leibman 1972:136; Kepov 1936:82). Ponegdje i stari svat
donosi svatovsku granu.® U Bugarskoj je obrnuta pojava — svatovska grana je nami-
jenjena kumu (Etnografija... 1981:178, 181; Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:291;
Georgieva 1975:60). U Zupi kraj Dubrovnika nevjesta daruje kumu oki¢enu granu
masline (Jovi¢ ONZO HAZU sign. SZ 161). Ponegdje u Bugarskoj grana nije nami-
jenjena samo kumu. U sjeverozapadnoj Bugarskoj svatovsko drvce moze dobiti i stari
svat, a sasvim rijetko i djever. Ponekad se ovdje priprema drvce i za mladoZenju, ali ga
u tom slucaju priprema kum (Emografija... 1985:181). U selu Pestani mladozenjina
majka daje mladoZenji grancicu s trima ograncima ukrasenima jabukama po dolasku
svatova (Leibman 1972:136). Jos jedino u podrucju sjeverne Hrvatske, u srpskog
zivlja, mladozenja dobiva granu, a daruju mu je djevojke (Piprek 1914:183).

Svatovskoj grani je za vrijeme pira mjesto na svadbenoj trpezi. U pojedinim uda-
ljenim regijama grana stoji na stolu pred kumom, tako u Sikirevcima i u Budrovcima
u isto¢noj Slavoniji, u Svetozarevu u Pomoravlju, u MaleSevu u Makedoniji i u selu
Bobosevo (Dupnisko) u Bugarskoj (Markovac 1935:254; Petrovi¢ EZ FFZ NR 133;
Trojanovi¢ 1911:69; Pavlovi¢ 1928:228; Kepov 1936:89). Cesice se istide da je grana
na stolu ispred kuma i starog svata: u Bunjevaca u okolici Budimpeste te po Srbiji i
Bugarskoj.” U Sokaca u Batkom Bregu grana je u prozoru iza leda kuma i staroga svata
(Ilic ONZO HAZU sign. NZ 112). U Gornjoj Resavi je grana na stolu ispred staroga
svata (Boskovi¢-Mati¢ 1962:146), a u Konavlima pred nevjestom (Balarin 1898:285)
ili izmedu nevjeste i mladozenje (Boskovi¢ EZ FFZ SR 40).

Specifi¢an je obicaj u Skopskoj kotlini gdje granu ¢uva maskirana osoba, a mla-
dozenja joj ukrade jabuke s grane i bjeZi s njima nevjesti, koja se ranije odvojila od
svatova u zasebnu prostoriju (Filipovi¢ 1939:441). Jo$ je jedna zanimljiva analogija
pojedinih elemenata obi¢aja u Makedoniji i u Hrvatskom zagorju. U selu Pestani na
Ohridu mladozenjina majka po dolasku svatova (a u selu Trpejca kuma) daje mla-
dozenji ruzinu grancicu s trima ograncima ukrasenima jabukama. On njome udara
nevjestu tri puta po ledima i nakon toga granu baca na krov. To se radi da bi nevjesta
radala djecu, kao $to ruza rada cvjetove (Leibman 1972:136). U okolici Krapine mla-
dozenjina majka takoder doc¢ekuje svatove s kolacem na kojemu je jabuka sa zataknu-
tom grancdicom, no ovdje ga daje nevjesti (Kozina 1988:52).

8 Tli¢ ONZO HAZU sign. NZ 112; Keseji¢ EZ FFZ SR 31; Brdari¢ 1988:11; Petrovi¢ EZ FFZ NR 146;
Domadinovi¢ EZ FFZ SR 144; Filakovac 1906:125; Nedi¢ ONZO HAZU sign. SZ 52.

> Berkity 1839:326; Panteli¢ 1981:211; Antonijevi¢ 1975:150; Dordevi¢ 1958:449; Mihailovi¢ 1971:
92; Vakarelski 1969:291; Etnografija... 1985:182.



Svatovska grana nije samo ukras 269

Zanimljive prostorne analogije pokazuje svatovska grana kao ukrasni dio kumova
priloga u hrani u Bunjevaca u okolici Budimpeste, u selu Otok u isto¢noj Slavoniji i u
selu Trpejca na Ohridu u Makedoniji (Berkity 1839:326; Lovreti¢ 1897:453; Leibman
1972:136). Nadalje, u Baranji, uz kuma, prilog u hrani ukrasen zabodenom granom u
kola¢ nose i stari svat i barjaktar (Brdari¢ 1988:11). U selu Baniéi u juznoj Dalmaciji
jedna djevojcica nosi kosaru s nevjestinim darovima (medu kojima je kola¢) ukrasenu
maslinovom granom; darovi su namijenjeni svatovima, dok u Zupi kod Dubrovnika
nevjesta nosi u kosari prilog u hrani ukrasen maslinovom granom u kumov dom
(Storelli 1935:185; Jovic ONZO HAZU sign. SZ 161). U isto¢nom panonskom pro-
storu svatovska se grana nosi u pravilu zajedno s prilogom u hrani, ali ne kao ukrasni
dio tog priloga, ve¢ kao dva odvojena dara. U selu Topolo u juznoj Dalmaciji oki¢ena
se maslinova grana stavlja na skrinju s opremom koju nevjesta donosi u svoj novi dom
(Lamza EZ FFZ SR 15).

Osim naznacenih regionalno specifi¢nih obicaja, uz svatovsku granu vezuju se i
obicaji koji nisu ujednaceni na svim podrudjima, ali odredeni zajednicki elementi
ponovno povezuju pojedine medusobno udaljene krajeve jugoisto¢ne Europe. Jedan
od karakteristi¢nih obicaja u isto¢nom panonskom podruéju je prodaja svatovske grane
uz licitaciju koja prati prodaju pojedinih njenih ukrasa. Uz to, svatovska grana se pro-
daje nadmetanjem i u Donjoj Stubici u sjeverozapadnoj Hrvatskoj, u Mrkonji¢-Gradu
(i u Bosni prema opéem podatku), u Bunjevaca u okolici Budimpeste i ponegdje u
Bugarskoj."” Pojedinosti toga obicaja razlikuju se od mjesta do mjesta, ali je u ¢jelini
rije¢ o istom obicaju. Prodaju vodi kum ili neki drugi svatovski casnik, u Mrkonji¢-
-Gradu obi¢no kum otkupljuje granu (Klari¢ 1897:701), a u Beravcima u Slavoniji je
otkupljuje za nevjestu (Bonifaci¢-Rozin IEF rkp. 282). Novac dobiven takvom “proda-
jom” grane najées¢e pripadne nevjesti."' U nekim dijelovima isto¢ne Panonije svatovska
grana se izlomi ili sasijeCe, a za njezine se dijelove otimaju svatovi ili djeca,' ili se sva-
tovi natje¢u tko e prvi dograbiti i razlomiti granu (Ili¢c ONZO HAZU sign. NZ 112).
Uni$tavanje svatovske grane poznato je i Bugarima te u selu Si¢evu na podrucju Nisave
u jugoisto¢noj Srbiji, gdje djevojke izlome prvo granu, a onda i kola¢ u koji je grana bila
zataknuta, otimaju se za njih, dok ih u ostalim selima dijele medu sobom (Vakarelski
1969:291; Mihailovi¢ 1971:93). U Donjoj Stubici pri licitaciji sume po¢nu se za nju
otimati svatovi koji najprije izvade ukrasne prutove iz pogace (Rajkovi¢ 1973:190). U
nekim dijelovima isto¢ne Srbije i u Malesevu u Makedoniji kola¢ sa svatovskom granom
se lomi. U Gornjoj Resavi u sjeveroisto¢noj Srbiji svatovi se otimaju za komad kolaca,
a u nekim krajevima isto¢ne Srbije i u Male$evu kola¢ se dijeli svatovima (Boskovi¢-

1% Rajkovi¢ 1973:189; Klari¢ 1897:701; K. 1870:434; Berkity 1839:326; Deisinger NMB EA 3031; ibid.
NMB EA 4023; Vakarelski 1969:291.

1 Markovac 1953:255; DPermanovi¢ EZ FFZ SR 97; Lovreti¢ 1897:454; Filakovac 1906:125; Mihaljev
1976:39; Berkity 1839:327; rjede mladencima (Markovi¢ 1986:42; Petrovi¢ EZ FFZ NR 133) ili onome
tko je otkupi (Deisinger NMB EA 4023; Petrovi¢ EZ FFZ NR 133; Klari¢ 1897:701; K. 1870:434).

12 gpaniéek EZ FFZ NR 72; Petrovi¢ EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145; Dermanovi¢ EZ FFZ SR
97; Filakovac 1906:125; Janji¢ EZ FFZ SR 163.



270 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

-Mati¢ 1962:154, 166; Relji¢ 1965:70; Nikoli¢ 1910:203; Dordevi¢ 1958:449).
Prema drugom izvoru u Malesevu djevojka razdijeli momcima kola¢ koji je mijesila
da se uskoro ozene (Pavlovi¢ 1928:228). Kola¢ s granom lomi se naj¢es¢e nad glavama
mladenaca, a sudionici svadbe ponegdje moraju okusiti komadi¢ toga kola¢a (Rajkovi¢
1982:142; Trojanovi¢ 1911:69; Dordevi¢ 1985:449). U nekim mjestima Pomoravlja
i isto¢ne Srbije novcem se dariva kola¢ u koji je utaknuta grana (Rajkovi¢ 1982:142;
Boskovi¢-Mati¢ 1962:146, 166; Antonijevi¢ 1975:145). Ponegdje stari svat vodi kolo
drzedi u ruci kola¢ s granom (Rajkovi¢ 1982:142; Trojanovi¢ 1911:69; Boskovi¢-Mati¢
1962:146, 166). Osim $to u sebi sadrZe izvjesna regionalna obiljezja, neki od nabroja-
nih obicaja u isto¢noj Srbiji znacajni su jer sli¢nih postupaka u pojedinim potvrdama
ima i u nekim drugim krajevima. U Sikirevcima u Slavoniji svatovi na svatovsku granu
bacaju novac (Markovi¢ 1986:42). U Konavlima se stari svat s granom u kola¢u okrece
i pjeva (Bogdan-Bijeli¢ 1929:137; Vukmanovi¢ 1980:228), dok u trakijskih i maloa-
zijskih Bugara sudionici svatova koji zele povesti kolo uzimaju od kuma u ruke kola¢ s
granom i zaplesu (Vakarelski 1935:354).

Za svatovsku granu postoji niz lokalnih naziva. Kao zanimljive analogije valja
izdvojiti nazive #rn po Bugarskoj i Bosanskoj Posavini (Etmografija... 1985:178; Nedi¢
ONZO HAZU sign. SZ 52; Janji¢ EZ FFZ SR 163) te nazive kumov(s)ka grana po
isto¢noj Slavoniji (Domaéinovi¢ EZ FFZ SR 144; Dermanovi¢ EZ FFZ SR 97; Mar-
kovi¢ 1986:42; Petrovi¢ EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145) i kumovo drvo
ili droce po Bugarskoj (Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:291; Etnografija... 1985:1-
75). Zanimljive su potvrde naziva krava(l)j upravo za svatovsku granu u selu Otok u
isto¢noj Slavoniji, odnosno za svatovski kola¢ u koji je zabodeno nekoliko grancica
razlic¢itog bilja u podru¢ju Velika Trnova u Bugarskoj (Lovreti¢ 1897:453; Georgieva
1975:60). Inace je kravaj naziv za svatovski kolac ili prilog u hrani slicnog prostornog
razmje$taja kao i svatovska grana (Cerneli¢ 1989:21-31).

4.5.6. Zavrsna rijec

U analitickom prikazu oblika, namjene i pojedinih obicaja vezanih uz svatovsku
granu uocen je niz zajednickih elemenata koji povezuju razlicite krajeve juznoslaven-
skog prostora i pored svih regionalnih obiljezja grane. Za neke od tih krajeva ve¢ su
i ranije utvrdeni stanoviti analogni kulturni elementi, s jedne strane podrudje isto¢ne
Slavonije, Like, isto¢ne Srbije, Bugarske i dijelova Makedonije (Gavazzi 1978:47), a s
druge strane Slavonija i juzna Dalmacija (Stojanovi¢ 1967:105-155; Belaj 1972:195-
197). N. Panteli¢ je zapazio da obiiaji u severoistocnoj Srbiji sadrze neke slicne i podu-
darne elemente koji se nalaze i u drugim perifernim oblastima nase zemlje, na pr. duz
Jjadranskog zaleda i u Istri (Panteli¢ 1981:200).

U opseznijoj studiji koja se bavi bunjevackim svadbenim obicajima utvrden je niz
zajednickih elemenata u svadbenim obi¢ajima Bunjevaca i stanovnistva sjeveroisto-
¢ne Srbije, Crne Gore, Boke kotorske, duz jadranskog podru¢ja sa Sirim dinarskim
zaledem, ukljucujuéi jugozapadnu Bosnu i dijelove Hercegovine, pa i sve do Istre



Svatovska grana nije samo ukras 271

(Cerneli¢ 1991). Analiti¢ki prikaz svatovske grane potkrepljuje neka ranija zapazanja
i upucuje da zajednicke elemente treba traziti i dalje, u $irem panonskom podrucju
te u juznim i isto¢nim dijelovima jugoisto¢ne Europe. Analiza njezina rasirenja i
naziva kravaj u svadbenim obicajima pokazala je sli¢cnu prostornu zastupljenost (ibid.
1989:21-31). Osim toga, pojava svatovske grane, kao i uloga kola¢a u blagoslovu i
prstenovanju,'” a i neke druge pojedinosti bunjevackih svadbenih obicaja, upuéuju
na ¢injenicu da ogranak podunavskih Bunjevaca nema sasvim jedinstveno kulturno
naslijede. To istovremeno znaci da sve regionalne skupine Bunjevaca u Podunavlju ne
moraju potjecati s istoga prostorno ograni¢enoga mati¢nog podrucja te da su se na
sjever mogle doseljavati razli¢itim putovima i u razli¢ito vrijeme.

Sve te zanimljive pojedinosti ukazuju na potrebu daljnjeg istrazivanja zajednickih
elemenata i razlika u svadbenim obicajima juznoslavenskih naroda, pa i u nekim dru-
gim odabranim etnoloskim pojavama, $to bi moglo dati pouzdanije potvrde moguce
kulturne srodnosti i povezanosti razli¢itih i prostorno udaljenih skupina stanovnis-
tva.

Pokusaj osnovnog analitickog prikaza podataka o svatovskoj grani pokazuje da
je rije¢ o pojavi ije bi izvori$te moralo biti zajednicko pojedinim juznoslavenskim
skupinama. Ta spoznaja upuduje na daljnje traZenje izvorista ove pojave, tim vise $to
je poznata i ostalim Slavenima te pojedinim europskim narodima. Proucavanju sva-
tovske grane u tim okvirima treba prethoditi temeljit analiticki i komparativni postu-
pak da bi se utvrdilo moguce zajednicko slavensko, odnosno indoeuropsko ishodiste
osnovnih pojava te povijesne okolnosti koje su utjecale na razmjestaj karakteristi¢nih
pojedinosti u prostoru. Takva analiza moze biti predmetom samo jedne $ire studije.
Zasad se moze govoriti samo o osnovnom zajedni¢kom porijeklu svatovske grane
unutar juznoslavenskog etnickog i prostornog okvira (ali u tom okviru i o njenom ne
sasvim jednostavnom radirenju i neravhomjernom pojavljivanju). Te spoznaje mogu
biti polaziste za trazenje izvorista ove pojave u $irim slavenskim i indoeuropskim okvi-
rima. A o simboli¢nim, magijskim i drugim moguc¢im znadenjima svatovske grane
nekom drugom prilikom...

3 Ova je pojava razmatrana u poglavlju o ulozi kola¢a u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca.



272 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije




5. KRITICKI OSVRT NA DOPRINOS ISTRAZIVANJU BUNJEVACKE
ETNOGENEZE SRPSKOG ETNOLOGA JOVANA ERDELJANOVICA

edna od tema koja je zaokupljala mnoge znanstvenike, koji su u svom radu razma-
Jtrali pitanja bunjevacke tradicijske bastine, bilo je pitanje etnogeneze Bunjevaca.
ritom su posebnu pozornost usmjeravali prema njihovom etnickom nazivu, pa
su mnogi autori pokusavali utvrditi podrijetlo samoga naziva. Ponekad su se u tim
pokusajima brkali pojmovi pa se pitanje etnogeneze mijesalo s pitanjem narodne
pripadnosti Bunjevaca. Ponekad se to ¢inilo iz neznanja, a ponekad namjerno da
bi se zamutilo pitanje pripadnosti Bunjevaca hrvatskome narodu. Tim se pitanjima
ne¢u posebno baviti. Trebalo bi napisati posebnu studiju da se sva miljenja priku-
pe, prikazu i da se konacno rijesi pitanje podrijetla toga naziva. Noviji radovi koji
se doti¢u tog pitanja ne predlazu nova rjesenja, ve¢ njihovi autori samo nizu razli-
¢ite prethodne interpretacije i misljenja, te se priklanjaju nekom od njih, za koje
smatraju da je najvjerojatnije. Bilo je pokusaja da se neka od njih i potkrijepe, ali
konacan odgovor na to pitanje jo$ se ne nazire (Sekuli¢ 1991:16-29; Paveli¢ 1991:
75-83).! Mnogi od ranijih pokusaja objasnjenja podrijetla etnika Bunjevac nisu bili
utemeljeni na ¢injenicama. U svakom slucaju nisu se zasnivali na dovoljno ¢vrstoj i
uvjerljivoj osnovi, ve¢ se uglavnom promisljalo tko su, $to su i odakle su Bunjevci.
Jedina studija koja se tim pitanjem obuhvatno bavila jest knjiga srpskog etnologa
Jovana Erdeljanovi¢a O poreklu Bunjevaca. Ovaj je autor pri proucavanju podrijetla
Bunjevaca i srodnosti njihovih triju ogranaka obratio pozornost na vise ¢initelja, a
to su: povijesni podaci, jezi¢ne osobine, predaje o podrijetlu, prezimena bunjevackih
rodova i pojedini vazniji bunjevacki obi¢aji. Na taj nac¢in tom se problematikom nije
bavio niti jedan autor sve do nasih dana. Ve¢ bi sama ta ¢injenica bila dovoljna da
se njegovoj studiji posveti vise pozornosti. Vise je razloga zbog kojih to djelo treba
posebno vrednovati. Mnogi kasniji autori koji su ocjenjivali Erdeljanovi¢evu knjigu s
jedne su je strane samo hvalili, bez kritickog osvrta na bilo koju od njegovih postavki,
a s druge strane, drugi su pisci isticali samo njegove neprihvatljive zakljucke i pritom
zanemarivali ukupne rezultate njegovih istrazivanja. Stoga je Erdeljanovi¢evo djelo
potrebno u ¢jelini sagledati i ocijeniti. Od etnologa je jedino Mario Petri¢ pravilno
procijenio dobre strane ovoga djela, istaknuo rezultate koji su prihvatljivi i korisni, ali
i ukazao na one koji to nisu (Petri¢ 1966:87-88). Na to pitanje ponovno ¢u se vratiti
u kasnijem kritickom procjenjivanju ukupnog Erdeljanovi¢eva doprinosa proucavanju

' Kiriticki osvrt na neke od tih pokusaja vidi u: Andri¢ 1994:228-230.



274 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

etnogeneze Bunjevaca. Kako i sam naslov knjige sugerira, Erdeljanovi¢ je pristupio
istrazivanju s ciljem proucavanja podrijetla Bunjevaca. Prije samog kritickog prikaza
knjige valja odmah upozoriti na njezinu kontroverznost, a ona poglavito proizlazi
iz nesklada izmedu ispravnog metodickog pristupa problemu proslosti bunjevackih
ogranaka i neadekvatno i tendenciozno postavljenog cilja istrazivanja. Ve¢ina je rezul-
tata do kojih je pritom dosSao na osnovi raznovrsnih etnoloskih i drugih podataka
utemeljena i potkrijepljena. Sto se njegovih povijesnih istrazivanja ti¢e, misljenja sam
da bi o tome prosudbu ipak trebali dati sami povjesnicari. Jedan od njegovih zaklju-
¢aka neutemeljen je i neprihvatljiv jer niti etnoloska analiza grade, koja mu prethodi
i na kojoj se dobrim dijelom temelji, takav zaklju¢ak ne potkrepljuje. A Erdeljanovi¢
je u prvom redu bio etnolog. Prema tome, moze se pretpostaviti da je taj zakljucak
bio unaprijed zadan i da su provedena etnoloska istraZivanja imala kao cilj njegovu
potvrdu. Premda ona to nisu pokazala, Erdeljanovi¢ svoj zaklju¢ak o Bunjevcima kao
Srbima katolicke vjere ipak iznosi kao da prethodno analizirani podaci doista daju
osnovu za takav zaklju¢ak. O tome i drugim Erdeljanovi¢evim zakljuécima jo§ ée
kasnije biti rijeci.

Pri procjeni ukupnog Erdeljanovi¢eva doprinosa proucavanju podrijetla Bunjevaca
valja dobro razluciti njegovu etnolosku gradu i klasifikaciju te grade od znanstvenoga
dijela, odnosno od onoga dijela u kojemu iznosi zakljucke koji bi trebali proizlaziti
na osnovi prethodnog analitickog postupka. Prvo ¢u se osvrnuti na etnolosku gradu.
Jednim dijelom on koristi tada postoje¢u objavljenu gradu, a dijelom i vlastite podatke
ili podatke svojih povjerenika za pojedina podru¢ja. Poglavlje u kojemu Erdeljanovi¢
iznosi etnolosku gradu naslovljeno je: Glavniji obicaji bunjevacki, a razmatraju se
bozi¢ni i svadbeni obicaji, slava (krsno ime), Zetveni obicaji, obicaj kraljica i divan.
Budu¢i da u svojim istrazivanjima bunjevacke tradicijske bastine veéinom polazim
od svadbenih obicaja, ocjena njegovoga nacina klasifikacije podataka ¢e u prvome
redu polaziti od tih pojava, premda je njegov pristup i pri obradi ostalih tema isti.
O Erdeljanovi¢evu djelu ve¢ je dijelom bilo rije¢i u mojim ranijim istrazivanjima
(Cerneli¢ 1991). Neke od tih procjena treba ponoviti i dopuniti.

Poput veéine autora koji su pisali o svadbenim obicajima podunavskih Bunjevaca, i
Erdeljanovi¢ samo rekapitulira i sazima ranije objavljenu gradu o njihovim svadbenim
obicajima, bez posebnog kriti¢kog osvrta. Erdeljanovi¢ uopéeno kaze da se opisi obi-
¢aja backih i subotickih Bunjevaca ne slazu potpuno te da osobito odstupa Szdricsev
opis, ¢emu je, prema njemu, uzrok veca starina opisanih obicaja. Takva ocjena je
povr$na i sasvim uopcena jer Erdeljanovi¢ ne uocava (ili tome ne pridaje vaznost) da
su raniji autori zapravo uopéavali gradu za sve backe Bunjevce na osnovi opisa subo-
tickih svadbenih obicaja. I sam se tom gradom sluzi, uz rijetko iznosenje pojedinosti
iz drugih mjesta (Sombor i Bajmok). Na taj nadin, ni njegova inace dosta oskudna
grada uglavnom ne moze posluziti kao izvor novih podataka jer smo iste ve¢ nasli i u
radovima starijih pisaca. Erdeljanovi¢ je, kao stru¢njak etnolog, trebao na te ¢injenice
barem upozoriti, ako ve¢ sam nije smatrao da bi te podatke bilo potrebno provijeriti
terenskim ispitivanjima te prikupiti gradu i iz drugih bunjevackih naselja u Backoj.
Na taj nadin postupa poput ranijih autora, koji su prenosili i preuzimali podatke jedni



Kriticki osvrt na doprinos istrazivanju bunjevacke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanovica 275

od drugih. Za razliku od Erdeljanovica, oni su sve podatke iznosili kao da su ih sami
prikupili jer nisu upuéivali na iste ili razli¢ite podatke drugih autora koji su o istoj
temi ranije pisali. Dakle, Erdeljanovi¢ kao etnolog po struci nije se trebao osloniti
samo na uopcene podatke prethodnih autora i na podatke o samo suboti¢kim svadbe-
nim obicajima, bez njihove prethodne kriticke ocjene. Osim toga, morao je terenskim
ispitivanjem obuhvatiti barem dio drugih naselja backih Bunjevaca. Nesto oskudnih
podataka koje iznosi za Sombor i Bajmok jedva je vrijedno spomena (ibid. 16-19).
Erdeljanovi¢eva grada koja se odnosi na primorsko-licke Bunjevce vazan je izvor
podataka, ponajprije zbog toga $to je objavljene grade za to podruéje u to vrijeme bilo
veoma malo. Nazalost, ni kasnije situacija nije bila bolja. Tu gradu on izlaze prema
vlastitim terenskim ispitivanjima u juznom dijelu Like, u Gracacu i Stikadi, te prema
podacima svojih suradnika iz podru¢ja izmedu Gospica i Lovinca, Velebitskog podgo-
rja, sjevernijih dijelova Like, Otockog kotara (op¢ina Vrhovine), Li¢kog Cerja i okoli-
ce Brinja. Pritom uzima u obzir podatke koji se ti¢u i Bunjevaca i pravoslavnog stano-
vni$tva navedenih dijelova Like i Primorja. Veéina tih podrudja nije ba$ gusto naseljena
Bunjevcima, dok su, pak, druga takva podrudja izostavljena. Erdeljanovi¢, dakle, nije
obuhvatio obicaje Sireg podruéja Like i Primorja u kojem obitavaju Bunjevci ovoga
ogranka. U prikazu same grade uglavnom ne pravi razliku izmedu srpskih i bunjeva-
¢kih obic¢aja. Osnovna mana njegova prikaza je ta $to sve iznesene ¢injenice pripisuje
primorsko-lickim Bunjevcima. Pritom daje op¢i pregled svadbenih obicaja koji se
odnosi na podrugje koje je samo dijelom bunjevacko. Stoga Erdeljanovi¢ nepravilno,
ili je mozda bolje re¢i preuopéeno, koristi pojam primorsko-licki Bunjevci. Takoder,
ne isti¢e ¢injenicu da uz Bunjevce i pravoslavno srpsko stanovnistvo, ¢ije obicaje uspo-
reduje s bunjevackim, na tim podruéjima Zivi i drugo hrvatsko stanovni$tvo razlici-
tog podrijetla. Zasto njihove obicaje ne usporeduje s bunjevackim? U prikazu grade
Erdeljanovi¢ je povrian, zanemaruje etnicke razlike razmatranih krajeva i svodi ih na
zajednicki nazivnik. Zanimljivo je da u svojim prethodnim razmatranjima prema tim
pitanjima ima razli¢it odnos. Tako, primjerice, kada razmatra govor svih bunjevackih
ogranaka, isti¢e da se strogo naucno uzevsi ne moze istina govoriti o nekom “bunjeva-
Ckom” govoru kao jednostavnoj celini, ali se on ipak ima smatrati kao govorna grupa
kojoj su mnoge osobine zajednicke i koja je ujedno deo Sire jezicne zajednice (Erdeljanovi¢
1930:257). Jesu li iste jezi¢ne osobine kod svih skupina o ¢ijim obi¢ajima na ovom
podru¢ju donosi podatke? Erdeljanovi¢ takoder pravilno pristupa nac¢inu sistemati-
ziranja i prikaza grade te naglasava: Posto bi nas poredenje svekolikog Zivota i obicaja
Bunjevaca i suvise daleko odvelo - a ono za pitanje o njihovom poreklu nije ni potrebno
- ograniicemo se ovde samo na one obilaje i pojave, koji su najbolje prouceni, a ujedno
i vrlo karakteristicni (ibid. 184). Navedeni citati pokazuju da Erdeljanovi¢ ima dobra
polazi$ta, medutim, pri iznoSenju grade i njezinoj analizi on ih se ne pridrzava u
potpunosti. On govori o svadbenim obicajima primorsko-lickih Bunjevaca, a pritom
ih jasno ne razlikuje od obicaja ostalog hrvatskog i srpskog stanovnistva ovih krajeva.
Sve prikazane obicaje Erdeljanovi¢ bez ikakvih ograda ubraja u bunjevacke, premda
su neki od njih opéeg karaktera i rasirenja, pa i na ovome uzem podrudju mogu biti
zajednicki Bunjevcima i ostalom stanovni$tvu. Erdeljanovi¢ potpuno zanemaruje svoja



276 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

upravo citirana polaziSta i ne pravi razliku izmedu specifi¢nih, posebnih i karakteristi-
¢nih elemenata u svadbenim obicajima Bunjevaca te op¢ih i Sire poznatih elemenata
u svadbenim obicajima uopée. Ova druga vrsta podataka ne moze se smatrati relevan-
tnom za usporedivanje i utvrdivanje zajednickog podrijetla svih bunjevackih ogranaka
(Cerneli¢ 1991:19-20).

Isto tako nije jasno zasto Erdeljanovi¢ u razmatranje pitanja podrijetla Bunjevaca
nije uvrstio i podru¢je Gorskog kotara, buduéi da ima povijesnih potvrda o njihovim
videkratnim seobama u Li¢ (Pavi¢i¢ 1966:314, 343-354, i dr.). U Gorskom kotaru
ima takoder potvrda o postojanju bunjevackih prezimena u proslosti, a dijelom i u
sadasnjosti (osobito u mjestima Li¢, Mrkopalj, Delnice, Fuzine, Ravna Gora i Cabar)
(Buri¢ 1983:67-367). Ta su saznanja o Gorskom kotaru objavljena u kasnijem razdo-
blju, no autori podatke crpe iz starijih izvora, koji su i Erdeljanovi¢u mogli biti dostu-
pni. I sam zapravo spominje te seobe, no u prikazu grade zanemaruje to podrugje.

Kada govori o dalmatinskim Bunjevcima, Erdeljanovi¢ oéito podrazumijeva katoli-
¢ko stanovnistvo sjeverne i srednje Dalmacije uopée, jer i njegova terenska ispitivanja
obuhvacaju neke lokalitete Bukovice, Ravnih kotara, Kninske, Vilicke i Imotske krajine
u kojima Bunjevci Zive uz pravoslavno stanovnistvo koje je Erdeljanovi¢ takoder obu-
hvatio u svojim istrazivanjima. U prikazu Fortisova i Lovri¢eva djela uocava se da on
izjednacava Bunjevce s katolickim Morlacima ¢ije obicaje ti pisci opisuju, a odnose se
na podrugja koja su, po Erdeljanovi¢u, bunjevacka. Fortisov opis odnosi se na sjevernu
i srednju Dalmaciju, osobito na Kotare, okolicu Knina i Sinja, dok Lovri¢ sam istice
da se njegovi podaci vezu uz kraj pocevsi od izvora Cetine do Trilja. Iz ovih se podata-
ka moze izvesti zaklju¢ak da Erdeljanovi¢ smatra da je cjelokupno podrugje sjeverne i
srednje Dalmacije nastanjeno Bunjevcima, ¢ije je ime po njemu sinonim za katolicko
stanovnistvo, a osim toga i za negdasnje stanovnistvo tih krajeva, iz vremena Lovri¢a
i Fortisa. Nema sumnje da su ta dva starija izvora za nasa razmatranja osobito drago-
cjena jer u njima nalazimo brojne zajednicke elemente s ostalim bunjevackim ogran-
cima (Fortis 1984; Lovri¢ 1948). Medutim, Erdeljanovi¢evo izjednacavanje katolickih
Morlaka s Bunjevcima (a to bi znacilo da je rije¢ o stanovni$tvu jedinstvenog etnickog
sastava i podrijetla i to u duzem vremenskom razdoblju) nije dovoljno argumentira-
no. Erdeljanovi¢ zanemaruje brojne seobe na tom prostoru, o kojima i sam donosi
podatke. Takvo stajaliste je u isto vrijeme u neskladu s nekim od njegovih konstatacija
o sastavu dalmatinskog stanovni$tva: Pokazano doseljavanje, smenjivanje i delimicno
mesanje starog stanovnistva s novim daju nam dovoljno objasnjenja za sve pojave u etnic-
kim prilikama i za sve razlike u etnickim osobinama danasnjeg dalmatinskog stanovnis-
tva: kako u njegovu jeziku tako i u celokupnom zivotu i obicajima (Erdeljanovi¢ 1930:
53). Na osnovi bunjevackih prezimena, pak, tvrdi da se najveci broj karakteristi¢nih i
rijetkih prezimena nalazi u posiroj oblasti s obe strane Dinare izmedu Jadranskog Mora
s jedne i reke Neretve i Vrbasa s druge strane, da bi na kraju svoje knjige kao jedan od
zakljucaka naveo: Da su preci svih Bunjevaca bili vecim delom iseljenici iz zapadne Bosne
i zapadne Hercegovine i iz susednih krajeva srednje Bosne i donje Hercegovine, koji su se
kao ogranci od tamosnjeih rodova naseg naroda obe vere preseljavali u Dalmaciju pocevsi
jos od 13. veka, ali poglavito od vremena turskog osvajanja Dalmacije (1511-1533. godi-



Kriticki osvrt na doprinos istrazivanju bunjevacke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanovica 277

ne) (ibid. 182, 393-394). U svojem prikazu grade Erdeljanovi¢ je uzeo u obzir samo
podrucje sjeverne i srednje Dalmacije, bez dijelova Bosne i Hercegovine iz kojih su
prema njegovom zakljucku Bunjevci potekli. To je jedna od vaznijih zamjerki, bududi
da mu je cilj utvrditi podrijetlo bunjevackih skupina. Ne moze se pritom zanemariti
podrugje koje i sam autor drzi njihovim mogud¢im ishodistem. U odnosu na etnicko
odredenje Bunjevaca Erdeljanovi¢ nije dosljedan ni u svojim razmatranjima svadbenih
obicaja ni drugih etnoloskih tema kada zajednicke elemente sveukupnog stanovnistva
dalmatinskog zaleda proglasava bunjevackim. Zasto to ¢ini postaje jasnije tek kasnije
kada u svojim zavr$nim razmatranjima pokusava dokazati da je sav taj prostor uslijed
raseljavanja Hrvata ¢akavaca novim doseljavanjima postao etnicko srpski. To $to su ti
doseljenici ve¢inom katolici objasnjava njihovim kasnijim pokatoli¢avanjem. No, taj
aspekt njegova djela kasnije ¢emo podrobnije kriticki razmotriti. Pri tom etnickom
zamuéivanju toga podrucja u svojoj etnoloskoj analizi ponovno (kao $to je to bio slu-
¢aj s primorsko-lickim Bunjevcima) ne vodi ra¢una o razlici izmedu op¢ih i specifi¢nih
kulturnih elemenata, $to je neophodno ako se uz pomo¢ etnoloske znanosti zeli uci
u trag podrijetlu jedne etnicke skupine. Osim toga, zanemario je dru$tveno-gospo-
darske, kulturne i etnicke promjene na podrudju koje je u proslosti u znatnoj mjeri
bilo izlozeno takvim procesima (Cerneli¢ 1991:20-21). Sire dalmatinsko-dinarsko
podru¢je upravo je onaj prostor u kojem se u takvim okolnostima oblikovala etnicka
skupina bunjevac¢kih Hrvata. Tim vise, podru¢je Bosne i Hercegovine, barem one
njegove dijelove iz kojih je bilo preseljavanja u Dalmaciju i iz nje, o kojima uostalom
i sam Erdeljanovi¢ donosi podatke, ne bi se smjelo izostaviti pri etnoloskom istrazi-
vanju ove vrste.

Ako se procjenjuje Erdeljanovi¢ev ukupan doprinos, treba re¢i da je u osnovi njego-
vo proucavanje podrijetla i srodnosti triju bunjevackih ogranaka pravilno postavljeno i
dijelom pravilno provedeno. Ve¢ i naprijed izneseni podaci pokazuju da je povremeno
dolazilo do razmimoilazenja izmedu tih postavki i njihove provedbe. Pokusat ¢u nada-
lje utvrditi $to je tome uzrok. Prije toga treba se osvrnuti na jedan raniji prilog Marija
Petri¢a u kojem autor izmedu ostalog daje kra¢u ocjenu ovoga djela. U svom prilogu
Petri¢ dopunjava Erdeljanovi¢eve podatke o prezimenima s bosanske strane Dinare —
iz Livanjskog i Duvanjskog polja, iz Rame, Kupresa i zapadnih dijelova Hercegovine,
te time potkrepljuje njegovu tvrdnju da prvobitnu postojbinu vedine bunjevackih
rodova treba traziti u zapadnoj Bosni i zapadnoj Hercegovini. Erdeljanovi¢ je to
pravilno pretpostavio koriste¢i se u prvom redu povijesnim podacima, ali ne i istra-
zivanjem prezimena bunjevackih rodova, koje bi tu pretpostavku moglo potkrijepiti.
Petri¢ sazima rezultate Erdeljanovicevih istrazivanja i ocjenjuje njegov doprinos ovom
pitanju. Premda ¢u pritom ponoviti neke od naprijed spomenutih pojedinosti, najbo-
lje je citirati Petricev osvrt u cjelini:

Etnicka proslost Bunjevaca, odnosno bunjevackih grupa, bila je predmet ispitivanja
velikog broja istrazivaca, (iji rezultati, kako o ishodistu i vremenu doseljavanja tako i o
porijeklu samoga imena, nisu dali pribvatljive odgovore i rjesenja ovoga dosta znacajnog
pitanja nase kulturne historije. Najobuhvatnije i metodski naispravnije prisao je ovom
problemu Jovan Erdeljanovic, koji je na temelju historijskibh izvora, narodnog govora,



278 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

patronimike, narodne tradicije i obicaja dao iscrpnu studiju poznatu pod naslovom: “O
poreklu Bunjevaca’. Rezultati Erdeljanovicevih ispitivanja svode se uglavnom na slijedece:
da su sve tri grupe naseg naroda, koje se oznalavaju ili nazivaju Bunjevcima, odnosno
Bunijevcima - dalmatinska, primorsko-licka i podunavska - u osnovi nesumnjivo zajedni-
Ckog porijekla. Nadalje, da su primorsko-licki i podunavski Bunjevci porijeklom od dal-
matinskih Bunjevaca; da su preci primorsko-lickih i podunavskih Bunjevaca w masi (kao
srazmjerno velike narodne grupe iselili iz Dalmacije w vremenu oko 1622. godine; da su
preci svibh Bunjevaca najvecim dijelom iseljenici iz zapadne Bosne i zapadne Hercegovine,
koji su se kao ogranci od tamosnjib rodova naseg naroda obiju vjera preseljavali u
Dalmaciju pocevsi jos od 13. vijeka, ali poglavito od vremena turskog osvojenja Dalmacije
(1511-1533); da se svaka od ove tri grupe Bunjevaca kasnije, od 1622. godine do danas,
mijesala i sa drugim etnickim elementima naseg naroda i uslijed toga dobila i dosta novih
osobina i obilaja, i, konacno da je naziv Bunjevci (“bunjevci”) postao w Dalmaciji, a
morao je postati u vijekovima izmedu 13. i 17. Dali su ga tamosnji pravoslavni Srbi svo-
Jim katolickim sunarodnjacima iz podsmijeha zbog nerazumljivog jezika na kome se kod
njib Citaju molitve i sluzba bozja, a njih su, opet, ti njihovi katolicki sunarodnjaci nazvali
iz podsmijeha “rkacima” (zbog njihove “grike” viere).

I dalje: Analizirajuci kriticki radove prethodnika, Erdeljanovic je izvrsio sistematsku
klasifikaciju cjelokupne grade do koje su vec bili dosli drugi, a sam je prikupio obilje poda-
taka, narocito historijskib i etnoloskih. Na taj nalin i rezultati do kojih je dosao u svojoj
studiji umnogome su pribvatljivi i blizi pravoj nauinoj istini. Dakako, neke pojedinosti
u njegovome radu nece moci izdrgati strogu kritiku i one ce zahtijevati reviziju i dalja
istrazivanja u cilju potpunijeg objasnjenja ovog problema. 1o se na prvom mjestu odnosi
na tumacenje nastanka imena Bunjevac - koje izvodi od glagola “bunjati”, w znacenju
- nerazumljivo govoriti - kojim su se posluzili pravoslavni, da oznace porugljivim prizvu-
kom nerazumljivu sluzbu boZju katolika na latinskom jeziku i to u 13. - 17. vijeku u
Dalmaciji. U pogledu vremena nastanka imena Bunjevac njegova bi pretpostavka odgova-
rala, ali glagol “bunjati” u tom obliku i znacenju nije dosad nopce urvrden nego suponiran.
Isto tako, ne moze se primiti ni Erdeljanoviceva tvrdnja, da je svatovsko zvanje — “stacel”,
Staceo”, “stacil” - neki bunjevacki specifikum, jer je poznato da su to zvanje poznavali
i gradiséanski Hrvati i prije 16. vijeka. Medutim, ove pojedinosti ni u kom slucaju ne
umanjuju vrijednost njegovih zakljucaka, na prvom mjestu onih o porijeklu i ishodistu
bunjevackim rodovima koje je, po nasem misljenju, s pravom lokalizirao u zapadnoj
Bosni i zapadnoj Hercegovini. Brojna, jednaka prezimena kod sve tri bunjevacke grupe,
historijskim podacima utvrdena kretanja stanovnistva, svima zajednicke etnografske kara-
kteristike kao i govorne osobine, sve to, vec samo po sebi, ukazuje na srodstvo i zajednicko
porijeklo svibh danasnjih Bunjevaca (Petri¢ 1966:87-88).

S procjenom M. Petri¢a o Erdeljanovi¢evu djelu mozemo se u osnovi sloziti. No,
mora se uoditi da njegova konstatacija da neke pojedinosti u Erdeljanovi¢evu radu neée
modi izdrzati strozu kritiku nije do kraja konkretizirana. U osvrtu na Erdeljanovi¢eve
zakljucke Petri¢ je izostavio jedan od zakljucaka: 5. Da se u ovim istoriskim izvorima
i kod svih pisaca iz proslih vekova Bunjevci smatraju i nazivaju Srbima (odnosno ime-
nima kojima se nazivaju ili oznacavaju i pravoslavni Srbi) (Erdeljanovi¢ 1930:394).



Kriticki osvrt na doprinos istrazivanju bunjevacke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanovica 279

Osim toga, uocljivo je da i u ostalim zaklju¢cima Erdeljanovi¢ govori, primjerice, o
rodovima naseg naroda 0biju vjera ili, pak, pravoslavnim Srbima suéeljava njihove kazo-
licke sunarodnjake. Njegova je, dakle, distinkcija samo vjerska, ne i etnicka. Zasto je
tako postupio dobro objasnjava njegov upravo citirani zaklju¢ak. Sasvim su razumljivi
razlozi zbog kojih je Petri¢ u vremenu i sredini u kojoj je objavio svoj prilog izbjegao
dati bilo kakav komentar ovakvome zaklju¢ku. To bi znacilo otvoriti jedno pitanje koje
je na mahove tijekom 20. stolje¢a potezano i potencirano u prvom redu od srpskih
historiografa, koje su oni “dokazivali” na sli¢an na¢in kao i Erdeljanovi¢, koji je svoje
“dokaze” dodatno potkrijepio i etnoloskim ¢injenicama. Izbjegla sam uostalom i sama
to udiniti u svojoj knjizi, kad je klima za takve rasprave ve¢ pocela bivati povoljnija
(Cerneli¢ 1991). Bududi da je rije¢ o vrlo sloZenoj povijesnoj problematici, njezino
razmatranje zahtijevalo bi znacajniju digresiju od osnovne teme kojom sam se u tom
radu bavila. Cilj moje studije bio je, doduse, pokusaj priblizavanja odgovoru na pita-
nje o podrijetlu Bunjevaca (ne i njihove narodnosti, kako su to neki njezini ocjenjivaci
interpretirali) (Sekuli¢ 1993). Pritom sam sasvim jasno imala na umu (i to u vise
navrata isticala) pitanje njihova nastanka i oblikovanja negdje na dalmatinsko-dinar-
skim prostorima, gdje se taj proces odvijao. Sredstva kojima sam do tih saznanja nasto-
jala do¢i bila su isklju¢ivo etnoloska, a to znaci klasifikacijom podataka o pojedinim
pojavama iz tradicijske bastine do¢i do etnoloskih pokazatelja tih procesa, koji mogu
pridonijeti rjeSavanju pitanja njihova podrijetla. Jednostavnije je bilo izbje¢i raspravu
o svim aspektima Erdeljanovi¢eva djela. U ovome radu posve¢ujem im vise pozorno-
sti, premda bi potpunu valorizaciju njegova djela tek trebalo u¢initi.

Premda je sasvim jasna razlika u znacenju izmedu izraza podrijetlo i narodna pri-
padnost, ta su se dva pojma nerijetko, namjerno ili iz neznanja, brkala kada se raspra-
vljalo o Bunjevcima. Primjera ima jo$ i danas — pojedini hrvatski znanstvenici nisu
nadisto oko znacdenja tih pojmova.? Da bi se to izbjeglo, primjerenije je koristiti izraz
etnogeneza. Znacenje te rije¢i u znanstvenim krugovima moralo bi biti jasno, premda
to nije u skladu s op¢im trendom da se i u znanstvenom izrazavanju koristi $to manje
stranih rijeci.

Da se sagledaju korijeni i uzroci ovoga problema u potpunosti, trebalo bi napisa-
ti posebnu studiju. Misljenja sam da to nije posao etnologa ili, barem, ne isklju¢ivo
etnologa. No, kada si jedan etnolog dozvoli da ga se uplete u jednu takvu pseudo-
znanstvenu mrezu, kao sto je bio sluc¢aj s Erdeljanovi¢em, treba na to barem upozoriti.

Dobar primjer za to prikaz je moje knjige Nazivi i uloge odabranib svatova u Bunjevaca (Sekuli¢ 1993).
Tesko je povjerovati da jedan znanstvenik poput autora prikaza, s toliko napisanih knjiga za sobom
te priznanja koja je za taj rad dobio (nagrade, ordenje i status dopisnog ¢lana HAZU-a), ne zna $to
je to “porijeklo”, a $to narodna pripadnost. Ako se, pak, ne radi o neznanju, jedino je objasnjenje za
takvo polaziste pri ocjeni jedne knjige, koja se medu ostalim bavi pitanjem etnogeneze Bunjevaca, da
se radi o manipulaciji. Tim sredstvima su se tijekom ovoga stoljeca sluzili upravo srpski pisci, uglavnom
povjesnicari, i poneki etnolog, medu njima i Erdeljanovi¢, koji je svoje stru¢no znanje stavio u sluzbu
velikosrpske ideologije. Nije tesko odgonetnuti $to je pritom bio cilj srpskih znanstvenika. S kakvom
svthom i razlogom se danas manipulira brkanjem ovih dvaju pojmova u hrvatskoj znanosti, ostaje u
najmanju ruku nejasno.



280 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Dok Erdeljanovi¢ radi svoj posao etnologa, nema nekih ve¢ih zamjerki njegovu meto-
doloskom pristupu. Kada je rije¢ o provedbi, tu ve¢ nije uvijek dosljedan. Ve¢ smo
raspravljali o manjkavostima kojih ima i u tom dijelu njegova rada. Kada Erdeljanovi¢
raspravlja o vjeroispovijesti Bunjevaca i njihovom mijesanju s drugim etnickim ele-
mentima, mijenja se i njegov pristup. Dok je svoje ranije tvrdnje zasnivao na povije-
snim dokumentima i konkretnim podacima, u drugom dijelu njegove studije prevla-
dava druk¢iji “stil”. Ve¢ se mogu nazrijeti promisljanja na “zadanu” temu. Erdeljanovi¢
nastoji nategnuti dokaze koji su potrebni za zaklju¢ak da su Bunjevci po narodnosti
Srbi, a da im je vjera katoli¢ka. Navodim neke od primjera tih promisljanja:

Sto su i podunavski Bunjevci primili za sebe i za svoj jezik nazive “Raci” i “racki” to
se jedino moze objasniti na taj nacin, da su i njih Madari i Nemci nazivali “Racima” a
njihov jezik “rackim”. A to ce reci, da su Bunjevci u svakom pogledu ¢inili na Madare i
na Nemce isti utisak kao i pravoslavni Srbi, da se dakle u njihovim olima nisu od pra-
voslavnih Srba nicim drugim razlikovali osim svojom katolickom verom. Posto su i sami
podunavski Bunjevei u svojoj narodnoj masi primili naziv “Raci” kao svoje opste etnicko
oznacenje, to svedoli, da su i oni sami gledali na svoje etnicko srodstvo prema pravoslavnim
Srbima isto onako kao i Madari i Nemci, tj. da su i sami smatrali sebe za “Race”, dakle za
Srbe, karolicke vere (Erdeljanovi¢ 1930:346-347). O tome da su podunavski Bunjevci
prihvatili naziv “Raci” kao svoju op¢u etnicku oznaku, nema niti jednog dokaza.> A o
tome kakav je dokazni materijal utisak koji su Bunjevci ostavili na Nijemce i Madare,
zaista je izli$no raspravljati.

Drugi primjer: Kad su Bunjevci iz Dalmacije doselili uw Podunavlje, moralo je tamo
biti pravoslavnih Srba, takoder doseljenibh iz Dalmacije - bilo iz ranijeg vremena bilo dose-
lienih zajedno sa tim Bunjevcima - koji su znali za oznacenje “Bunjevci”, tako da su ga
od njih saznali i ostali tadasnji stanovnici Backe i susednog Podunavlja. Time se najbolje
moze objasniti, Sto se ve¢ 1622. godine, kao sto smo videli, cela parohija tih Bunjevaca u
Backoj oznalava njihovim opstim imenom “Bunjevci”. A usled toga je uskoro doslo i do
toga, da su i sami ovi Bunjevci stali sebe zvati tim imenom (ibid. 384, napomena 2).
Koja je svrha ovakvoga objasnjavanja, nije posve jasno; valjda da se obrazlozi kako je
moglo do¢i do toga da Bunjevci sebe nisu zvali Stbima. Objasnjenje je predugacko,
proizvoljno i nesuvislo, a 0 argumentiranosti da se i ne govori.

Erdeljanovi¢ raspravlja i o nazivima Vlasi i Morlaci u poglavlju Kako se mislilo o
narodnosti Bunjevaca (ibid. 316-354). Neka to bude tre¢i primjer: Naziv Viah, Viasi je,
kao $to su ve¢ mnogi istaknuti naucnici pokazali, najpre kod svibh Slovena oznacavao ljude
romanske narodnosti (i danas jos Cesi, Poljaci i Slovenci nazivaju Talijane Viasima). Ali
kod juznih Slovena pocinje dosta rano naziv Viah dobivati i znacenje: nomadski stoéar,
stolar wopste i pastir. Uzrok je tome nesumnjivo, sto su Viasi juznoslovenskibh zemalja i

Postoji skupina Hrvata u Madarskoj koje nazivaju Racima (Ba¢in i Dusnok u okolici Kalace), pa i
Bunjevce u okolici Budimpeste nazivaju katkada i Racima, premda je njima samima, prema vlastitim
ispitivanjima, bliZi naziv Bunjevci. To su o¢ito ostaci nekadasnjeg oznacavanja svih stranih, slavenskih
elemenata u madarskom okruzenju, a Madari nisu uocavali razliku izmedu tih skupina ili im ona nije
bila bitna. Sve su se ove i mnoge druge regionalne i lokalne skupine u okviru Austro-Ugarske Monar-
hije svrstavale kao “egyéb” (ostali). Vidi o tome vise u: Lakato§ 1914:54-56.



Kriticki osvrt na doprinos istrazivanju bunjevacke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanovica 281

Balkanskog Poluostrva wopste Ziveli nomadskim stolarskim zivotom. Usled toga se naziv
Vlah prenosio i na ljude slovenske narodnosti koji su se bavili poglavito o stolarstvu, a kako
su oni bili samo Srbi, proSirio se naziv Vlasi i na sve Srbe uopste. Na prenosenje naziva
Vlasi i na Srbe - osobito u hrvatskim primorskim krajevima i zatim i po ostaloj Hrvatskoj
- bez sumnje je uticalo i to Sto su najpre u te krajeve bili u vecem broju podolazili stocari
Viasi iz srpskih zemalja, koji su bili posrbljeni, te govorili srpski a uz to su bili svi ili veli-
ka vecina od njibh i pravoslavne vere. Kad su posle poceli u te iste hrvatske krajeve dolaziti
u vecim masama i Srbi (koji su takoder bili velikom vecinom pravoslavne vere), njih su
primorci i ostalo stanovnistvo po Hrvatskoj i zbog jezika i zbog vere smatrali za iste takve
Viahe, kao i one koje su ranije pognavali, pa su i njih nazivali Viasima) (...) ne moze biti
ni najmanje sumnje o tome da su u istorijskim izvorima tih vekova, kako mletackim i
austriskim tako i w onima nasih primorskih krajeva i Hrvatske, nazivima “Viah”i “Viasi”
navek oznacavani samo Srbi i pravoslavne i katolicke vere, pa Stavise i mubhamedanske
(ibid. 349-350).4

U svojoj raspravi o naseljavanju Dalmacije i o etnickom sastavu doseljenika s
podru¢ja Bosne i Hercegovine, Erdeljanovi¢ bez argumentiranih pokazatelja tvrdi da
su svi oni bili pravoslavni Srbi, koji su po dolasku u hrvatsku Dalmaciju bili poka-
toliceni, te da se od tog doseljenog stanovnistva formirala etnic¢ka skupina Bunjevaca
(ibid. 307-316, i drugdje). Ta su podrué¢ja prethodno bila napustana od domadeg
hrvatskog stanovni$tva i prema Erdeljanovi¢u proizlazi da je ukupno stanovnistvo
tim doseljavanjima postalo srpsko. Erdeljanovi¢ se pritom poziva na ranije izvore, ali
ih ¢ita i tumadi kako to njemu odgovara, buduéi da su ti stari izvori razliku izmedu
stanovnistva svodili samo na razliku u vjeri. Kako te svoje tvrdnje ne moze potkrije-
piti dokazima, u ranijim razmatranjima koja se temelje na povijesnim dokumentima
jo$ ne tvrdi da su svi doseljenici Srbi. Cak $tovise, kako sam ve¢ spominjala, govori o

4 Takvo izjednacavanje svih Vlaha sa Srbima bilo je rasireno u srpskoj historiografiji. Navodim podatke

povjesnicara Mirka Valenti¢a o tendenciji srbizacije balkanskih Vlaha: U povijesnoj literaturi postoji i dio
istragivaca koji je veoma sloZeno vlasko pitanje rjeSavao najgrubljim falsifikatima, proglasavajuci sve Viahe
Srbima. Ucinili su to jednostavno Citajuci viasko ime u dokumentima srpskim. U dijelu te literature Aleksa
Ivi¢ zauzima svakako najistaknutije mjesto. U predgovoru svoje knjige “Migracije Srba w Hrvatsku tokom
XVI, XVII i XVIII stoleéa” istice kako je zadatak njegove knjige prikazati izvornom arbivskom gradom
doseljavanje Srba u Hrvatsku i tako pridonijeti ‘Svestranom” proucavanju tog vaznog pitanja. Pretvorivsi
sve Viahe u Srbe, dijeli on “seobe Srba” (1) u 6 navodno srpskib skupina. Podrucja doseljenja tih skupina su
“turski deo Slavonije”, migracije u “tursku Liku i Krbavu” (...) prelaz jednog dela tih Srba iz Like u austrij-
ski deo Hruatske... u Dalmaciju... w Zumberak... u Ugarsku, Hrvatsku i Slavoniju... Buduci da arbivska
grada, osim rijetkih izuzetaka, daje istragivacu samo vlasko ime, A. Ivié, prepricavajuci arhivske spise,
Jednostavno ondje gdje pise Viah Cita Srbin. Nasavsi u arhivskoj gradi veci broj spisa o Viasima katolicima,
tj. potomcima starohrvatskib Viaha: Bunjevci, Morlaci i drugi, on ce i te Viahe proglasiti Srbima nazivajuci
ih “Srbi katolicke vere” (Valenti¢ 1992:17-18).

Erdeljanovi¢ se u svojem izjednacavanju pojma Vlah i Srbin upravo poziva na Ivieve “pouzdane
izvore”. Obojica su pripadala istim srpskim znanstvenim krugovima, ¢iji su istrazivaéi prema mnogim
pokazateljima imali zada¢u da dodu do sasvim odredenih zakljucaka, a to je ve¢ otprije iznesena teza
Vuka Stefanovi¢a Karadzi¢a o “Srbima triju zakona”. U taj njihov op¢i cilj uklapaju se i nastojanja da
se Bunjevci prikazu Srbima katolicke vjere. Sada postaje jasnije zasto Erdeljanovi¢ izjedna¢ava Bunjevce
i Morlake u Dalmaciji.



282 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

mije$anju starog stanovnistva s novim, istice da se time mogu objasniti sve razlike u
etnickim osobinama, u jeziku i ukupnom Zivotu i obicajima stanovnistva Dalmacije.
Tu se jo$ ne upli¢e u pokusaje dokazivanja da je to jedan narod razli¢ite vjeroispovi-
jesti. U svom zaklju¢ku na kraju knjige kaze da su iseljenici iz Bosne i Hercegovine
bili ogranci tamosnjibh rodova naseg naroda obiju vera. Za njega to znaci jedan (srpski)
narod. Ta tvrdnja nije u skladu s njegovim ranijim navodima kako su se ti doseljenici,
svi pravoslavni, pokatoli¢ili tek po dolasku u Dalmaciju.

Naslo bi se jos niz takvih kontradiktornih iskaza u njegovoj knjizi, $to je odraz
dvojnosti na koju sam ve¢ upozorila. Kao znanstvenik svjestan je da svoje tvrdnje
mora dokumentirati, no kada tako dokumentiranu gradu treba smjestiti u unaprijed
utvrden kalup, dolazi do proturje¢nih navoda i krive interpretacije koristenih izvora.
Razli¢ito pisanje o istim pojavama u raznim poglavljima samo je potvrda o unaprijed
zadanom cilju istrazivanja, za koje nema argumenata pa se ¢injenice po potrebi izvréu.
O svemu tome trebalo bi se i moglo bi se dokumentirano i argumentirano jos dosta
raspravljati te pratiti poglavlje po poglavlje Erdeljanovi¢eve knjige kako bi se pravil-
no i precizno utvrdio njegov postupak, premda smatram da ve¢ i naprijed navedene
¢injenice dovoljno razotkrivaju lice i nali¢je Erdeljanovi¢eva doprinosa istrazivanju
bunjevacke etnogeneze.



Literatura i izvori

Skracenice za CeS¢e navodena izdanja:

ZbNZO = Zbornik za narodni Zivot i obicaje juznih Slavena HAZU
GIZM = Glasnik Zemaljskog muzeja u Sarajevu

GIEM = Glasnik Etnografskog muzeja u Beogradu

NU = Narodna umjetnost

SEZb = Srpski etnografski zbornik

VJIEM = Vjesnik Etnografskog muzeja u Zagrebu

ALEKSIJEVIC, D. Vlastoje (1940): Ko su Bunjevci? Narodna odbrana 45.

ANDRIC, Jasna (1972): Zadruga, novija istrazivanja, njihova svrha i rezultati. Etmoloski
pregled, 10:57-76, Cetinje.

ANDRIC, Jasna (1991): Buse i busari. U: Dakovacki vezovi. Jubilarna revija 1967-1991,
Dakovo, 9-11.

ANDRIC, Jasna (1994): Dr. Ante Sekuli¢ o knjizi mr. Milane Cerneli¢ “Uloge i nazivi
odabranih svatova u Bunjevaca’. Studia ethnologica Croatica, 6:233-237, Zagreb.

ANTONIJEVIC, Dragoslav (1971): Aleksinacko Pomoravlje. SEZb, 83, Beograd.

ANTONIJEVIC, Dragoslav (1982): Obredi i obicaji balkanskib stocara. Srpska akademija
nauke i umetnosti, Balkanoloski institut, Posebno izdanje, knjiga 16, Beograd.

ANTUNOVICS, J6zsef (1858): A szabadkai dalmata népszokasok, rovid torténeti ismer-
tetéssel. Hdzank, 1(2-3):203-215, Budapest.

ARALICA, Viseslav (2000): Gospodarstvo primorskih Bunjevaca. Senjski zbornik, 27:
227-234, Senj.

ARDALIC, Vladimir (1915): Godinji obicaji. (Bukovica u Dalmaciji). ZbNZO, 20(1):
35-52, Zagreb.

BALARIN, Nike (1898): Zenidba (na Grudi). ZbNZO, 3:276-302, Zagreb.

BALASSA, Ivin — ORTUTAY, Gyula (1979): Magyar néprajz. Corvina Press, Budapest.

BALINT, Sindor (1933): Lakodalmi szokdsok Szeged-Alsévdrosban 1. Népiink és
Nyelviink, 5:94, Szeged.

BAKO, Ferenc (1987): Palécfildi lakodalom. Budapest.



284 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

BARABAS, Jené (1972): Die Grossfamilie in Ungarn. Ethnologia Europea,V11973(1):102-
104, Gottingen.

BARABAS, Jens — KISBAN, Eszter (1980): Ungarn. U: ur. Matthias Zender, Verlag Otto
Schwartz & Co. Gottingen Forschungen zum Ethnologischen Atlas Europas und seiner
Nachbarlinder. Die Termine der Jahresfeuer in Europa 1, Gottingen, 98-104.

BARTOLOVIC, Stjepan (1944): Stari svatovski obicaji u Bacu. Klasje nasih ravni, 6
(1-2):21-37, Zagreb.

BELAJ, Marijana (2004): Sveci Juraj i Antun Padovanski u Zivotu Krivopucana. Senjski
zbornik, 31:143-158, Sen;.

BELAJ, Marijana (2005): Tko je kriv za nevrijeme u Krasnu? (etnoloske crtice o puckoj
poboznosti). Senjski zbornik, 32:377-392, Senj.

BELAJ, Vitomir (1972): Osebujan nac¢in racunanja vremena u Slavonskoj Posavini.
Narodno strvaralastvo, 41-43:195-197, Beograd.

BELA]J, Vitomir (1986): Auf dem Spuren einer “liburnischen” Alpwirtschaft. Schriftenreihe
des Landschafismuseum Schloss Trautenfels am Steiermdrkischen Landesmuzeum
Joanneum, 3:133-140, Trautenfels.

BELAJ, Vitomir (2004 ): Tradicijsko planinsko stoc¢arstvo na Velebitu i bunjevacka etno-
geneza. Studia ethnologica Croatica,16: 5-31.

BELLOSICS, Bélint (1909): Bdcs-Bodrog vdrmegye monografidja 1. Budapest.
BELJANSKI, Milenko (1970): Somborski salasi. Sombor.

BERKITY, Gyorgy (1834): Népismertetés. Tudomdnytdr, 6:314-331, Buda.
BERTOSA, Miroslav (1986): Mletacka Istra u XVI i XVII stoljecu 1. Pula.
BEZLAJ, France (1982): Etimoloski slovar Slovenskega jezika 3. Ljubljana.

BIRT, Danijela — ]URKOVIC, Jasmina — KELEMEN, Petra (2003): Zivot mladih, pri-
preme za brak i sklapanje braka na obroncima Senjskog bila. Senjski zbornik, 30:

445-538, Senj.

BIRT, Danijela (2004): Transport i opskrba vodom na podru¢ju Krivog Puta. Senjski
zbornik, 31: 159-188, Senj.

BLAZEKA, Marija Ilona (1941): Godi$nji obicaji u Prelogu (Medimurje). Etnoloska istra-
Zivanja i grada, 3:66-73, Zagreb.

Blgarski etimologicen re¢nik (1979). Sofija.

BOGDAN-BIJELIC, Pavlina (1929): Zenidba (Konavli u Dalmaciji). Z6NZO, 27:110-
136, Zagreb.

BOGDANOYV, Vasa (1956): Bunjevci. U: Enciklopedija Jugoslavije sv. 2, Zagreb, 305-309.

BOGISIC, Valtazar (1874): Zbornik sadasnjibh pravnih obicaja u juznih Slovena. Zagreb.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1964-1965): Svadbena dramatika u Dubrova¢kom pri-
morju. NU, 3:39-74, Zagreb.

BOSIC, Mila (1989-1990): Zenidbeni obicaji kod Srba u Sremu. Rad vojvodanskih muze-
ja, 32:253-281, Novi Sad.



Literatura i izvori 285

BOSIC, Mila (1992): Zenidbeni obitaji Sokaca Hrvata u Backoj. Novi Sad.

BOSKOVIC-MATIC, Milica (1962): Narodni obi¢aji u Gornjoj Resavi. I. Svadbeni obi-
caji. GIEM, 25:135-170, Beograd.

BOTA, Dorde (1954): Zivot i obicaji narodni u Jarkovcu. Zbornik Matice srpske. Serija
drustvenih nawuka, 9, Novi Sad.

BOZIC, Ivan — CIRKOVIC, Sima — EKMECIC, Milorad — DEDIJER, Vladimir
(1972): Istorija Jugoslavije. Beograd.

BOZICEVIC, Ivan (1910): Obiéaji u Susnjevu Selu i Cakoveu. Zenidba. Z6NZO, 15(-
2):235-243, Zagreb.

BRATANIC, Branimir (1951): Uz problem doseljenja juznih Slavena. Nekoliko etnolo-
sko-leksickih ¢injenica. Zbornik radova Filozofskog fakulteta, 1:221-250, Zagreb.

BRATIC, Toma (1903): Svadbeni i pogrebni obicaji na selu u Gornjoj Hercegovini.
GlZM, 15:385-401, Sarajevo.

BRDARIC, Stjepan (1988): Svatovski obic¢aj u baranjskih Hrvata I. U: Dakovacki vezovi,
Dakovo, 9-11.

BROLICH, Slavka (1940): Svadbeni obi¢aji u Budins¢ini (Hrvatsko Zagorje); Etnografska
istrazivanja i grada, 2:143-154, Zagreb.

BRUKNER, Aleksander (1927): Stownik etymologiczny jezyka polskiego. Krakéw; Reprint:
Warszawa, 1970.

Bugarski narodni obicaji (1865). Arkiv za povjestnicu Jugoslavensku 8, Zagreb.

BUKUROV, Branislav (1976): Odabrani radovi. Novi Sad.

BUKUROV, Branislav (1978): Backa, Banat i Srijem. Novi Sad.

Bunjevacke novine. Organ zemljodilske i radikalne stranke, Subotica, 3/1926, 4/1927.

Bunjevacke novine. Organ nezavisnih Bunjevaca, Subotica, 3/1940, 4/1941.

BURIC, Antun: Povijesna antroponimija Gorskog kotara u Hrvatskoj - 1438-1975. Rijeka,
1983.

CAJNKO, Valentin (1896): Zenidbeni obi¢aji: e) Pitomaca u hrvatskoj Podravini.
ZbNZO, 1:178-184, Zagreb.

CENKULOVSKI, Nikola (1978): Obredni hljebove ot grad Koinare. Blgarski folklor,
4/3, Sofija.

COHEN, P Anthony (1985): The Symbolic Construction of Community. London and
New York.

COMISEL, Emilia (1968): Eléments archiiques dans les coutumes nuptiales du peu-
ple Roumain. Acta Ethnographica Academiae Scientiatum Hungaricae, 17:171-175,
Budapest.

CRKVENCIC, Ivan (1993): Srpsko svojatanje dijela teritorija Republike Hrvatske u
svjetlu nekih demografskih podataka (s osobitim osvrtom na isto¢nu Hrvatsku). U:
Slavonija, Srijem, Baranja i Backa, Zbornik, Matica hrvatska, Zagreb, 107-120.



286 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

CVITANOVIC, Vladimir (1964): Nekadanji svadbeni obicaji na otoku Izu. ZbNZ0,
42:53-61, Zagreb.

CAPO ZMEGAC, Jasna (2002): Srijemski Hrvati. Etnoloska studija migracije, identifika-
cije i interakcije. Duriex, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1984): Egy zombori mézeskalacsos csalddrdl. Folklsr és tradicid,
1:222-236, Budapest.

CERNELIC, Milana (1985): Socijalno-ekonomski aspekti kontinuitete i promjena u
obicajima pri sklapanju braka u jednom madzarskom selu u Backoj. Zbornik radova
32. kongresa Saveza udruzenja folklorista Jugoslavije, Novi Sad.

CERNELIC, Milana (1988): Obicaj plesa s nevjestom u svadbenim obicajima Bunjevaca.
Folklor és tradicid, 5:114-130, Budapest.

CERNELIC, Milana (1989): Svatovska grana kod juznih Slavena. Zbornik radova kongre-
sa Saveza udruzenja folklorista Jugoslavije, 36:118-120, Beograd.

CERNELIC, Milana (1989): Kravaj u svadbenim obic¢ajima juznih Slavena. Etnoloska
tribina, 12:21-31, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1990): O tragovima zadruge kod Bunjevaca u juznoj Madarskoj.
Migracijske teme, 6(3):311-323, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1991): Pristup pitanjima svatovske grane u juznih Slavena.
Etnoloska tribina, 14:103-114, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1991): Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca. Etnoloski
zavod Filozofskog fakulteta Sveucilista u Zagrebu, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1991a): Role of the Starjesina svatova among the Bunjevci. Studia
ethnologica, 3:181-191, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1992): Zadruzne obitelji roda Balazevi¢-Marinki¢ u nekoliko gene-
racija (od sredine 19. stolje¢a do 1946.). U: Obiteljske zadruge. Izvorna grada za 19.
i 20. stoljece 2, Zagreb, 105-121.

CERNELIC, Milana (1993): Na tragovima izvoristu osebujnoga postupka pri blagoslo-
vu mladenaca u podunavskih Bunjevaca iz okolice Budimpeste. Studia ethnologica
Croatica, 5:63-79, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1994): Ethnic Changes in Voivodina in 20th Century with Special
Reference to the Position of the Croats Bunjevci. U: Ethnocultural Processes in
Central Europe in 20th Century, Bratislava, 55-86.

CERNELIC, Milana (1994a): Nastojanja da se ba¢kim Bunjevcima ospori pripadnost
hrvatskom narodu. Studia ethnologica Croatica, 6:85-103, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1994b): Tradicije paljenja godi$njih vatri kao indikator kulturnih
razlika. Etnoloska tribina, 17:25-42, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1995/1996): Comparable Occurances in Wedding Customs
of the Bunjevci and the Romance Language Speaking Inhabitants of the Balkan
Penninsula. Studia ethnologica Croatica,7:181-192, Zagreb.



Literatura i izvori 287

CERNELIC, Milana - PETROVIC, Tihana (1998): From the Heritage of the Bunjevci
Croats in Backa. U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski
muzej, Zagreb, 9-10.

CERNELIC, Milana (1998): O nekim vaznijim obi¢ajima batkih Hrvata Bunjevaca.
U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb,
35-40.

CERNELIC, Milana (1998a): O zivotu na sala$u. U: [z bastine backih Hrvata Bunjevaca,
katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 26-34.

CERNELIC, Milana (1999): Tragovi bunjevackih elemenata u svadbenim obicajima Like
i Primorja: svatovska ¢ast kuma. Etnoloska tribina, 22:37-46, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1999a): Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog polja kod Gospica.
Senjski zbornik, 26:297-312, Sen,j.

CERNELIC, Milana (2000): Dvije zadruine obitelji na podru¢ju Krivoga puta. Senjski
gbornik, 27:199-216, Sen;.

CERNELIC, Milana (2000a): Prvi rezultati istrazivanja tradicijske kulture primorskih
Bunjevaca. Senjski zbornik, 27:325-328, Senj.

CERNELIC, Milana (2000/2001): Svatovska ast kuma u okolici Novske u prostornom
kontekstu. Studia ethmologica Croatica, 12/13:135-143, Zagreb.

CERNELIC, Milana (2003): Istrazivanje tradicijske batine, identiteta i etnogeneze pri-
morskih Bunjevaca. Senjski zbornik, 30:407- 424, Senj.

CERNELIC, Milana (2004): The local community of the ethnic Bunjevci in Croatia:
developing cultural identity. U: Times, Places, Passages. Selected Papers of 7" SIEF
Conference, Akadémiai Kiadd, Budapest, 121-133.

CERNELIC, Milana (2005): Pristupi istrazivanju bunjevackih identiteta. Studia ethmo-
logica Croatica, 17:25-49.

CIPLIC, Bogdan (1930): O Zenidbi i udadbi u srednjem Potisju. GIEM, 5, Beograd.
CUBRILOVIC, Vasa (1958): Istorija politicke misli u Srbiji XIX veka. Beograd.

CURCIC, Slobodan (1973): Promene broja i nacionalne strukture stanovni$tva u Sremu
tokom XX veka. Zbornik radova Prirodno-matematickog fakulteta, 3:319-330, Novi
Sad.

CUK, Juraj (1962): Svadbeni obicaji u Krasi¢u nekada i danas. ZbNZ0, 40:95-106,
Zagreb.

CUPURDIJA, Branko (1981): Drustveni Zivot na salagima u okolici Subotice. Zbornik
radova Etnografskog instituta SANU, 13:1-41, Beograd.

CUPURDIJA, Branko (1993): Stambena arbitektura subotickib salasa, majura i poljopri-
vrednib kombinata. Novi Sad.

Danica. Nezavisni informativni list, Sombor, 1/1934.

DAMJANOVIC, Svetozar (1910): Zbirka rijeci iz Baranje. Prema: Recnik srpskohrvatskog
knjizevnog i narodnog jezika (1978). 10:390, SANU, Beograd.



288 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

DEBEL]AKOVIC, Dena (1907): Obicaji srpskog naroda na Kosovu Polju. SEZb, 7:171-
332, Beograd.

DELIC, Stevan (1907): Seoska svadba u Gacku. GIZM, 18(115-154, 253-302),

Sarajevo.

DIMITRIJEVIC, Sofija (1969-1970): Etnoloska istrazivanja u okolini Sombora. Rad
vojvodanskih muzeja, 18-19:83-100, Novi Sad.

DIVERSIS DE QUARTIGIANIS, Filip (1973): Opis polozaja zgrada, drzavnog urede-
nja i pohvalnih obicaja slavnog grada Dubrovnika. Dubrovnik, god. 11 (XVI), 3/73:
11-74, Dubrovnik, (s latinskog preveo Ivan Bozi¢).

DOBRICANIN, Sekula (1984): Donja Moraéa. Crnogorska akademija nauka i umjetno-
sti, Posebna izdanja 19, Odjeljenje drustvenih nauka 4, Titograd.

DOKUSEC, Stjepan (1935): Svadbeni obicaji. Lupoglav, Dugoselo. VGEM u Zagrebu,
1:219-240, Beograd.

DOMOTOR, Tekla (1972): Hungarian Folk Customs. Corvina Press, Budapest.

DRGANC, Dora (1935): Svadbeni obicaji jugoslovenskog naroda. Mekusje (kod
Karlovca). VJEM, 1:214-219, Beograd.

DROBNJAKOVIC, Borivoje (1927): Svadbeni obiéaji kod pravoslavnih Srba u okolici
manastira Tavne u Bosni. G/EM, 12:78-90, Beograd.

DUCIC, Stevan (1931): Zivot i obicaji plemena Kuca. SEZb, 68, Beograd.

DANIC, Melita (1993): Uskrsnji obicaji u Zupi Staro Petrovo Selo. Emoloska tribina, 16,
Zagreb, 113-118.

DORDEVIC, Mara Malagurska (1927): Bunjevacki obiéaji u slikama. Subotica.

DORDEVIC, Dragutin (1958): Zivot i obi¢aji narodni u leskovackoj Moravi. SEZb, 70,
Beograd.

DORDEVIC, Tihomir (1984): Nas narodni Zivot . Beograd.

DORIC, Gordana — LEPOVIC, Slobodanka — MISIC, Nemanja — RACIC, Dusan
— TOMASEVIC, Milena (1977): Obicaji i verovanja. U: Etmoloska grada o Zivotu i
obiéajima stoara na Dubasnickoj povrsi u severoistoénoj Srbiji. Beograd, 123-161.

DUKIC, Slavoljub (1970): Privatne podvale. Politika 67/1970(20302).

DURIC, Tomislav (1992): Godina dana Cernickih narodnib obi¢aja. Hrvatsko drustvo
folklorista, Zagreb.

ELCINOVA, Magdalena: Svadbenita obrednost v Mihailgradsko. Regionalni proucavanja
na bgarskija folklor, 1:108-124, Sofija.

ELEZOVIC, Glida (1932): Re¢nik kosovsko-metohijskog dijalekta. Srpski dijalektoloski
zbornik, 4, Beograd.

ERDELJANOVIC, Jovan (1930): O poreklu Bunjevaca. Beograd.

ERDELJANOVIC, Jovan (1930): O poreklu Bunjevaca. Knjizevni sever, 6:185-203,
Subotica.

ERDELJANOVIC, Jovan (1931): Napomene i odgovori povodom pitanja o poreklu
Bunjevaca. Knjizevni sever, 7:28-35, Subotica.



Literatura i izvori 289

ERIC, Milivoje (1958): Agrarna reforma u Jugoslaviji 1918-1941. Sarajevo.
ERZSEBET, Gybrgyi — MAACZ, Liszlo (1980): Menyasszonytéinc. U: Magyar Néprajzi
Lexicon 3, Budapest, 566-567.

Ethnologischer Atlas und seiner Nachbarlinder (EA). Die Termine der Jahresfeuer in Europa.
(1980) Erlduterung zur Verbreitung, Forschungen zum Ethnologischen Atlas
Europa und seiner Nachbarlinder 1, ur. Matthias Zender, Verlag Otto Schwartz &
Co. Géttingen, Gottingen.

Emiénost, nacija, identiter (1998). Institut za migracije i narodnosti, Naklada Jesenski i
Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb.

Etnografija na B’lgarija 3 (1985). Dubovna kultura. Izdatelstvo na B’lgarskata akademija
na naukite, Sofija.

EVETOVICS, Jénos: Sokaczok, u: Bdcs-Bodrog vdrmegye egyetemes monografidia 1.
Budapest, 1909, 384-394.

FASMER, Maks (1986): Etimologiceskij slovar russkogo jazika 2. Moskva.

FILAKOVAC, Ivan (1906): Zenidba. Narodni obiéaji u Retkovcima (Slavonia). ZbNZO,
11:108-128, Zagreb.

FILIPOVIC, S. Milenko (1939): Obiéaji i verovanja u Skopskoj kotlini. SEZb, 54:276-
566, Beograd.

FILIPOVIC, Milenko (1953): Razli¢ita etnoloska grada iz Rame. Bilten Instituta za pro-
ulavanje folklora, 2:343-359, Sarajevo.

FILIPOVIC, Milenko — TOMIC, Persida (1955): Gornja Péinja. SEZb, 68.

FILIPOVIC, Milenko (1962): Etni¢ki pluralizam u Vojvodini. Etnoloski pregled, 4(7-10),
Beograd.

FILIPOVIC, Milenko (1963): Pogledi na svet. Lepenica. Nautno drustvo SR BiH, pose-
bno izdanje, knjiga 3, Sarajevo.

FORTIS, Alberto (1984): Put po Dalmaciji. Zagreb.
FRANIC, Ivo: Hrvatsko primorje 1. Meja i Praputnjak, Zagreb, 1937.

FRISCIC, Marija — KLOPOTAN, Snjezana — LASIC, Ines — MUAKOVIC, Magdalena
— SKRBIC, Nevena (1999): Zivot mladih, pripreme za brak i sklapanje braka u
Gackoj dolini. Grad Otocac, 5:169-251, Gacko pucko udiliste Otocac, Otocac.

FRISCIC, Marija (1999): Seoski sastanci mladih (prela). Emoloska tribina, 22:53-69,
Zagreb.

FRISCIC, Marija (2000): Teme iz materijalne i duhovne kulture primorskih Bunjevaca.
Senjski zbornik, 27:235-240, Senj.

FURCIC, Ivo (1980): Narodno stvaralastvo Sibenskog podrucja 1. Sibensko otoje, Sibenik.

FURCVIC, Ivo (1984): Narodno stvaralastvo Sibem/eog podrudja 2. Mjesta uz obalu,
Sibenik.

GACESA, Nikola (1968): Agrarna reforma i kolonizacija u Bactkoj 1918-1941. Novi
Sad.



290 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

GACESA, Nikola (1972): Agrarna reforma i kolonizacija u Banatu 1919-1948. Novi Sad.

GACESA, Nikola (1975): Agrarna reforma i kolonizacija u Sremu 1919-1941. Novi Sad.

GACESA, Nikola (1984): Agrarna reforma i kolonizacija u Jugoslaviji 1945-1948. Novi
Sad.

GAVAZZI; Milovan (1935): Stara hrvatska bastina u narodnom blagu gradis¢anskih
Hrvata. Kalendar ,Napredak® za g. 1936, Sarajevo, 1-13 (offprint).

GAVAZZI, Milovan (1972): Nekoliko etnoloskih problema zadarskog podrudja. Viulje,
2:4-8, Zadar.

GAVAZZI, Milovan (1978): Pletenje svadbenog vijenca. U: Viela i sudbine narodnib tra-
dicija, Sveudili$na naklada Liber, Zagreb, 44-53.

GAVAZZI, Milovan (1978): Sudbina obiteljskih zadruga jugoisto¢ne Evrope. U: Vrela i
sudbine narodnih tradicija, Sveucilisna naklada Liber, Zagreb, 80-93.

GAVAZZI, Milovan (1988): Godina dana hrvatskih narodnih obiéaja. Kulturno-prosvje-
tni sabor Hrvatske, Zagreb.

GEORGIEVA, Velicka (1975): Za obrednite hljabove v'v Velikotrnovsko. Blgarska etno-
grafija, 1/12:58-63, Sofija.

Glas naroda. Nedeljni list Jugoslovenske Nacionalne stranke u Subotici, Subotica, 1/1933,
2/1934, 3/1935.

GRBIC, Jadranka (1992): Narodni obicaji i vjerovanja u Iloku i u okolnim naseljima.
NU, 29:275-295, Zagreb.

GRBIC, Jadranka (1994): Identitet, jezik i razvoj. Institut za etnologiju i folkloristiku,
Zagreb.

GRBIC, Savatije (1909): Srpski narodni obiéaji iz sreza Boljevatkog. SEZb, 14:1-382,
Beograd.

GRDIC-BJELOKOSIC, Luka (1891): Nesto iz narodnog pravosuda i Zivota u porodici
i zadruzi. Bosanska vila, list za zabavu, pouku i knjizevnost, 6/1891:312-313, 330,
Sarajevo.

GYORGY]I, Erzsébet — MAACZ, Liszl6 (1980): Mernyasszonytinc. Magyar Néprajzi
Lexicon, 3:566-567, Budapest.

HADZICS, Antal (1909): Szerbek. Bacs-Bodrog vdrmegye egyetemes monografidja 1.
Budapest.

HADZIVASILJEV, Jovan (1930): Skopje i njegova okolica. Beograd.
HAHN, Johann Georg (1853): Albanesische Studien. Wien.

HAMILTON, Peter (1985): Editor’ s Foreword. U: The Symbolic Construction of
Community, London and New York, 7-9.

HANGI, Antun (1906): Zivot i obicaji Muslimana u Bosni i Hercegovini. Sarajevo.

HECIMOVIC-SESELJA, Mara (1960): Zadruga Iv¢evié-Hecimovié, selo Ivéevi¢ Kosa
— kotar Gospi¢. U: Seljacke obiteljske zadruge I, Publikacije Etnoloskog zavoda
Filozofskog fakulteta Sveucilista u Zagrebu 3, Zagreb, 5-17.



Literatura i izvori 291

HECIMOVIC-SESELJA, Mara (1985): Tradicijski Zovot i kultura lickoga sela Ivéevic
Kosa. Zagreb.

HEGEDUS, Liszlé (1942): Horgosi lakodalom. Kalangya 11:40, Zombor — Budapest.
Historija naroda Jugoslavije IT (1959). Skolska knjiga, Zagreb.

HOCOPAN, Sindor (1983): Lakodalmi szokésok a Battonyai Romanoknal. Folkér és
etnogrdfija, 9:301-310, Debrecen.

Hrvatske novine. Subotica, 6/1925, 7/1926, 8/1927, 9/1928, 10/1929 (do br. 23).

IGIC, Ljubica (1986): Svatovski obicaji u selu Doljanovci u Pozeskoj kotlini. Viesnik
muzeja Pogeske kotline, 4-5:79-93, Slavonska Pozega.

Istina. Subotica, 1/1922, 2/1923.

IVANCAN, Ivan — LOVRENCEVIC, Zvonimir (1969): Narodni plesovi Hrvatske 3.
Bilogora. Prosvijetni sabor Hrvatske, Zagreb.

IVANIC, Ivan (1894): O Bunjevcima, poviesno-narodopisna rasprava. Subotica.
IVANISEVIC, Frano (1905): Poljica. Narodni #ivot i obiéaji (Zenidba). ZbNZO, 10:63-
-87, Zagreb.

IVANOV, V. V. —= TOPOROV, V. N. (1974): Issledovanija v oblasti slavjanskih drevnostel.
Moskva.

IVANYI, Istvan (1891): A szabadkai bunyevéczok és szokasaik. Ethnographia, 2:185-200,
Budapest.

IVANYI, Istvan (1892): Szabadka szabad kirdly vdros torténete 1, 2. Szabadka.

IVIC, Aleksa (1929): Istorija Srba u Vojvodini od najstarijih vremena do osnivanja potisko-
pomoriske granice (1703). Knjige Matice Srpske 50, Novi Sad.

IVIC, Aleksa (1925): Bunjevci, Stbi i Hrvati. Knjigevni sever, 1:264-265, Subotica.
IVIC, Aleksa (1927): 1z pro$losti Bunjevaca. Knjizevni sever, 3:102-107, Subotica.

JANKOVIC, Ljubomir (1895): Svadba u srezu belopalanatkom, okrugu pirotskom.
Delo, list za nauku, knjizevnost i drustveni Zivot, 2:437-451, Beograd.

JANKULOV, Borislav (1961): Pregled kolonizacije Vojvodine u 18. i 19. veku. Novi Sad.

JANJIC, Stjepan (1967): Porodi¢na zadruga u isto¢noj Hercegovini. GLZM, 22:109-142,
Sarajevo.

JAPUNCIC, Mile (1998): Taslak. Rjetnik Sv. Roka. Vlastita naklada, Zagreb.
]O]KIC, Vladan (1931): Nacionalizacija Backe i Banata. Etnopoliticka studija, Novi Sad.

JOVICEVIC, Andro (1910): Narodni zivot (Rije¢ka nahija u Crnoj Gori). ZbNZO,
11:1-43, Zagreb.

JOVOVIC, Luka (1896): Crnogorski prilozi: a) Iz Gluhog Dola u Crmnickoj nahiji,
ZbNZO, 1:63-88, Zagreb.

JUNG, Karoly (1978): Az emberélet fordulsi. Gombosi népszokdsok. Novi Sad.

JUNG, Kiroly (1985): Umivanje u zoru. Etnografija Juznih Slavena uw Madarskoj, 7:171-
-191, Budimpesta.



292 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

JURKOVIC, Jasmina (2004): Tradicijska prehrana kao prilog poznavanju primorsko-
bunjevackog identiteta. Senjski zbornik, 31: 189-212, Senj.

K. (1870): Zenitbeni obicaji u Bosni. Vienac zabavi i pouci, Tetaj 2:400-302, 415-418,
431-434, Zagreb.

KAJMAKOVIC, Radmila (1959): Zenidbeni obi¢aji. Etnolosko-folkloristi¢ka ispitivanja
u Neumu. GIZM, n. s. 14:121-130, Sarajevo.

KAJMAKOVIC; Radmila (1961): Zenidbeni obicaji. Etnolosko-folkloristicka ispitivanja
u Livanjskom polju. GIZM n.s. 15/16 - 1960-1961, Sarajevo, 1961, 203-219.

KA]MAKOVIC, Radmila (1970): Narodni obicaji stanovnistva Listice. GIZM, n. s.
24/25:299-328, Sarajevo.

KAJMAKOVIC, Radmila (1987): Narodni obiéaji u Tesanjskom kraju. GLZM, n. s.
41/42:211-222, Sarajevo.

KAPOSI, Edit - MAACZ, Liszlé (1958): Magyar népi tincok és tincos népszokdsok.
Budapest.

KARADZIC, S. Vuk (1849): Srbi svi i svuda. U: Kovéezic za istoriju, jezik i obicaje Srba
sva tri zakona, Be¢, 1-27.

KARADZIC STEFANOVIC, Vuk (1867): Zivot i obicaji naroda Srpskoga. Be.

KARADZIC STEFANOVIC, Vuk (1953): Crna Gora i Boka kotorska. Beograd.

KELEMEN, Petra (2004): Lije¢enje zmijskog ujeda — pric¢a kao dio sje¢anja zajednice.
Senjski zbornik, 31: 213-238.

KELEMEN, Petra (2005): Propitivanje pojma selektivne tradicije na primjeru udruge
Cuvarice ognjista Krasno. Senjski zbornik, 32: 393 — 408.

KEPOV, Iv. P. (1936): Narodopisni, zivotopisni i ezikovi materiali ot s. Bobosevo —
Dupnisko. Sbornik za narodni umotvorenija i narodopis, 42:1-288, Sofija.

KIKIC, Geza (1970): O pseudoznanstvenom pristupu bunjevackim Hrvatima i njiho-
vom preporodu. Rukovet, 16, sv. 3/4:226-243, Subotica.

KLARIC, Ivan (1897): Zenidbeni obicaji kod rimokatolika u Varcar-Vakufu. GIZM,
9:693-703, Sarajevo.

KLIKIC-KOLIC, Vesna (1987): Darovina i milo¢a za vrijeme asikovanja i svatova u
Davoru. Etnoloska tribina, 10:37-49, Zagreb.

KNEZEVIC, Lazar (1881): O Bunjevcima. Letopis Matice srpske, 128:102-118, Novi
Sad.

KOCOVIC, Bogoljub (1990): Zrtve drugog svetskog rata u Jugoslaviji. Sarajevo.
KOMOROVSKY, Jan (1973): Tradicnd svadba u Slovanov. Bratislava.

KORKES, Zsuzsanna (1983): Lakodalmi szokdsok a Kiskunsigban. Folklér és Etnogrifia,
9 (Lakodalom), Debrecen.

KOTARSKI, Josip (1917): Lobor. Narodni zivot i obiaji. ZbNZO, 21(2):179-224,
Zagreb.

KOVACS, Janos (1901): Szeged és Neépe. Szeged.



Literatura i izvori 293

KOZINA, Josip (1988): Obicaji krapinskog kraja. Krapina.

KRISTIC, Augustin (1956): Crkveno-narodni obiéaji Kreseva. Poseban otisak iz Dobrog
pastira, god. VIL. Sarajevo.

KRPAN, Stjepan (1990): Narodne starine Gornjih Andrijevaca. Slavonski Brod.

KUJUNDZIC, Ivan (1969): Bunjevacko-$okacka bibliografija. Rad JAZU, 355:667-769,
Zagreb.

KULISIC, Marija — VUKOVIC, Ivana (2004): Majka Bozja Snjezna u pu¢koj poboznosti
na podrudju Krivoga Puta. Senjski zbornik, 31: 239-260, Senj.

KULISIC, Spiro (1953): Etnoloska ispitivanja u Boki kotorskoj. Spomenik, CII1:195-
214, Odeljenje drustvenih nauka SANU, Beograd.

KULISIC, gpiro (1959): Etnoloska i folkloristicka ispitivanja u Neumu. Uvod. GIZM,
n. s. 14:77-83, Sarajevo.

KULISIC, Spiro (1963): Tragovi arhaitne rodovske organizacije i pitanje balkansko-slaven-
ske simbioze. Beograd.

Kultura, etnicnost, identiter (1999). Institut za migracije i narodnosti, Naklada Jesenski i
Turk, Hrvatsko sociolosko drustvo, Zagreb.

KUNTIC, M. Alba (1930): Bunjevac - Bunjevcima i o Bunjevcima. Subotica.
KUNTIC, M. Alba (1969): Poéeci borbe za preporod backih Bunjevaca. Jedan uspeh akcije

kneza Mibaila i llije Garasanina za nacionalno oslobodenje i ujedinjenje. Beograd.

KURJAKOVIC, Mijo (1896): Zenidbeni obicaji. A) Iz Vrbove (kotar Nova Gradiska) u
Slavoniji. ZbNZO, 1:152-159, Zagreb.

KUS-NIKOLAJEV (1935): Neki narodni obicaji u Gnjilanima, VjEM, 1:259-264,
Beograd.

LAKATOS, Josip (1914): Narodna statistika, Zagreb.
LANG, Milan (1913): Samobor. Narodni Zivot i obicaji. ZbNZO, 18:1-138, Zagreb.
LASIC, Ines (1999): Svatovske &asti. Etnoloska tribina 22:133-152, Zagreb.

LAUSIC, Ante (1991): Iz povijesti folksdojéera i njihova egzodusa na tlu Jugoslavije.
Migracijske teme, 7/2:183-192, Zagreb.

LAUSIC, Ante (1993): Uzroci i posljedice agrarne reforme i kolonizacije 1945-1948. U:
Slavonija, Srijem, Baranja i Backa, Zbornik, Matica Hrvatska, Zagreb, 91-98.

LEBL, Arpad (1962): Socijalno-istorijski aspekti etni¢kog pluralizma u Vojvodini.
Eitnoloski pregled, 4:22-31, Beograd.

LEBL, Arpad (1963): Politicki lik Vase Stajica. Izabrani politicki i ideoloski spisi. Novi Sad.

LEIBMAN, Robert (1972): Wedding Customs in the Ohrid Village of Pestani.
Makedonski folklor, 5 (9-10):125-140, Skopje.

LILEK, Em. (1898): Zenidba i udadba u Bosni i Hercegovini. GIZM, 10:5-92, Sarajevo.

LONCAR, Sanja (2005): Propitivanje pristupa istrazivanju neredovnih oblika pred-
bra¢nog i bra¢nog zivota na primjeru Krivoga Puta. Senjski zbornik, 32: 223-272,
Senj.



294 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

LOVRETIC, Josip (1897): Otok. Narodni zivot i obiéaji. ZbNZ0, 2:91-459, Zagreb.
LOVRIC, Ivan (1948): Biljeske o putu po Dalmaciji opata Alberta Fortisa i Zivot Stanislava

Socivice. Zagreb.
LOZAR, Rajko (1944): Narodopisje Slovencev 1. Ljubljana.
LUKIC, Luka (1924): Varo$. Narodni Zivot i obicaji. ZbNZ0, 25:105-349, Zagreb.

MAGLICA, Nadja (1998): Predajno odijevanje backih Hrvata Bunjevaca. U: [z bastine
backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 12-17.

A Magyar Népzene Tdra, 111/B, Budapest, 1955.
MAJNARIC, Dunja (1981): Posavska svadba. Muzej Sisak, Sisak.

MAMUZIC, Josip (1872): Odgovor na pitanja druzbe jugosl. poviest. i starine. Arkiv za
povjestnicu jugoslavensku, 11:265-268, Zagreb.

MANDIC, Mifo (1975): Svadbeni obi¢aji cavoljskih Bunjevaca. Etnografija juznih
Slavena u Madarskoj, 1:113-148, Budimpesta.

MANDIC, Mio (1984): Iz osamstoljetne kronike Cavolja. Poduzeée za izdavanje udzbe-
nika, Budimpesta.

MANOJLOVIC, Kosta (1933): Svadbeni obiéaji u Pe¢i. GIEM, 8:39-51, Beograd.

MARINOV, Jelena (1977): Svadbeni obicaji u Lovri. Etmografija Juznih Slavena u
Madarskoj, 2, Budimpesta.

MARKOVAC, Marijan (1935): Stari svatovski obi¢aji u Andrijevcima. VJEM, 1:241-
260, Beograd.

MARKOVAC, Marijan (1940): Selo i seljaci u Slavonskoj Posavini. Zagreb.
MARKOVIC, Josip (1986): Obicajnik zupe Sikirevci. Sikirevci.

MARKOVIC, Mirko (1977): Selo Tomasanci kraj Dakova. Prilog poznavanju naseljava-
nja i narodne starine. ZbNZO, 47:5-125, Zagreb.

MARTINOVIC, Aleksandar (1940): Istina o Bunjevcima i Sokcima. Izdanje Srpskog kul-
turnog kluba u Subotici 1/1, Subotica.

MARTINOVIC, Sava (1867): Kako se u Crnoj Gori zene i udavaju. Dragoljub, zabavan
i poucan list. 12-14, 28-31, 44-46, 56-62, Zagreb.

MATICKA, Marijan (1990): Agrarna reforma i kolonizacija w Hrvatskoj. 1945-1948.
Zagreb.

MATISEK, Ladislav (1979): O staroj bo$njatkoj svadbi u Ati. Etnografija juznih Slavena
u Madarskoj, 3:157-175, Budimpesta.

MEGAS, G. (1958): Greek Calendar Customs. Athens.
MEZNERIC, Jens (1952): Bunyevdcok (Tanulmdny). Budapest.

MEYER, Gustav (1891): Erymologisches Wirterbuch der albanesischen Sprache.
Strassburg.

MICOVIC, Ljubo (1952): Zivot i obicaji Popovaca. SEZb, 64, Beograd.
MIHAILOVIC, Sunéica (1971): Svadbeni obicaji u Nisavi. G/EM, 34:85-103, Beograd.



Literatura i izvori 295

MIHALJEV, Jelka (1976): Svatovski obicaji baranjskih Hrvata u selima Draz, Gaji¢,
Topolje, Podolje, Dubosevica. U: Dakovacki vezovi, Dakovo, 38-40.

MIKAC, Jakov (1933): Godisnji obicaji (Brest u Istri). ZbNZO, 29:215-223, Zagreb.
MIKAG, Jakov (1957): Kastavitina. Z6NZO, 39, Zagreb.

MIKAC, Jakov (1963): Istarski narodni obicaji, no$nja, stocarstvo i istarska oruda.
Problemi sjevernog Jadrana, 1:295-403, Rijeka.

MILIC, Ivo (1927): O batkim Bunjevcima. Knjigevni sever, 3:95-102, Subotica.
MILICEVIC, Josip (1967-1968): Narodni obicaji i vjerovanja u Sinjskoj krajini. NU,
5-6:433-525, Zagreb.

MILICEVIC, Josip (1975): Narodni ivot i obi¢aji na otoku Bratu. NU, 11-12:399-462,
Zagreb.

MILOSAVLJEVIC, S. (1913): Srpski narodni obiéaji iz sreza homoljskog (III. Brak).
SEZb, 19:133-187, Beograd.

MILOSAVLJEVIC, V. (1959-1960): Prilog proucavanju obi¢aja oko novorodenéeta.
Glasnik muzeja Kosova i Metohije, 4-5:319, Pristina.

MILUTINOVIC, Vera (1962): Srbi i Nemci u Vojvodini. Etnoloski pregled, 4:36-44,
Beograd.

MOROVIC, Hrvoje (1952): Zenidbeni obicaji. Iz folklorne grade zadarske okolice saku-
pljene od dr-a Luke Jeli¢a. Zadarska revija, 1/3:22-28, Zadar.

MORVAY, Judit (1965): The Joint Family in Hungary. U: Europa et Hungaria. Congressus
Ethnographicus in Hungaria. Budapest, 16. — 20. X. 1963., Budapest, 231-242.

MORVAY, Judit (1980): Nagycsaldd. U: Magyar Néprajzi Lexicon. Akadémiai Kiadd,
Budapest, 751.

MUSIC, Hristif (1863): Obicaji pri svadbama u Peroju. Srbsko-dalmatinski magazin,
22:45-51, Zadar.

Narodna re¢. Nezavistan list javnog misljenja, Subotica, 1/1932, 2/1933, 3/1934, 4/1935,
5/1936.

Narodna rié. Subotica, 1/1920.
Nuase slovo. Subotica, 1/1934, 2/1935, 3/1936, 4/1937, 5/1938, 6/1939, 7/1940, 8/1941.

NEDELJKOVIC, Dusan (1938): Durdevdansko jagnje i “kravaj” kao participacioni
relikt primitivno kolektivnog mentaliteta. Viesnik Etnografskog muzeja u Zagrebu,
4:1-10, Beograd.

Neven. Subotica, 33/1920, 34/1921, 35/1922, 36/1923, 37/1925, 38/1926, 39/1927,
40/1928, 41/1929, 42/1930, 43/1931, 44/1932; bez oznake godista: 1936-1939;
od br. 15:51/1939, 52/1940.

Neven. Casopix za politicka, kulturna, socijalna i privredna pitanja Vojvodine, Subotica, 1-
11/1935, 1-6/1936.

NIKOLAEVIC TRUBACEYV, Oleg (1984): Etimologiceskij slovdr slavianskih jezykov 11.
Praslavjanskij leksiceskij fond, Moskva.



296 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

NIKOLIC, Vladimir (1910): Iz Luznice i Nisave, SEZb, 16, Beograd.

NIKOLIC-STOJANCEVIC, Vidosava (1958): Zivot i obi¢aji narodni u leskovackoj
Moravi. SEZb, 70:435-486, Beograd.

NJIKOS, Julije (1970): Slavonijo, zemljo plemenita. Narodni obicaji, pjesme, kola i posko-
¢ice. Matica Hrvatska, Osijek.

OSTRIC, Olga (1954): Etnografska istrazivanja u Dubrovackoj zupi. Anali Historijskog
instituta JAZU u Dubrovniku, 3:443-471, Dubrovnik.

PALUNKO, Vice (1908): Zenidba (Obiéaji u Popovu u Hercegovini). ZbNZO, 13:233-
266, Zagreb.

PANTELIC, Nikola (1970): Svadbeni obi¢aji u Negotinskoj krajini. G/EM, 33:123-148,
Beograd.

PANTELIC, Nikola (1971): Porodi¢ni odnosi i svadbeni obi¢aji u Svinjici. Zbornik
radova, n. s. 1:57-70, Etnografski institut Srpske akademije nauka i umetnosti 5,
Beograd.

PANTELIC, Nikola (1974): Etnologka grada iz Budzaka. GIEM, 37:179-228, Beograd.

PANTELIC, Nikola (1975): Zenidbeni obicaji u okolini Bora. GIEM, 38:123-146,
Beograd.

PANTELIC, Nikola (1978): Zenidbeni obiéaji u opstini Zajear. GIEM, 42:355-382,
Beograd.

PANTELIC, Nikola (1981): Tradicionalni elementi u Zenidbenim obicajima u severo-
isto¢noj i delu centralne Srbije. Godisnjak, 19:199-229, Centar za balkanoloska
ispitivanja 17, Sarajevo.

PAVELIC, Rikard (1991): Stope predaka. Bunjevci u Hrvatskom primorju, Gorskom kotaru
i Lici. Tiskara Rijeka, Rijeka.

PAVICIC, Stjepan (1953): Podrijetlo hrvatskih i srpskib naselja i govora u Slavoniji.
HAZU, Zagteb.

PAVICIC, Stjepan (1962): Seobe i naselja u Lici. ZbNZO, 41, Zagreb.

PAVLOVIC, Jeremija (1928): Malesevo i Malesevci. Beograd.

PECO, Ljubomir (1925): Obicaji i verovanja u Bosni. SEZb, 32:359-386, Beograd.

PEKIC, Petar (1930): Povjest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vremena do 1929. godine.
Zagreb.

PENAVIN, Olga (1981): A nagycsalddszervezet Szlavonidban (Kérogyon). Ujvidék:
Forum, 244.

PERUNCIC, Branko (1958): Postanak i razvitak bastina na podruéju Subotice od 1686.
godine. Beograd.
PETRANOVIC, Branko (1969): Politicke i pravne prilike za vreme obnove. Institut za

savremenu istoriju, Beograd.

PETRIC, Mario (1966): Prilog prou¢avanju porijekla Bunjevaca. GLZM, n. s. 20/21:309-
382, Sarajevo.



Literatura i izvori 297

PETROVIC, Ruza (1973): Demografski razvitak Vojvodine. Novi Sad.

PETROVIC, Ruza (1987): Migracije u Jugoslaviji i etnicki aspekt. Beograd.

PETROVIC, Tihana (1998): Uz tekstilne predmete na izlozbi. U: Iz bastine backih
Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 18-25.

PETROVIC, Z. Petar (1931): Svadbeni obicaji (Beogradsko Podunavlje). ZbNZO, 28(-
2):92-110, Zagreb.

PIPREK, Johannus (1914): Slavische Brautwerbung und Hochzeitsgebriuche. Stuttgart.

POKORNIK, Ante (1988): Moj sokak (opis narodnog zivota i obicaja). U: Suboticka
Danica za 1989, Subotica.

POPOV, Mile (1969-1970): Svadba u severnom Banatu. Radovi Vojvodanskibh muzeja,
18-19:29-72, Novi Sad.

POPOVICH, Gyorgy (1893): Ivanyi és a Bunyeviczok ethnographidja. Ethnographia,
4:60-66, Budapest.

POPOVIC, Dusan (1925): Vojuodina. Prilozi proucavanju nase zemlje i nasega naroda.
Opsti deo. Posebni deo 1. Backa. Prilozi proucavanju etnickih odnosa od sredine XVI
veka do 1921. godine. Beograd.

POPOVIC, Dusan (1929): Batka. Banat. U: St. Stanojevié, Narodna enciklopedija srpsko-
hrvatska-slovenacka 1, Zagreb, 111-112, 127-128.

POPOVIC, Dusan (1929): Srem. U: St. Stanojevi¢, Narodna enciklopedija srpsko-hrvat-
ska-slovenacka 4, Zagreb, 348-351.

POPOVIC, Dusan (1930): Petar Peki¢, Povjest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vre-
mena do 1929. godine, Matica hrvatska, Zagreb, 1930. Glasnik istorijskog drustva u
Novom Sadu, 3:322-327, Sremski Karlovci.

POPOVIC, Dudan (1957): Srbi u Vojvodini 1. Od najstarijih vremena do Karlovackog
mira. Novi Sad.

POPOVIC, Dusan (1959): Srbi u Vajvodini 2. Od Karlovackog mira 1699. do Temisvarskog
sabora 1790. godine, Novi Sad.

POPOVIC, Dusan (1963): Srbi u Vojvodini 3. Od Temisvarskog sabora 1790. do
Blagovestanskog sabora 1861. godine, Novi Sad.

POPOVIC, Milko (1941): Sintaksa i recnik Zumberackog dijalekta. Zagreb.

PRCIC, Kata (1927): Svadbeni obicaji kod suboti¢kih Bunjevaca pri kraju XIX vika.
Knjizevni sever, 3/13-4:167-173, Subotica.

RADOVANI, Ivana (2005): Nacini transporta u Krasnu. Senjski zbornik, 32: 409-424.

RAJIC, Blasko (1919): Subotica. U: Danica ili bunjevacko-Sokacki kalendar za pristupnu
godinu 1920, Subotica, 30-48.

RA]KOVIC, Marijeta (2003): Zivot ¥ene u selima Senjskog bila. Senjski zbornik, 30:
539-586, Senj.

RAJKOVIC, Marijeta (2004): Prilozi poznavanju migracija Krivopuéana. Senjski zbornik,
31: 261-286, Senj.



298 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

RAJKOVIC, Marijeta (2005): Sezonske migracije na podrudju Krivoga Puta: tradicije u
recentnoj povijesnoj perspektivi. Senjski zbornik, 32: 273-316, Senj.

RAJKOVIC, Petar (1982): Zenidbeni obi¢aji Stba u Sjeni¢kom polju. GIEM, 46:125-
133.

RAJKOVIC, Petar (1982): Svadbeni obicaji u Donjoj Lepenici. GIEM, 46:135-142.

RAJKOVIC, Zorica (1973): Narodni obiéaji okolice Donje Stubice. NU, 10(153-216),
Zagreb.

RAJKOVIC, Zorica (1980): Obicaji otoka Zlarina. NU, 17:221-255, Zagreb.

RAJKOVIC, Zorica (1990): Obic¢aji otoka Solte izmedu 2 svjetska rata. NU, 27:73-98,
Zagreb.

RELJIC, Ljubomir (1965): Svadbeni obicaji u okolini KnjaZevca. Razvitak, 5/1:64-75,
Zajecar.

REM, Vladimir (1993): Tko su Sokci? Slavonska naklada “Privladica”, Vinkovci.

RESO ENSEL, Sindor (1867): Magyarorszdgi népszokdsok. (Alfoldi lakodalom szokdsok).

Pesten.

Rjecnik hrvatskoga ili srpskoga jezika 5. Jugoslavenska akademija znanosti i umjetnosti,
1898-1903, Zagreb

Rjecnik hrvatskoga ili srpskoga jezika 17. Jugoslavenska akademija znanosti i umjetnosti,

1959-1962, Zagreb.

RODD, Rennel (1968): The Customs and Lore of Modern Greece. Chicago, (pretisak iz
1892. godine).

ROIDEVA, Ana (1978): Za s'vremennata svatbena obrednost (Po materiali ot Gabrovska
okr’g). Blgarska etnografija, 3-4:23-41, Sofija.

RUBIC, Tihana (2004): Trgovina i sajmovi, rezultati istraZivanja na podru¢ju opéine
Krivi put. Senjski zbornik, 31:287-324, Senj.

RUBIC, Tihana (2005): Gospodarske veze Krasnara s Kuterevcima i Svidanima. Senjski
zbornik, 32: 425-448, Senj.

SAROSACZ, Gybrgy (1968): Baranyai délszldv népszokisok 1. Kardcsony és lakodalmi
szokdsok a sokackondl és bosnyakoknal. A Janus Pannonius Miizeum évkinyve 1967,
Pécs, 103-122.

SCHNEEWEIS, Edmund (1961): Serbocroatische Volkskunde. Berlin.

SEKULIC, Ante (1970): Ulomci iz nepoznate hrvatske kulturne povijesti. Kadic, 3:129-
137, Split, (pseudonim Tin Kuli¢).

SEKULIC, Ante (1980): Svadbeni obi¢aji batkih Bunjevaca. ZbNZO, 48:141-168,
Zagreb.

SEKULIC, Ante (1984): Backi Sokci i njihova naselja. Radovi Centra za znanstveni rad
Vinkovci, 5:107-151, JAZU, Vinkovci.

SEKULIC, Ante (1986): Narodni obicaji backih Bunjevaca. ZbNZ0, 50, Zagreb.
SEKULIC, Ante (1989): Backi Bunjevci i Sokeci. Zagreb.



Literatura i izvori 299

SEKULIC, Ante (1990): Listovi i casopisi backih Hrvata od Ivana Antunovic¢a do 1941.
Migracijske teme, 6/3:407-414, Zagreb.

SEKULIC, Ante (1991): Backi Hrvati. Zbornik z narodni %ivot i obitaje, 52, Zagreb.

SEKULIC, Ante (1993): Knjiga o Bunjevcima koja zbunjuje. Prikaz. Arhivski vjesnik,
36:255-306, Zagreb.

SEKULIC, Ante (1994): Radicevci u Zivotu batkih Hrvata od 1918. do 1928. U: Hrvatski
iseljenicki zbornik 1994. Godisnjak Hrvatske matice iseljenika, Zagreb, 158-167.

SEKULIC, Ante (1998): Backi Hrvati u Zagrebu. U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca,
katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 10-11.

SEMIZ, S. (1903): Svadbeni obi¢aji u Mostaru. GIZM, 15:586-597, Sarajevo.

Sicanja (1998). U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski muzej,
Zagreb.

SIMONOVIC, Radivoj (1924): Etnografiki pregled Vojvodine. Novi Sad.
SKOK, Petar (1972): Etimologijski rjecnik hrvatskog ili srpskog jezika 2. Zagreb.
Smotra. Nezavistan nacaionalno-politicki list, Subotica, 1/1936.

SOLYMOS, Ede — S. GOLNER Mirta (1983): Lakodalomszervezés Baja kornyékén.
Folklor és etnogrdfia 9:205-206 (Lakodalom), Debrecen.

STANCIC, Niksa (1968-1969): Problem “Nacertanija” Ilije Garaanina u nasoj historio-
grafiji. Historijski zbornik, 21-22:179-196, Zagreb.

STANO]EVIC, Marinko (1925): Svadbeni obicaji u Timoku. Letopis Timocke Eparbije,
3:47-93, Zajecar.

STANTIC, Alojzije (2001): Kruv nas svagdanji. Hrvatski kulturni centar “Bunjevacko
kolo”, Subotica.

Stari pisci hrvatski 4, Zagreb, 1872.

Stari pisci hrvatski 5, Zagreb, 1873.

Stari pisci hrvatski 7, Zagreb, 1875.

Stari pisci hrvatski 16, Zagreb, 1888.

Statisticki bilten, br. 1295. popis stanovni$tva, domacinstava i stanova u 1981. godini.
Nacionalni sastav stanovniStva po opstinama — Kona¢ni rezultati. Savezni zavod za
statistiku Beograd.

Statisticki bilten, br. 1934. Prvi rezultati Popisa stanovnistva, domacinstava, stanova i
poljoprivrednih gazdinstava 1991. godine. Nacionalni sastav stanovnistva po opsti-
nama, Savezni zavod za statistiku, Beograd, 1991.

STEINER, Gyorgyi (1953): Régi bezddni lakodalom. Magyar Képesijsdg, 2(22):10,
Zagreb.

STIPIC, Lazar (1930): Dr. Jovan Erdeljanovi¢. O poreklu Bunjevaca (ocene i prikazi).
Knjizevni sever, 6:345-348, Subotica.

STO]ANCEVIC, Vidosava (1974): Vranjsko Pomoravlje. SEZb, 86, Beograd.



300 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

STOJANOVIC, Andrija (1967): O nekim slavonskim svatovskim pjesmama. U:
Zupﬂnjs/ez’ zbornik, Zupanja, 105-115.

STOJANOVIC, Mijat (1881): Slike iz zivota hrvatskog naroda po Slavoniji i Srijemu.
Zagreb.

STORELLI, Lucija (1935): Svatovski obicaji jugoslovenskog naroda. Bani¢i (opéina
Slano - juzna Dalmacija). VJEM, 1:183-194, Beograd.

Suboticki glasnik. Subotica, 1/1925, 2/1926, 3/1927.

Subotitke novine. Subotica, 10/1929 (do br. 24), 11/1930, 12/1931, 13/1932, 14/1933,
15/1934, 16/1935, 17/1936, 18/1937, 19/1938, 20/1939, 21/1940, 22/1941.

Suboticke visti. Svatovi. (1899) Neven, 16:174, Subotica.

SUSIC, Zvonimir (1970): Valvazor o Istranima. Dometi, 3(5):92-95, Rijeka.

SZARICS, Jend (1842): A Bunyevéczok. Regélo Pesti Divatlap, 81, 82:849-853, 869-872,
886-888, Budapest.

SALIC, Tomo (1990): Vibica u Dakovitini 1330-1990. Privlacica, Vinkovei.

SARIC ZIC, Ivana (2004): Tradicijsko graditeljstvo senjskog zaleda: osvrt konzervatora.
Studia ethnologica Croatica, 16: 33-46.

SERCER, Marija (1998): O dokumentima, fotografijama, vjerskim predmetima, posudu

i namjestaju. U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski
muzej, Zagreb, 49-50.

SIDAK, Jaroslav (1973): Studije iz hrvatske povijesti XIX stoljeca. Institut za hrvatsku
povijest. Zagreb.

SIROLA, Bozidar (1938): Novalja na Pagu. Narodni Zivot i obicaji. ZbNZO, 31(2):41-
134, Zagreb.

SISIC, Ferdo (1962): Pregled povijesti hrvatskog naroda. Zagreb.

SKARIC, Milo§ (1924): Zivot i obi¢aji Planinaca pod Fruskom Gorom. SEZb, 24,
Beograd.

SKARIC, Milo (1939): Zivot i obiéaji Planinaca pod Fruskom gorom. SEZb, 54:1-275,
Beograd.

SKODA, Klara — DRZIC, Marijana (1941): Godi$nji obi¢aji na otoku Ciovu i u Segetu.
Etnoloska istrazivanja i grada, 3:74-80, Zagreb.

SKRBIC, Nevena (1999): Pavenka - djevojacka vecer i pletenje svadbenog vijenca.
Etnoloska tribina, 22:107-131, Zagreb.

SKRBIC Nevena (2000): Pojedini elementi duhovne kulture primorskih Bunjevaca.
Senjski zbornik, 27:217-226, Senj.

SKRBIC, Nevena (2001): Izvjeice s istrazivanja u selima pod Senjskim bilom i u zaledu
Sv. Jurja. Senjski zbornik, 28, Senj.

SKRBIC ALEMPIJEVIC, Nevena (2003): Prilozi poznavanju primorsko-bunjevatkog
identiteta. Senjski zbornik, 30:425-444, Sen;.



Literatura i izvori 301

SOKCIC, Joso (1935): Bunjevci pod Madarima. Neven. Casopis za politicka, kulturna,
socijalna i privredna pitanja Vojvodine, 2, 3, 4, 6. Subotica.

TANOVIC, Stevan (1927): Srpski narodni obicaji u Devdelijskoj Kazi. SEZb, 40,
Beograd.

TARKANY SZUCS, Etné (1981): Magyar jogi népszokdsok. Budapest.

TOLDI, Zvonimir (1994): Nek se spominja i pamti. Zivot i obicaji seljackog svita u
Brockom Posavlju 2. Slavonski Brod.

TOLDI, Zvonimir (1987): Smotra folklora. Slavonski Brod, (katalog).

30. medunarodna smotra folklora 17. — 21.7.1996. (1996) ur. Erika Krpan, Zagreb.

TRO]ANOVIC, Simo (1911): Glavni srpski zrtveni obicaji. SEZb, 17, Beograd.

UJEVIC Ivan (1896): Vrhgorac u Dalmaciji. Narodna vjerovanja s bajanjem. ZbNZO,
1:246-247, Zagreb.

ULMER, Gaspar (1977): Porodi¢ne zadruge kod Bunjevaca i Srba u Subotici krajem
XVII veka. Zbornik za istoriju, 16:123-129, Matica srpska, Novi Sad.

U. M. (1845): Obicaj svatovski u Sremu. Serbskij Letopis za godinu 1845 19 (70):37-70,
Budim.

VAKARELSKI, Hristo (1931): Svadbenata pesen. Mestoto i sluzbata i v svadberija obred.
Tzvestija na narodnija Ethnografski muzei v Sofija, 13:1-129, Sofija.

VAKARELSKI, Hristo (1935): Bit i jezik’ na trakiiskit' i maloaziskit’ Bgari, Cast 1.
Sofija.
VAKARELSKI, Hristo (1969): Bulgarische Volkskunde. Berlin.

VALENTIC, Mirko (1961): Koncepcija Garasaninova “Nacertanija’ (1844). Historijski
pregled 2/7:128-137, Zagreb.

VALENTIC, Mirko (1992): O etni¢kom korijenu hrvatskih i bosanskih Srba. Casopis za
suvremenu povijest, 24(3):1-21, Zagreb.

VALENTIC, Mirko (1993): Garasanin i vizija Velike Srbije - prvi scenarij oblikovanja
Velike Srbije. U: Slavonija, Srijem, Baranja i Backa, Zbornik, Matica hrvatska,
Zagreb, 51-57.

VALVAZOR, Johann Weichard (1689): Die Ehre des Hertzogthums Crain 2. Laybach-
Niirnberg, (Prema prijevodu: Mikac 1963).

VATROSLAV (1909): Svatovski kum. Crtica iz proslosti. Neven, 10:74-75, Subotica.

VINCE PALLUA, Jelka (1992): Tragom vlaskih elemenata kod Morlaka srednjedalma-
tinskog zaleda. Ethnologica Dalmatica, 1:137-145, Split.

VINKESIC, Josip (1991): Svatovski obi¢aji u Drenjskom Slatiniku. U: Dakovacki vezovi,
Jubilarna revija, 1967-1991, Dakovo, 21-23.

VLATKOVIC, Aleksandra (2003): Odijevanje i tekstilno rukotvorstvo primorskih
Bunjevaca. Senjski zbornik, 30:587- 628.

VLATKOVIC, Aleksandra (2005): Godisnji obicaji primorskih Bunjevaca Krivoga Puta.
Senjski zbornik, 31:317-348, Sen,j.



302 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

VOJNIC HAJDUK, Lazo — KOPILOVIC, Andrija — STANTIC, Alojzije (2006):
Duzijanca. Zetvena svecanost. Novinsko-izdavatka ustanova ,Hrvatska rijec”,
Subotica.

Vojvodina. Politicki list Bunjevacko-$okacke stranke, Sombor, 1/1927.

VRCEVIC, Vuk (1883-1888): 7ri glavne svecanosti, Boka, Crna Gora i Ercegovina.

VRCEVIC, Vuk (1891): Razni dlanci. Dubrovnik.

VUJOVIGC, Vel. (1939): Ko su Bunjevci? Panéevacka nedelja, 7/1939(331).

VUKANOVIC, Tatomir (1972): Etnografija i folklor u knjizevnom stvaraladtvu Borisava
Stankovica. Vianjski zbornik, 8:291-348, Vranje.

VUKMANOVIC, Jovan (1958): Svadba u Perastu. Glasnik Etnografskog instituta Srpske
akademije nauke i umetnosti, 7:141-609, Beograd.

VUKMANOVIC, Jovan (1959): Svadba u Skaljarima. Glasnik Etnografskog instituta
Srpske akademije nauke i umetnosti, 8:1-13, Beograd.

VUKMANOVIC, Jovan (1960): Pastrovici. Antropogeografska ispitivanja. Cetinje.

VUKMANOVIC, Jovan (1976): Svadbeni obi¢aji u Gornjem i Donjem Orahovcu.
GIEM 39-40:271-286, Beograd.

VUKMANOVIC, Jovan (1980): Konavli. Antropogeografska etnoloska ispitivanja. Posebno
izdanje Srpske akademije nauka i umetnosti, Odelenje drustvenih nauka 85,
Beograd.

VUKOVIC, Ivana (2005): Prelo u Krasnu u tradicijskom i suvremenom kontekstu.
Senjski zbornik, 32:449-468, Senj.

WACE, Alan - THOMPSON, Maurice (1972): The Nomads of the Balkans. London-
New York, (pretisak iz 1914. godine).

WEIGAND, Gustav (1894): Die Aromunen. Ethnologisch-historische Untersuchungen 2.
Leipzig.

ZAIC-KUBATOVIC, Marija (1998): Udruga vojvodanskih i podunavskih Hrvata. U: Iz
bastine backih Hrvata Bunjevaca, katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 11.

ZELIC, Naco (1998): Nase knjige, slike i poprsja. U: Iz bastine backih Hrvata Bunjevaca,
katalog izlozbe, Etnografski muzej, Zagreb, 51-55.

ZELIC, Naco (2000): Protiv zaborava. Hrvatsko kulturno prosvjetno drustvo “Matija

Gubec” Tavankur 1946-1996. Hrvatska matica iseljenika — Zagreb, Udruga vojvo-
danskih i podunavskih Bunjevaca — Zagreb.

ZENDER, Matthias (1980): Bundesrepublik Deutschland. Zusammenfassung. U:
ur. Matthias Zender, Verlag Otto Schwartz & Co. Géttingen, Forschungen zum
Ethnologischen Atlas Europas und seiner Nachbarlinder. Die Termine der Jabresfeuer
in Europa 1. Géttingen, 98-104, 105-114.

ZERJAVIC, Vladimir (1989): Gubici stanovnistva u Jugoslaviji. Zagreb.

ZULJIC, Stanko (1989): Narodnosna struktura Jugoslavije i tokovi promjena. Ekonomski
institut, Zagreb.



Literatura i izvori 303

Arhivski izvori:

Skracenice za oznacavanje arhivske grade pojedinih etnoloskih institucija:

IEF = Institut za etnologiju i folklor, Zagreb

ONZO HAZU = Odbor za narodni %ivot i obi¢aje Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti,
Zagreb

EZFFZ SR = Etnoloski zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - stariji rukopisi
EZFFZ NR = Ewmoloski zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - noviji rukopisi

EZFFZZ = Etnoloski zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - zadruge
NMB = Néprajzi Mizeum Budapest (Etnografski muzej u Budimpesti)
OEKA = Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju Filozofskog fakulteta u Zagrebu

ADZAGA, Dubravka (1997): Svadbeni obicaji (Nustar kod Vinkovaca). OEKA 125.
AMEGATLHER, Millicent (1993): Svadbeni obicaji (Krivac kod Delnica). OEKA 10.
BALEN, Maja (1996): Svadbeni obicaji (Glogovica kod Slavonskog Broda). OEKA 53.
BARISIC, Sanja (1997): Svadbeni obiéaji u Lici (sela ispod Pljesivice). OEKA 459.
BASIC, Mate (1981): Obiteljske zadruge Basic¢a u Krivodolu. EZ FFZ Z 122.

BEKAVAC, Ana-Marija (1996): Svatovske casti, barjak i tijek svadbe (Pazarista u Lici).
OEKA 57.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1953): Hrvatske narodne pjesme, obicaji, prite i drugo
kotara Pule II i Lupoglava. IEF rkp. 140.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1953): Hrvatske narodne pjesme, obiéaji i priée iz kotara
Delnice. IEF rkp. 141.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1952): Hrvatski narodni obicaji kotara Pula I. IEF rkp.
197.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1954): Folklorna grada iz okolice Zadra. IEF rkp. 260.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1955): Folklorna grada iz okolice Perusi¢a i Otocca. IEF
tkp. 276.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1955): Folklorna grada iz okolice Brinja i Josipdola. IEF
tkp. 279.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1957): Folklorna grada iz Slavonije 1. IEF rkp. 282.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1957): Folklorna grada iz Donjeg Lapca i okolice. IEF
rkp. 327.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1962): Hrvatski narodni obiéaji iz okolice Dubrovnika.
IEF tkp. 393.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1963): Folklorna grada iz Dubrovatkog Primorja. TEF
rkp. 433.



304 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1964): Folklorna grada Neretljanske krajine. IEF rkp.
729.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1964): Folklorna grada sa Peljesca. IEF rkp. 731.

BONIFACIC ROZIN, Nikola (1976): Folklorna grada Slavonske Pozege i okolice. IEF
rkp. 929.

BOSKOVIC, Katica (1948): Svadba u Cilipima. EZ FFZ SR 40.

CVAR, Nikola: Svadbeni obicaji u selu Nin¢i¢evo (Dunavska banovina). EZ FFZ SR
86.

CERNELIC, Milana (1986): Svatovske &asti (Sombor i okolica, okolica Subotice). EZ
FFZ NR 87.

CERNELIC, Milana (1986): Svatovske ¢asti (Krmpote i Krivi put u Hrvatskom primo-
rju). EZ FFZ NR 109.

CERNELIC, Milana (1980): Zadruga Balazevi¢-Marinki¢, Tavankut. EZ FFZ Z 116.
CERNELIC, Milana (1980): Zadruga Duli¢a, Durdin. EZ FFZ Z 118.

CERNELIC, Milana (1980): Zadruga Gabriéa, Zednik. EZ FFZ Z 117.
CERNELIC, Milana (1981): Zadruge u Trnovcu. EZ FFZ Z 133.

CERNELIC, Milana (1981): Zadruga Dosen, Bruane. EZ FFZ Z 134.

CERNELIC, Milana (1981): Zadruga Rukavina-Jauci, Smiljansko polje. EZ FFZ Z
135.

CERNELIC, Milana (1981): Zadruga Prpi¢-Grgajice, Kosova Buljima (opé. Krivi put).
EZ FFZ Z 136.

CERNELIC, Milana (1981): Zadruga Tomljanovi¢-Puljiz, Tomiéi-Podbilo, EZ FFZ Z
137.

CERNELIC, Milana (1981): Zadruga Matari¢i-Opstinari, Matari¢i. EZ FFZ Z 138.

CERNELIC, Milana (1982): Zadruge na salasima na Bezdanskom putu (Firanovi salai,
salasi Vujkovidi, Jerkovici, Doroti¢i). EZ FFZ Z 143.

CERNI, Davor (1996): Svadbeni obi¢aji (Mrkopalj u Gorskom kotaru). OEKA 139.
DEISINGER, Margit (1952): Vegyes néprdjzi gyiités. NMB EA 3023.
DEISINGER, Margit (1952): A delszldv nagycsaldd néphit szokdsok. NMB EA 3028.

DEISINGER, Margit (1952): Néphit és népszokdsok, népi jitek, népzene (bunyevic).
NMB EA 3029.

DEISINGER, Margit (1952): Néphit és népszokasok (bunyevic). NMB EA 3031.

DEISINGER, Margit (1953): Délszldv (bunyévic) szokds és népi hitvildg gyiijeés. NMB
EA 4023.

DEMIR, Senka (1994): Svadbeni obicaji Slavonske Posavine (posavska sela isto¢no od
Slavonskog Broda). OEKA 28.

DOMACINOVIC, Vlasta: Svadba u Nustru i Bosnjacima. EZ FFZ SR 114.



Literatura i izvori 305

DERMANOVIC, Zlata (1947): Stari svatovski obi¢aji u Vodincima (1886). EZ FFZ SR
97.

Etnoloski atlas Jugoslavije. Pokusne karte (1963): Karta VI: Godisnje vatre. Dani paljenja;
Karta VII: Godisnje vatre. Nazivi. Zagreb.

Etnoloski atlas Jugoslavije. Pokusne upitnice* (1960): Pitanje br. IV. Godisnje vatre.
Etnolosko drustvo Jugoslavije. Komisija za etnoloski atlas. Centar za pripremu
Atlasa, Filozofski fakultet, Etnoloski zavod, Zagreb.

Etnoloski atlas Jugoslavije. Upitnice”™ (1967): Svezak IV, tema br. 134. Godinje vatre;
tema br. 122. Svatovske casti. Etnolosko drustvo Jugoslavije. Komisija za etnoloski
atlas. Centar za pripremu Atlasa, Filozofski fakultet, Etnoloski zavod, Zagreb.

ILIC, Josip (1960): Narodna no$nja i obicaji kod Sokaca u Batkom Bregu. ONZO
HAZU sign. NZ 112.

IVANCAN, Ivan (1955): Folklorna grada iz okolice Gospica. IEF rkp. 186.
]AN]IC, Stjepan (1959/60): Svadbeni obi¢aji u Vidovicama, kotar Br¢ki. EZ FFZ SR 163.

JOVIC, Andro (1902): Narodni Zenidbeni obicaji u Zupi kod Dubrovnika. ONZO
HAZU sign. SZ 161.

KARALIC, Lucija (1967): Zivot i obiéaji iz Gorjana. ONZO HAZU sign. NZ 121d.

KEGALJ, Danijela (1996): Svadbeni obicaji u Bo$njacima (Zupanja). OEKA 224.

KESEJIC, Antun (1948): Razna praznovjerja i vjerovanja. Kraljice. Bozi¢ni obicaji (Bac,
Backa). EZ FFZ SR 92.

KESEJIC, Antun (1948-1949): Etnografska grada iz Bata. ONZO HAZU sign. NZ 7a.

KESEJIC, Antun (1950): Svatovski obiéaji iz Bodana. EZ FFZ SR 31.

KRAVIC, Milica: Svadbeni obiéaji u Kraljevcima. EZ FFZ SR 101.

KRAUESEL, Nada (1955): Folklorna grada iz okolice Metka. IEF rkp. 218.

KRECAK, Marko - PAUN, Anita (1996): Svadbeni obi¢aji u Donjim Andrijevcima.
OEKA 54.

LAMZA, Marija: Svadbeni obicaji (Topolo kod Stona). EZ FFZ SR 15.

LASIC, Ines (1997): Svadbeni obi¢aji Hrvata u Hrtkovcima i Golubincima (Srijem,
Vojvodina). OEKA 120.

LUKIC, Luka: Opis sela Klakarje. ONZO HAZU sign. SZ 128d.

MARAS, Josipa (1995): Svadbeni obi¢aji u Lici (Covini kod Smiljana). OEKA 155.

MARIJAN, Livio - SOKOLOVIC, Mirjana: Obiéaji zivotnog ciklusa (otoci zadarskog
arhipelaga: Dugi otok, Iz, Sestrunj, Zverinac, Ist). 1986, EZ FFZ NR 90.

MARKOVIC, Ivancica (1995): Svadbeni obi¢aji (Podvinje, Bukovlje, Vranovci, Tomica,
Rastusje kod Slavonskog Broda). OEKA 27.

Brojevi koristenih upitnica navedeni su u biljeskama i u tekstu u poglavlju 3.7 (PUEA)
** Brojevi koritenih upitnica navedeni su u biljeskama i u tekstu u poglavljima 3.7 i 4.1. (UEA)



306 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

MILICEVIC, Josip (1964): Etnologka i folkloristicka grada poluotoka Peljeca. TEF rkp.
769.

MOSER, Antun: Svadbeni obic¢aji u Podgoracu (Slavonija). EZ FFZ SR 18]1.

NEDIC, D.: Grada iz Bosanske Posavine. ONZO HAZU sign. SZ 52.

NOZINIC, Drazen (1987): Obicaji pri sklapanju braka (Stajnica i Krizkamenica kod
Otodca). EZ FFZ NR 95.

OSTRIC, Olga — STOJANOVIC, Andrija (1967): Uskrsni obitaji u Novigradu na
moru. Filmoteka Odsjeka za etnologiju br. 39., EZ FFZ.

PALOSIJA, Durdica (1960): Cvitnjak (vatra) u predvecerje sv. Ive, 23. VI. 1960., na
kraju sela. Guvna (kod Travnika). Fototeka Odsjeka za etnologiju br. 3030, 3031,
EZ FFZ.

PALOSIJA, Durdica (1960): Hrpa granja na kraju sela pripremljena za cvitnjak, 23. V1.
1960., Guvna (kod Travnika), Fototeka Odsjeka za etnologiju br. 2178, 2179, EZ
FFZ.

PASCUTTINI, Vesna (1996): Svadbeni obicaji Like (Trojvrh, zaselak Turkalj kod
Josipdola i Ogulina). OEKA 458.

PERIC, Zdenka (1995): Svadbeni obic¢aji u dva sela Dakovstine: Koritni i Purdancima.
OEKA 147.

PETROVIC, Tihana (1985): Obicaji oko sklapanja braka (Vukojevci, Koska, Donja
Motic¢ina - Nasice). EZ FFZ NR 47.

PETROVIC, Tihana (1987): Svadbeni obicaji (Saptinovci - Nasice). EZ FFZ NR 92.

PETROVIC, Tihana (1989): Svatovska grana (Gorjani, Vuka, Durdanci - Dakovstina).
EZ FFZ NR 133.

PETROVIC, Tihana (1989): Obicaji oko sklapanja braka (Gorjani, Punitovci, Selci,
Budrovci kod Dakova). EZ FFZ NR 145.

PETROVIC Tihana (1990): Svatovski obicaji. Podru¢je Donjeg Miholjca i Novske. EZ
FFZ NR 146.

PISONIC, Mijo (19002): Svadbeni obicaji u Slavonskom Kobasu prije 30 godina. EZ
FFZ SR 179.

POLJAKOVIC, Mirela (1997): Svadbeni obicaji (Vrbovsko u Gorskom kotaru). OEKA
452.

PREMU?Z, Vedrana (1996): Svadbeni obicaji (Gar¢in kod Slavonskog Broda). OEKA 43.

PTASINSKI, Josip (1890-1899): Narodni Zivot Hrvata i Slovenaca u Istri. Istarska zenid-
ba i pir. ONZO HAZU sign. SZ 111.

RAGUZ, Jakia (1994): Svadbeni obicaji Dubrovatkog Primorja (Osojnik, Majkovi,
Tocionik). OEKA 80.

RAPO, Vesna (1989): Obicaji oko sklapanja braka (Lisane Ostrovicke kod Benkovca,
Jasenice kod Obrovca). EZ FFZ NR 127.



Literatura i izvori 307

RUBIC, Stojan (1899): Etnografska grada iz Duvna. ONZO HAZU sign. SZ 61.

SELISEK, Loreana (1996): Svadbeni obic¢aji u selu Kosinjski Bakovac kod Perusica.
OEKA 461.

SINOZIC, Marina (1995): Obiéaji od prosidbe do svadbe (Oriovac i Slavonski Kobas
kod Slavonskog Broda). OEKA 146.

SOKOLIC, Nada (1956). Svadbeni obi¢aji u Novom Vinodolskom. EZ FFZ SR 10.
SUNARA, Josip: Folklorna grada iz Cere. IEF rkp. 404.

STOJANAC, Dragica: Zenidbeni obi¢aji u Srijemu (Bobota, St. Laze...). EZ FFZ SR
161.

STOJANOVIC, Andrija (1961): Zadruge u Konavlima. EZ FFZ Z 19.

STRUGAR, Helena (1998): Svadbeni obicaji u selu Lovinac. OEKA 462.

SARIC, Ivana (1995): Svadbeni obidaji (Drenovci i Strosinci, Srijem). OEKA 145.

SKRABALO, Marina (1993): Svadbeni obicaji (Guée Selo kod Delnica). OEKA 12.

SPANICEK, Zarko (1986): Obicaji pri sklapanju braka (Draz i Gaji¢ kod Belog
Manastira). EZ FFZ NR 72.

STIGLMAYER, Dinka (1996): Svadbeni obiéaji (Zagrada kod Pozege). OEKA 174.

TAS, Ljelja (1953): Narodne pjesme i obi¢aji iz okolice Dubrovnika. IEF 117.

VEDRIS, Trpimir (1998): Svadbeni obiéaji u Perusi¢u sredinom 20. st. OEKA 460.

VONDRACEK-MESAR, Jagoda (1986): Obiaji pri sklapanju braka (Moravice - Gorski
kotar). EZ FFZ NR 86.

VONDRACEK-MESAR, Jagoda (1987): Obicaji pri sklapanju braka (Li¢ kod FuZina).
EZ FFZ NR 116.

ZORIC, Damir (1982): Zadruga Zori¢a-Cuni¢a u Grudama. EZ FFZ Z 141.

VUCELIC, Marija (1963): Svadbeni obicaji u Majkovima. EZ FFZ SR 244.

VUKOVIC, Marinko (1994): Svadbeni obicaji (Stupnicki Kuti, Bebrina kod Slavonskog
Broda). OEKA 40.

Neinventirana grada i terenski zapisi

Skracenice za oznacavanje neinventirane grade:

Dipl. r. - KH FFP SJP = Diplomski rad - Katedra za hrvatski jezik i knjizevnost Filozofskog

fakulteta u Pe¢uhu Sveuilista Janus Pannonius

BATINKOV, Marija (1977): Svadbeni obicaji ka¢marskih Bunjevaca. Dipl. r. - KH FFP
SJP.



308 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

BUCIC, Ivan: Terenski zapisi iz Jasenica kod Obrovca (kopija rukopisa).

CERNELIC, Milana (1979): Godi$nje vatre kod Bunjevaca i Sokaca. Diplomski rad,
Odsjek za etnologiju, Filozofski fakultet, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1979a): Terenski zapisi iz okolice Vukovara u Srijemu (sela: Sotin,
Tompojevci, Tovarnik, Lovas).

CERNELIC, Milana (1983): Terenski zapisi iz Madarske (iz bunjevackih sela Tukulja
kod Budimpeste; Baja, Vancaga, Gornji Sentivan, Matevi¢, Biki¢, Aljmas, Kaémar,
Gara u juznoj Madarskoj).

CERNELIC, Milana (1984) Terenski zapisi iz Purdina kod Subotice.

CERNELIC, Milana (1984): Terenski zapisi iz Jasenica kod Obrovca i Pridrage kod
Novigrada.

CERNELIC, Milana (1988): Tradicije svatovskih ¢asti, njihovi nazivi i uloge kod
Bunjevaca s osobitim obzirom na pojavu i ulogu stadela (magistarski rad). Filozofski
fakultet SveudiliSta u Zagrebu, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1992): Terenski zapisi iz Zapresi¢a (kazivanje prognanice Marije
Boljkovac iz Ribnika, Lika).

CERNELIC, Milana (1996): Terenski zapisi iz Pazari$ta u Lici. Kazivaci: Kata Cadi¢, r.
1931., Dane Cadi¢, r. 1930. (Aleksinica); Marta Koladevié, r. 1024., Ora Koladevi¢,
r. 1927. (Kalinovaca); Anka Jurci¢, r. 1915. (Popovaca); Nada Rukavina, r. 1923,
Ana Mandekié, r. 1934., Nena Cadi¢, r. 1945. (Velika Plana).

CERNELIC, Milana (1997): Odabrane pojave iz svadbenih obicaja bunjevackih Hrvata
kao izvor za proucavanje njihove etnogeneze (doktorska disertacija). Filozofski
fakultet SveuiliSta u Zagrebu, Zagreb.

CERNELIC, Milana (1999): Terenski zapisi iz sela Panji¢i (Podbilo), kazivaé: Marta
Tomljanovi¢, r. 1908. (Krivi put, Velika Kapela) i iz sela Zukalj, kaziva¢: Grgo
Neki¢, . 1918. (Stolac pod Senjskim bilom, sjeverno velebitsko Podgorje)

ISPANOVIC, Marija: Doprinos istoriji opstine Métételke. Dipl. r. - KH FFP SJP.

MARIJAN, Livio (1988): Terenski zapisi iz sela Ivosevci u Bukovici i Lisane Ostrovicke
u Ravnim kotarima.

SIBALIN Zlata (1972): Bunjevacki obicaji u Gari. Dipl. r. - KH FFP SJP.

VIDAKOVIC, Antun (1973): Narodni obiéaji bunjevatkog sela Gornji Sentivan. Dipl.
r. - KH FFP SJP.



Zivotopis

Milana Cerneli¢ rodena je 11. kolovoza 1954. godine u Osijeku. Maturirala je u
gimnaziji u Somboru 1973. godine. 1980. godine diplomirala je engleski jezik i
knjizevnost i etnologiju na Filozofskom fakultetu. Iste godine izabrana je za stru¢nog
suradnika u Odsjeku za etnologiju na Filozofskom fakultetu u Zagrebu. Obranila je
magistarsku radnju s naslovom Tradicije svatovskih Casti, njihovi nazivi i uloge, s oso-
bitim obzirom na pojavu i uloge stacela na Filozofskom fakultetu 1988. godine. Od
1989. godine radi ka asistentica. Doktorsku disertaciju s naslovom Odabrane pojave
iz svadbenih obitaja bunjevackih Hrvata kao izvor za proucavanje njibove etnogeneze
obranila je 1997. godine na Filozofskom fakultetu u Zagrebu. Godine 1998. izabrana
je u suradnicko zvanje viSeg asistenta, a 2001. godine u znanstveno-nastavno zvanje
docenta. Od 2003. predstojnica je katedre za nacionalnu etnologiju Odjeka za etno-
logiju i kulturnu antropologiju. U srpnju 2006. izabrana je u znanstveno-nastavno
zvanje izvanrednog profesora.

U razdoblju 1981-1997. godine sudjelovala je u znanstveno-istrazivackim projek-
tima Odsjeka za etnologiju: Seljacke obiteljske zadruge (Zadruge w Hrvata u 19. i 20.
stoljecu) 1 Izradba filmske etnoloske dokumentacije, voditelja prof. dr. sc. Milovana
Gavazzija, Zdruzivanja i njihovi etnoloski pokazatelji, voditeljice mr. sc. Marije Isgum,
Tematska etnoloska istrazivanja, voditelja mr. sc. Branka Dakovi¢a i Unistena bastina
zapadne Slavonije, voditelja prof. dr. sc. Vitomira Belaja. Od 2002. do 2006. vodi-
teljica je projekta Identitet i etnogeneza primorskih Bunjevaca. U okviru ovoga proje-
kta zapocela je meduprojektnu suradnju s medunarodnim znanstveno-istrazivackim
projektom Triplex Confinium: hrvatska visegraniéja u euromediteranskom kontekstu,
voditelja prof. dr. Drage Roksandi¢a s Odsjeka za povijest Filozofskoga fakulteta u
Zagrebu.

Sudjelovala je na vise medunarodnih znanstveno-stru¢nih skupova u Hrvatskoj i
u inozemstvu. Objavila je knjigu Uloge i nazivi odbranih svatova u Bunjevaca u izda-
nju Etnoloskog zavoda Filozofskog fakulteta 1991. godine., preko trideset izvornih
znanstvenih radova te dvadesetak stru¢nih radova, prikaza i recenzija. Bila je jedna
od autorica izlozbe Iz bastine backih Hrvata - Bunjevaca u Etnografskom muzeju u
Zagrebu 1998 (uz Tihanu Petrovi¢ i Mariju Sercer).

Uze podrudje znanstvenog interesa Milane Cerneli¢ u okviru nacionalne etnolo-
gije su pojave iz duhovnog i drustvenog zivota (obicaji, obitelj - zadruge, problemi
etnickih grupa). Ta su istrazivanja napose vezana uz istrazivanje identiteta i etnogene-
ze hrvatske etnicke grupe Bunjevci. Primjenom komparativne metode nastoji utvrditi



310 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

povijesne okolnosti u kojima su Bunjevci nastali, oblikovali se i razvili u prepoznatlji-
vu etnicku grupu s izgradenom svijes¢u o svom etnickom identitetu, kao i sudbinu
njihove tradicijske bastine na svim podru¢jima koja su naselili i gdje im ima traga u
proslosti i u sada$njosti. Pored toga zanimaju je i etnokulturni procesi, koji su utjeca-
li da se sacuvaju pojedini elementi njihove tradicijske kulture, koji postupno postaju
simboli njihovoga identiteta u uvjetima multietnickog okruzenja u Backoj (¢esto u
vrlo nepovoljnim povijesnim i politickim prilikama, osobito tijekom 20. stolje¢a) i na
bunjevackim podru¢jima u Hrvatskoj (Lika, Primorje, Dalmacija).

Mentorski rad Milane Cerneli¢ sa studentima nerijetko je prelazio okvire nasta-
vne obveze. S pojedinim studentima nastavila je suradnju i nakon zavr$ene nastave,
a od 2002. u okviru projekta Identitet i etnogeneza primorskih Bunjevaca. Rezultat te
suradnje je objavljivanje njihovih stru¢nih i znanstvenih radova u casopisima Grad
Orocac, Etnoloska tribina i Senjski zbornik. Zajedno s asistenticom Marijetom Rajkovi¢
trenutno suraduje i dalje s pojedinim, sad ve¢ biv§im, studentima (apsolventima i
postdiplomantima) u pripremi znanstvene monografije Zivjeti na Krivome Putu (1. i
2. dio) i na Zborniku radova o tradicijskoj bastini i primjenjivosti iste u revitalizaciji
podru¢ja Ravnih kotara.

Clanica je Hrvatskog etnoloskog drustva, Drustva Vojvodanskib i podunavskih Hrvata
i Matice hrvarske.



SUMMARY

The Bunjevci Studies

he book consists of several short studies of the Croat ethnic group of Bunjevci,

and various aspects of their traditional culture, ethnicity and the way of life. The
Bunjevci are a group of the ethnic Croats, originating from Dalmatia, southwestern
Bosnia and Hercegovina; in the 17th century they migrated to the regions of Primorje,
Lika and Gorski kotar in the western Croatia, and the Danube area in the north
(Hungary, Serbia and Montenegro).

The book is divided in three units. The first unit deals with a branch of the
Bunjevci in Primorje, Lika and Gorski kotar, the second unit with the Bunjevci
branch in the Danube area, and the third one with the ethnocultural processes con-
cerning the Bunjevci ethnic group in the context of South East Europe.

The introductory chapter deals with the question: How to Approach the Study of
Bunjevci group identities (which is also the chapter’s title). The holistic approach to
the research of their cultural heritage, and the ethnocultural processes through which
the Bunjevci have been formed as a distinct ethnic group, could contribute to the bet-
ter understanding of the way in which the identity of an ethnic group has been, and
is being, formed, as well as in which the manifold identites of each particular branch
have been constructed. The author points to the differences in the construction of
two Bunjevci branches’ identities (the Primorje and the Danube area Bunjevci), based
on the analysis of their perception of the way of dressing. In both cases the way of
dressing stands as a symbol of the collective identity. Different attitudes, one positive
and the other negative, towards the symbolic expression of their identities through
traditional costume, is the result of different environmental influences, as well as of
the ethnic, cultural, social, historic and political factors in which their identities have
been constructed.

The first unit, dealing with the Bunjevci branch in the regions of Primorje, Lika
and Gorski kotar, consists of five chapters. Chapter one, titled First Results of the
Traditional Culture Research of the Primorje Bunjevci, introduces the platform on
which the traditional heritage of the Primorje Bunjevci research has been based, and
the first field researches in the Primorje region. The aim of the future project has been
established in accordance with the initial research results: the study of their traditional
heritage, the construction of their ethno-regional identity and the comparative rese-
arch including the other branches of the Bunjevci ethnic group.

Chapter two, Research of the Traditional Heritage, Identity and the ethnogene-
sis of the Bunjevci in the Primorje Region presents the aims of the scientific project



312 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

Identity and Ethnogenesis of the Bunjevci in the Primorje region. It is based on the pre-
sumption that the cultural heritage of Bunjevci has been developed in an ancient
layer in the South East Adriatic-Dinaric border zone, which leads all the way to the
border dividing Montenegro and Albania, described by the Byzantine sourches of the
11" and 12 centuries as «Red Croatia». The holistic approach to the problem of the
ethnogenesis and identity of the Bunjevci ethnic group could be achieved through the
combination of the research of their traditional and contemporary culture.

The next two chapters give an insight into the life in extended families (the so cal-
led zadruga) in the territories of Primorje and Lika inhabited by the Bunjevci popu-
lation. The first one deals with The Rukavina-Jauci Extended Family from Smiljan
Filed near Gospi¢ (Lika), and the next one with The two Extended Families in the
Region of Krivi put (near Senj in Primorje): the family Prpi¢-Grgajice from Kosovo
Buljima village and the family Tomljanovi¢-Puljiz from Podbilo village. These two
chapters contain data on each particular zadruga: on the family members, on the
zadruga household, on property, on economy and work, management, organisation of
their everyday life, regulation of its members’ duties and rights, and on the partition
of the zadruga. The author follows the developmental phases of the Rukavina —Jauci
family, whose members lived together up to 1985, which is an exceptional example of
the continuity of the traditional family life-style. The autor points out some intere-
sting indicators of gradual partition of those three extended families through specific
transitive forms from the extended to the nuclear family, also observed in other fami-
lies in Lika, among the Bunjevci in the Danube area and in some South East Dinaric
regions.

The first unit’s last chapter, Traces of the Elements of Bunjevci Croats in the
Wedding Customs of Lika, Primorje and Gorski kotar, deals with certain specific
elements of Bunjevci in these regions, confirmed through recent reasearch held on the
hillside of the Senj ridge. All the considered elements of the wedding customs make a
common heritage for all the relocated Bunjevci branches, and can also be traced back
to their possible originating area. The author puts these elements within the wider
context of the South East Europe. Their arrangement in space and connections with
the Roman or Romanized groups in the Balkans indicate rearrangement of indigenous
and Slavic cultural elements in the South-Adriatic border area, as well as their later
spreading towards west and north, where the final points of their appearance are the
areas where the Bunjevci migrated to in the west (regions of Lika, Primorje and Gorski
kotar, even Istria) and in the north (the Danube area).

The second unit of the book deals with the Bunjevci branch in the Danube area
(the surroundings of Budapest and southern Hungary, and the Bunjevci in the coun-
ty of Backa in the region of Vojvodina) in Serbia and Montenegro. It consists of ten
chapters.

Chapter one, The Life on Salas, describes the way of life of the Bunjevci from
Backa from the end of the 19™ century up to the middle of the 20® century. The cen-
tral institution of rural life in Backa was the salas — the farm, comprised comprising
the farmhouse and farm buildings erected right next to the fields under crop. The



Summary: The Bunjevci Studies 313

description of the life on sa/as is illustrated with photos relating to the covered period
of time, and of certain characteristic objects used in a sz/as household, selected for the
exhibition depicting the heritage of the Bunjevci Croats in Backa, mounted in the
Ethnographic Museum in Zagreb in 1998.

Chapter two, Connections Between Living on the Sa/as and in the Town, deals
with the correlation of the rural and the urban life among the Bunjevci from Backa. It
points to the fact that many of Bunjevci joint families along with the sa/as also owned
a household in the town. In some families the master lived in the town with his wife,
separated from their sons, but they still functioned as an economic and family whole.
The reason why the members of the zadruga had a separate home in the town could
lie in the fact that there was neither organized commerce nor aministrative and reli-
gious institutions near sa/as.

Chapter three deals with the Continuity of some Customs of Bunjevci Croats
in Backa. Some elements of Christmas and Easter — two most important Christian
festivals; and the wedding — the central event in the life of the community,
are described, which are still practiced in a modified form in the contemporary society.
An example of the continuity of some specific traditions is the art of straw decoration.
Bunjevci women apply this technique in decoration of greetings for Christmas and
Easter, as well as for decoration of Easter eggs. The other example may be a specially
decorated box in which the engagement gifts are carried. Both traditions are still pra-
cticed nowadays among the Bunjevci in Backa.

In chapter four The Bride’s dance is described. This custom originally does not
belong to the tradition of Bunjevci, because it is unknown among other branches, in the
territory of their possible homeland and in the Croatian traditional heritage as well. The
author comes to the conclusion that the bride’s dance was taken over from the Hungarian
wedding customs and adapted to the Bunjevci tradition. The bride’s dance is a distinctive
Hungarian tradition. On the formal level the custom is more or less the same in both
ethnic groups. There are some related elements, such as bride’s kissing of the wedding
guests and getting some money for doing that, which has been replaced with the bride’s
dance in some Bunjevci villages in Hungary. Sometimes both customs coexist. Both have
a common goal, to collect money for the bride, which the author considers to be the
main reason why the Bunjevci adapted a foreign traditional element, which has also hap-
pened (bolje: occured) among other ethnic groups in the surroundings.

Chapter five desribes the Balazevié-Marinki¢ Zadruga Families Tracing Several
Generations from the Middle of the Nineteenth Century till 1946. It contains data
on the members and individual families in the zadruga, on the zadruga household, on
property, on economy and work, on the organization of the zadruga, i. e., the regu-
lation of its members’ duties and rights, on the daily and annual course of work and
life, and, finally, on the partition of the zadruga. The Balazevi¢- Marinki¢ zadruga was
specifically organized, since it was divided whenever its members considered it to be
overpopulated. When they grew in number, each brother founded his own household
with the members of his family. The family members did not live under the same roof,
but they still worked together till 1946, when they definitely parted.



314 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

The next chapter also deals with the life in zadruga. Its title is Following the
Characteristic Occurances in Bunjevci zadruga. This chapter is based on the author’s
field research among the Bunjevci in the vicinity of Baja in southern Hungary and
in the vicinity of Sombor and Subotica in Backa. It deals particularly with certain
characteristics of the life in zadruga, such as the role of the master and the mistress of
the zadruga, her duties and the distribution of female work, and specific transitional
forms of family life from the zadruga to the nuclear family, characterised by the ten-
dency of a gradual partition of the zadruga. The variety of possibilities and differences
point to various influences on the structure and organisation of Bunjevci zadrugas:
Pannonic (Hungarian and Slavonic) as well as Dinaric (which covers the broader ter-
ritory of the Bunjevci homeland). The analysis has pointed to the existance of almost
the same or similar elements in the Bunjevci zadruga and in the southeastern territo-
ries of the Dinaric cultural zone. A comparative study of the zadruga of the Bunjevci
in the Danube area and in the Dinaric area might throw light on the zadruga in a
broader context of South East Europe, as well as on the ethnogenesis of the Bunjevci
ethnic group.

Chapter seven has a symbolic title Ritual Fires are Burning... The starting point
of this chapter is disclosure of the different traditions of seasonal fires among two
Croatian groups, the Bunjevci and the Sokci, in Ba¢ka. The tradition of lighting fire
on the Easter eve among Sokci is primarilly of religious character, characteristic of
the eastern Pannonic-plain population. The lighting of bonfires on St. John’s Day is
the tradition of Bunjevci. Some specific features, such as terms svitnjak and cvitnjak
denoting St. John’s fires, are interesting because they are used widely in northern and
central Dalmatian area, western Hercegovina and some southwestern and central
regions of Bosnia, and sporadically in eastern Hercegovina and southern Dalmatia.
These analogies point to the ethnic and cultural kinship of these areas’ population.
The analysis of the lighting of annual bonfires tradition has led to the conclusion that
the differences between two Croatian groups, Bunjevci and Sokci, are caused by their
different cultural heritage.

The next two chapters deal with questions concerning the ethnicity of the
Bunjevci. In the chapter Bunjevci from Backa in the Context of the Ethnic Changes
in the Last Century the author points out how the political factors have influenced
the national structure of the multiethnical province of Vojvodina, today the part of the
state of Serbia and Montenegro. Over history Vojvodina has been frequently shifting
borders and changing rulers. In the 17* century, groups of Serbs and Croats settled
there, while in the 18" and the 19" century the Austrian government encouraged
Germans, Hungarians, Slovaks, Czechs and Ruthenians to settle in the region. In this
way the province of Vojvodina has become multiethnical. The author deals primarily
with ethnic aspects of colonisation of Vojvodina throughout the 20® century, after
the First and the Second World Wars, with special reference to the position of the
Bunjevci. As the consequence of the wars and the colonization, Serbs became a domi-
nant nationality in Vojvodina, which was the reason why Vojvodina was constituted
as an autonomous province within the Republic of Serbia in the former Yugoslav sta-



Summary: The Bunjevci Studies 315

te. In spite of the constant political pressure, both in the past and in the present, the
Bunjevci in Backa manage to preserve their ethnocultural identity and integrity.

The following chapter deals more specifically with the Attempts to Deny the
Bunjevci of Backa the Rights to Belong to the Croat Nation during the existence of
the Kingdom of Serbs, Croats and Slovenes between the two World Wars. Under the
cover of the common name for three people living in one state, three basic forms of
manipulations with the ethnic name of Bunjevci came to light: 1. Neutralization of
the Bunjevci by emphasizing their distinctiveness: they are neither the Serbs nor the
Croats; one explanation being that they are the fourth tribe of the unique Yugoslav
people, and the other one that they are the fourth nation of the Kingdom of Serbs,
Croats and Slovenes. 2. the Bunjevci can be both the Serbs and the Croats, which is
the matter of individual choice; it is irrelevant anyway, since both the Serbs and the
Croats are in fact Yugoslavs. 3. Denial of the Croat ethnicity of the Bunjevci, thro-
ugh a manipulation with their religious belonging, expressed in the claim that the
Bunjevci, as well as the Sokci are Serbs of Roman Catholic religion. Manipulations
of the kind can be found in different forms in various published sources, especially
in the period between 1920 and 1930, and again in 1939 and in 1940. The author
demonstrates these attempts through quotations from the available and relevant sour-
ces. On the basis of the documents, the author reaches a conclusion that writings of
the kind in the local newspapers reflected the attempts that had been initiated in cer-
tain Serbian scientific circles, whose intention was to prove that the Bunjevci and the
Sokci were the Serbs converted to Roman Catholicism at one point in the past, or at
least to persuade them to neglect their Croatian ethnicity. The leading Serbian scien-
tists offered many unconvincing and senseless statements as «proofs» of the Serbian
origin of the Bunjevci, such as the language, the conversion to the Roman Catholics
and the ethnic constitution of the expanse (nejasno mi je na Sto mislis), wherefrom
the Bunjevci have most probably originated. The author also refers to the reactions
to the attempts that appeared in other local newspapers, which were clear about the
Croatian ethnic origin of the Bunjevci. The Croats in Vojvodina (the Bunjevci and
the Sokci) are constantly the objects of manipulation of the Serbian state. In the 1991
census their traditional ethnic names were used to denote nationality. The means of
manipulations have become different today, but its essence remained the same: the
manipulators count on devotion and loyalty of the Croat ethnic groups of Bunjevci
and Sokeci to their ethnic names.

The last chapter of this unit of the book considers The Local Community of the
Ethnic Bunjevci in Croatia. It is about the Bunjevci who settled in Croatia from
Backa in different times in the 20™ century. They appear to be a local community at
the occasions of gathering for some common purpose, initiated and organised by The
Society of Croats from Vojvodina and the Danube region, created in the late eighties of
the last century. One of the central events of their common activities, initiated and
organized by their Sociery, was the exhibition From the Heritage of the Bunjevci Croats
in Bactka, held in 1998. The author selected a few traditional articles represented at the
exhibition to present a positive attitude of some Bunjevci individuals to their cultural



316 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

heritage. They keep them today in their new homes in a quite different environment.
They have become the symbols of their identity. The exhibition served as a special
occasion of revealing their cultural heritage, which could be well and holistically pre-
sented due to the high level of their cultural identity awareness.

The third unit of the book deals with the Bunjevci cultural heritage in a broader
perspective, dealing with the Bunjevci in the context of ethnocultural processes in
South East Europe. The indroductory chapter titled Role of the Starjesina Svatova
among the Bunjevci, establishes the boundaries of the regions within which the
Bunjevci are proposed to be studied; the area is much wider than that covered by ]J.
Erdeljanovi¢, who was first to study the origin of the Bunjevci ethnic group. Three
wedding officers may have the role of the swrjesina svatova (wedding party leader)
among the Bunjevci: stari svat, kum and stacel. The analysis of the role shows great
differences between the role the szari svat has in the Danube regions and in the other
Bunjevci branches. The Danube Bunjevci do not have the stari svar in the role of sta-
rjesina, but the kum and the stacel appear in the role with equal frequency. These two
wedding officers are found in other regions in the same roles, notably in Gorski Kotar,
Primorje and Lika, with higher frequeny of the kum in the role, which points to the
similarities between the Bunjevci in Primorje and Lika and in the Danube regions. In
certain regions of that area the szri svat appears in the same role more frequently. The
author conludes that in two Bunjevci groups and in some parts of their potential area
of origin, the kum and stacel are elected starjesina svatova, which seems to indicate that
the roots of these roles must be sought in the area from which they originated, where
generally the szari svar has obtained the role of the wedding party leader.

The following chapter, titled Comparable Occurances in Wedding Customs of the
Bunjevci and the Romance Language Speaking Inhabitants of the Balkan Peninsula,
introduces, as indicated by the title, the elements of the Bunjevci wedding customs
which might be formed, according to certain inadicators, in contact with the Balkan
Romance-speaking population.The survey starts with the szacel, a particular wedding
officer, followed by another wedding officer, the 4um. The following occurances are
considered further on: specific procedures with the wedding cake; the bride kissing
the guests during the wedding ceremony for a financial reward; separation of the bride
from the wedding guests; the wedding guests throw coins into the pail (mozda bolje:
bucket) full of water before entering the house; the bride enters the bridegroom’s hou-
se stepping over the white cloth; a special manner of inviting the wedding guests: the
bride’s parents invite relatives by offering them an apple, and so on. More thorough
research of each particular element may bring more light to the origins of at least one
part of the cultural heritage of all the Bunjevci branches, as well as to the processes of
their ethnogenesis.

The Role of the Cake in the Blessing and the Engagement Rite among the Danube
Bunjevci in the Surrounding of Budapest is the next chapter, in which the author,
through analytic procedure, tries to point to the connection and the common cultural
origin of these two rites. The blessing at wedding is given through a specific procedu-
re: by hitting the bride and the bridegroom’s backs with a ritual cake. Two variants of



Summary: The Bunjevci Studies 317

the same basic procedure (the other variant consisting of the hitting or touching the
newlyweds’ heads with the cake, or making a sign of the cross over their heads with
it) have been established in the large stretch of the Adriatic zone (Istria, Dalmatia,
particularly its southern areas: from the penninsula of Peljesac to Boka Kotorska — the
Bay of Cataro), and in some isolated regions of Slavonia, Srijem and Backa in the
Pannonian plain. The cake also has an important and symbolic role in the engagement
rite, with a similar distribution in space as the rite of blessing, additionally including
the territory of southern and southeastern Serbia. Similar procedures with the cake
also appear in the wedding ceremony in some regions of Macedonia, Bulgaria, the
coast of Montenegro and among the Vlach groups in northern Greece. Some specific
procedures with the ritual cake at the wedding ceremony in southern Dalmatia and
in the coast of Montenegro were practiced in the engagement rite among the Danube
Bunjevci in the 19™ century. This element make only one of the many common traits
that have been confirmed in the territories described as «Red Croatia» in the medieval
Croatian history (according to the Byzantine sources). Ethnologial indicators point to
the Croatian (Bunjevci) traces in the southern territories of South East Europe.

In the chapter Kravaj — Heritage from the ancient past the author deals with the
ritual cake kravaj, which is an old Slavic tradition, known in the wedding customs
among the South Slavs in different regions: in the eastern Pannonic area (esatern
Slavonia, Baranja, Vojvodina) and in eastern Serbia, in parts of Macedonia and
Bulgaria. Its meaning is somewhat different in Vojvodina among the Danube Bunjevci
branch, as well as among other groups in the region. Here it denotes at the same time
the ritual cake and the food which the wedding guests are obliged to carry to the
wedding party. Occasionally the 47avaj of the wedding officer kum should be specially
attractive (both in quality and quantity). The analysis of the 4ravaj has proved that
the role and procedures with it have the same meaning and function, despite its dif-
ferent regional variants. The author also considers the etymology of the term Aravaj.
Her conclusion is that the root of the word might be in the verb kravizi, the argument
which she supports by the ethnologic evidence.

The next chapter bears the title Marriage twig is not only a Decoration. Similar
to the kravaj, the marriage twig is also an old Slavic tradition, known in certain South
Slavic areas: in the eastern part of the Pannonian plain, in eastern Serbia, in parts of
Bulgaria and Macedonia and in southern Dalmatia with Konavli. Isolated, it appe-
ars in western Slavonia, in northern and nothwestern Croatia, in Lika, Bosnia and
among the Bunjevci in the surroundings of Budapest in Hungary. It is unknown to
other regional branches of the Bunjevci in the Danube region. That fact, including
facts about specific procedures with the ritual cake in the blessing and engaging rite,
analysed in one of the previous chapters, may mean that the cultural heritage of the
Bunjevci group is not unique; they might have migrated to the North from the diffe-
rent regions of their possible homeland, and in several migration waves. An analysis
of the marriage twig, of its forms and functions, in the context of South East Europe,
points, on the one hand, to the common elements in various South Slavic areas, and,
on the other, to certain regional characteristics. The analysis shows that the origin



318 M. Cerneli¢: Bunjevacke studije

of the marriage branch is common to different South Slavic groups. That hypothe-
ses can be a starting point for a research into its origin in the wider Slavic and even
Indoeuropean context.

The concluding chapter deals with Critical Review of the Work of Serbian
Ethnologist Jovan Erdeljanovi¢ about the Origin of the Bunjevci. The author’s
book On the Origin of the Bunjevci, published in 1930, has been thouroughly evalu-
ated. It was the first work to deal with the problems of the Bunjevci origin. It is an
important contribution to the study of the traditional heritage of the Bunjevci ethnic
group, because for a long time it was the only book dealing with the origin of the
Bunjevci, taking all of their branches into consideration. The author gives a critical
account of the book. One of Erdeljanovi¢’s conclusions is not in accordance with his
previous analysis of cultural heritage of the Bunjevci group. Erdeljanovi¢ concludes
that Bunjevci are Serbs of the Roman Catholic religion, without arguments for such
a statement in his previous analysis. Such tendencies were initiated in certain Serbian
scientific circles, whose intention was to prove that the Bunjevci were Serbs who had
been converted to Catholicism at one point in the past. The author illustrates the
«evidences» which Erdeljanovi¢ offers to prove the Serbian origin of the Bunjevci and
points to many contradictory statements in his book.



Popis autora fotografija:

Milana Cerneli¢ (sl. 6-8)

Baltazar (Bolto) Dulié (sl. 14, 18, 20a, 20b, 22-24)
Jasmina Jurkovié (sl. 11, 13)

Petra Kelemen (sl. 3)

Robert Les$ (fotograf) snimio1998. godine (sl. 15-17, 19, 21, 25-39, 41, 44-48, 51-
59, 61-67)

Svjetlana Lupret Obradovi¢ (sl. 5) (Arhiv Nacionalnog parka Sjeverni Velebit)
Darko Neki¢ (sl. 10)

Marijeta Rajkovi¢ (sl. 2)

Augustin Peri¢ (fotograf) (sl. 1, 4, 9, 12)

Durdica Palosija (sl. 49, 50)

Nepoznati autori (sl. 40, 42, 43, 60)



