
bunjevacke studije korice konacno.indd   1 6.2.2007   11:55:55



BUNJEVAČKE STUDIJE

Milana Černelić

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:17



Nakladnik:
Sveučilište u Zagrebu, Filozofski fakultet, Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju
FF-press

Za nakladnika
prof. dr. sc. Miljenko Jurković

Recenzenti 
prof. dr. sc. Vitomir Belaj
prof. dr. sc. Jadranka Grbić-Jakopović  

Lektura
Petra Kelemen

Grafički urednik i računalni slog
Boris Bui

Naslovnica
Boris Bui

Tisak
AKD. d.o.o., Zagreb

ISBN 978-953-175-238-9

CIP zapis dostupan u računalnom katalogu Nacionalne i sveučilišne knjižnice u Zagrebu pod brojem 624652

Tiskanje knjige financijski je pomoglo Ministarstvo znanosti, obrazovanja i športa Republike Hrvatske.

Nijedan dio ove knjige ne smije se umnožavati ni na koji način bez pismenoga odobrenja izdavača. Svako 
neovlašteno umnožavanje podliježe kaznenoj odgovornosti.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:18



Milana Černelić

BUNJEVAČKE STUDIJE

Zagreb, 2006.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:18



BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:18



Sadržaj 5

SADRŽAJ

1. UMJESTO UVODA: KAKO PRISTUPITI ISTRAŽIVANJU BUNJEVAÈKIH 
IDENTITETA? .........................................................................................13

2. PRIMORSKO-LIÈKI BUNJEVCI ...............................................................19

2.1. Prvi rezultati istraživanja tradicijske kulture primorskih Bunjevca ............19
2.2. Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze primorskih 

Bunjevaca ..............................................................................................23
2.3. Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa ......................29
2.4. Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta ...................................41
2.5. Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like,
 Primorja i Gorskog kotara .......................................................................55

3. PODUNAVSKI BUNJEVCI ......................................................................69

3.1. O životu na salašu ..................................................................................69
3.2. Povezanost života na salašu i u gradu .....................................................91
3.3. Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca ..............................95
3.4. Obièaj plesa s nevjestom ......................................................................109
3.5. Zadruge obitelji Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija .................... 123
3.6.  Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu
 podunavskih Bunjevaca .......................................................................141
3.7. Gore obredne vatre... ...........................................................................153
3.8. Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom
 20. stoljeæa ..........................................................................................167
3.9. Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost
 hrvatskome narodu ..............................................................................185
3.10. Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj ..................................201

4. BUNJEVCI U KONTEKSTU ETNOKULTURNIH PROCESA
 NA PROSTORU JUGOISTOÈNE EUROPE ...........................................217

4.1. Uloga svatovskog starješine ..................................................................217
4.2. Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca i balkanskoga
 stanovništva romanskoga govora ..........................................................225
4.3. Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca ...............233
4.4. Kravaj – baština iz daleke starine ..........................................................253
4.5. Svatovska grana nije samo ukras ...........................................................263

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:18



6 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

5. KRITIÈKI OSVRT NA DOPRINOS ISTRAŽIVANJU BUNJEVAÈKOG 
 PODRIJETLA SRPSKOG ETNOLOGA JOVANA ERDELJANOVIÆA ......... 273
 Literatura i izvori ............................................................................283
 Životopis Milane Èerneliæ ...............................................................309
 Summary: The Bunjevci Studies .....................................................311
 Popis autora fotografija ...................................................................319

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:18



Habent sua fata libelli 7

Bunjevaèke studije Milane Èerneliæ

Zanimanje za identitet integralni je dio procesa modernizacije, jer se javlja u 
svim društvima, bez obzira kakvoga su ideološkoga usmjerenja. A budući da 

je u suvremenim znanostima društveno-humanističke provenijencije zavladalo doba 
raznovrsnih antropologija, upravo u okviru moderne i popularne sintagme “potraga 
za identitetom”, etnološka i antropološka literatura u posljednjih je nekoliko desetlje-
ća proizvela brojne teorije, usmjerene na afirmaciju i reafirmaciju kulturnih, etničkih, 
subetničkih, nacionalnih i inih identiteta. Njima se pridružuje i ova knjiga.

Dugogodišnji znanstveno-istraživački rad Milane Černelić na temu Bunjevaca, 
zahvaljujući njezinome predanom radu, koji podrazumijeva istraživanje, analizu i inter-
pretaciju literature, arhiva i dokumentacije, te vremenski i prostorno opsežna terenska 
istraživanja, rezultirao je do sada brojnim izvornim znanstvenim radovima: člancima, 
studijama, elaboratima, knjigom (Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca, 1991., 
Zagreb, Etnološki zavod Filozofskoga fakulteta u Zagrebu), izlaganjima na znanstve-
nim skupovima u Hrvatskoj i u inozemstvu, napokon – magistarskim i doktorskim 
radom. Stoga ova knjiga doista dolazi iz pera jednoga/jedne od najvećih autoriteta u 
domeni istraživanja Bunjevaca i jednoga/jedne od najvrsnijih poznavatelja/poznavate-
ljice Bunjevaca u nas, dotično njihove etnogeneze, kulture i identiteta. 

U ovoj knjizi autorica redom: obrazlaže sadržaj svojih istraživanja, kao i njihov ter-
minološki, teorijski i metodološki okvir. Naglašava da je tema svih priloga vezana uz 
etnogenetske procese i identitet “osebujne hrvatske etničke skupine Bunjevaca”, kroz 
njihovu povijesnu i kulturnu sudbinu. Da bi mogla znanstveno-istraživački sagledati 
ovu kompleksnu temu, istraživanje je smjestila u široki prostorni i vremenski kontekst. 
Ona se, naime, bavi ovim procesima na prostoru cijele jugoistočne Europe. Obuhvaća 
razdoblje od početaka njihovih migracija iz ishodišnoga područja, a to je, prema 
autorici, granično područje Albanije i Crne Gore, jugoistočna Bosna i Hercegovina, 
Dalmacija, do današnjih dana. To znači razdoblje od nekoliko stoljeća. Da je ovako 
velik prostor i dugo vremensko razdoblje bilo doista nužno obuhvatiti, jasno je iz 
činjenice, da su se na tome prostoru i u tome razdoblju kontinuirano doticali različiti 
narodi i njihove kulture, te da je zapravo to bilo područje permanentnih prožimanja i 
preslojavanja različitih etnija. Za svoje je istraživanje uobličila sasvim jedinstveni teo-
rijski pristup: povezala je istraživanje etnogenetskih procesa s procesima identifikacije, 
jer u protivnom rezultate istraživanja ne bi mogla “sprovesti” od prošlosti ka sadašnjo-
sti. Oni bi doduše egzistirali, ali tek kao neka fosilizirana slika minulih vremena.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:18



8 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Knjiga je, naravno, podijeljena na poglavlja. Jedno od njih bavi se primorsko-ličkim 
Bunjevcima, a drugo podunavskim. Tekstovi su rezultat posve originalnih istraživa-
nja. Stoga donose potpuno nove podatke i spoznaje o objektivnim i subjektivnim 
dimenzijama etnokulturnoga identiteta Bunjevaca. Tu se radi o istraživanju kulture u 
ozračju specifičnoga načina života u Primorju, Lici i Podunavlju, uvjetovanom nači-
nom privređivanja. Autorica analizira i interpretira procese kulturne transformacije i 
adaptacije koje su bunjevački doseljenici prošli od časa doseljenja u dotične krajeve pa 
do recentnoga doba. 

U nekoliko tekstova Milana Černelić upozorava na problem nijekanja, zanema-
rivanja i političke manipulacije etničkim i nacionalnim identitetom podunavskih 
Bunjevaca od strane vlasti (mađarske, srpske). 

Situiranost svojevrsne dijasporske zajednice podunavskih Bunjevaca također je 
obuhvaćena u tekstu o lokalnoj zajednici bačkih Bunjevaca u Hrvatskoj. 

Nadalje, u tekstovima, koji čine poglavlje o Bunjevcima u kontekstu etnokulturnih 
procesa na prostoru jugoistočne Europe, autorica sažima brojne rezultate znanstvenih 
istraživanja na temelju odabranih primjera iz svadbenih običaja. Ti tekstovi zapravo 
rječito svjedoče o kulturnim strujanjima i prožimanjima na prostoru jugoistočne 
Europe. Tijekom minulih stoljeća iznjedrila su, naime, specifične kulturne pojave kao 
rezultat etnokulturnoga razvoja kako Bunjevaca, tako i naroda s kojima su dolazili u 
doticaj.

Kako se Milana Černelić može podičiti ogromnim poznavanjem literature o Bu-
njevcima, pokazala je u jednom od tekstova u kojem kompetentno i argumentirano 
iznosi kritiku izvora i literature te stavove spram njih.  

Knjigu, s jedne strane, smatram važnim, znanstveno utemeljenim doprinosom 
etnološkoj spoznaji, posebice s obzirom na interpretaciju geneze i kreiranja kulturnih, 
etnijskih, subetnijskih i nacionalnih identiteta, ali i s obzirom na postupak uključiva-
nja utjecaja povijesno-političkih kretanja na tradicijske obrasce svakodnevnoga ljud-
skog života u etnološku analizu.

S druge strane, ova knjiga općenito doprinosi boljem poznavanju hrvatske nacio-
nalne kulturne povijesti. 

Jadranka Grbić-Jakopović

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:18



Habent sua fata libelli 9

Habent sua fata libelli

Knjige imaju svoj usud, govorahu još i stari Latini. A mnogo je čimbenika koji 
nekoj knjizi određuju tu njezinu sudbinu. Pa kada trebate napisati nešto knjizi 

na put, morate ih imati na umu. To su, primjerice, tema, odnosno njezina važnost za 
čitalačku publiku, pa sama publika odnosno njezina zainteresiranost. Pa zatim “slu-
žbeni” stav društva sa svojim vidljivim i, još više, nevidljivim kriterijima za cenzurira-
nje. Mogu nabrajati dalje. Ovamo spadaju nakladnik i njegova sredstva, ljudi koji su 
opremali knjigu da bi ta bila vizualno što privlačnija, pa promidžbeni stručnjaci na 
kojima je nagovoriti ljude da ju kupe. Pa onda, a to znate i sami: ako ste knjigu već 
platili, onda ju valja i pročitati… Posebnu sudbinu imaju znanstvene knjige. Njihovu 
sudbinu kroje znanstvena relevantnost, inventivnost kombiniranja, oštroumnost 
zaključivanja i još koješta drugo o čemu će raspravljati recenzenti pri ocjenjivanju. 
Znanstvene knjige imaju i jedan sebi svojstveni fatum: njih malotko čita. One su, 
naime, dosadne. Ili, točnije rečeno, općenito se misli da su dosadne. Čita ih tek uski 
krug onih koji pokušavaju naći pogreške koje će moći iskritizirati. To, doduše, spada 
u znanstveni folklor, no kako se sam ponekad bavim folklorističkim temama, morao 
sam i to spomenuti.

Najvažniji je čimbenik, mislim, ipak njezin autor, u našem slučaju autorica. Autor 
bira temu, autorova vještina određuje čitkost napisana surječja, inventivnost kombi-
nacija, oštroumnost zaključaka i još koješta drugo... Između ostaloga, hoće li privući 
širi krug čitatelja osim onoga recenzentskoga. Što to autoru, piscu, omogućuje da 
bude zaslužan za knjigu? Marljivost? To je posljedica uspješna odgoja. Znanje? To je 
posljedica naobrazbe. Inteligencija? Nije li to pitanje gena? Svaki, i najbolji, najuspje-
šniji pisac morao bi zahvaliti na svojem uspjehu sredini u kojoj je izrastao, ozračju u 
kojem je stasao, znanju koje su mu drugi prenijeli, ljudima koji su mu na bilo koji 
način pomogli. On treba “samo” združiti uvjete koji su mu dani i napisati knjigu. Ali 
tu je još nešto, nešto neuhvatljivo (premda neki tvrde sa su ga uhvatili, ali im uvijek 
izmiče), Kairos. A to spada u mitologiju. Kažu da se i u to pomalo razumijem, no 
Kairos ipak ne spada u moju specijalnost. Znam, doduše, kako ga opisuju i prikazuju, 
ali morate priznati da tu ipak ima mnogo udjela ljudska mašta. Ostavimo stoga staroga 
dječaka Kaira na miru i pogledajmo što je našu autoricu potaklo na pisanje knjige što 
ju imate u rukama.

Naša je autorica po majci i sama Bunjevka, iz roda gospićkih Zubčića, no sama nije 
rođena u Gospiću. Krsno ime, inače neobično u nas, ponijela je po djedu Milanu koje-
ga su ubili “oslobodioci” Gospića u travnju 1945. i ujaku Milanu koji se nije vratio s 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:18



10 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

hrvatskoga Križnog puta (kao ni brat mu Tomislav, uostalom). Nikakvo čudo da su 
preostali članovi obitelji izbjegli iz zavičaja. Milana je djetinjstvo provela u Bačkoj, 
u Bezdanu, a srednju školu pohađala i završila u Somboru, gdje se opet družila s 
Bunjevcima. Bunjevački usud: ne možeš pobjeći od svojih problema.

Želja, težnja saznati nešto o svojim korijenima, potakla ju je na studij etnologije. 
A kada se snašla u gradivu, još kao studentica, posvetila se istraživanju Bunjevaca. No 
razumljivo je da jednostavno nije smjela ići među ličke Bunjevce, pa je ispitivala kod 
podunavskih, u Bačkoj i Mađarskoj. Nastavila je taj posao i kasnije, nakon diplome, 
pa je godine 1988. obranila magistarski rad s naslovom Tradicije svatovskih časti, njiho-
vi nazivi i uloge, s osobitim obzirom na pojavu i uloge staćela na Filozofskome fakultetu 
Sveučilišta u Zagrebu. Kasnije ga je, godine 1991., objavila kao posebnu knjigu Uloge 
i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca (izdao ju je Etnološki zavod Filozofskoga fakul-
teta Sveučilišta u Zagrebu), a godine 1997. obranila je doktorsku disertaciju s naslo-
vom Odabrane pojave iz svadbenih običaja bunjevačkih Hrvata kao izvor za proučavanje 
njihove etnogeneze, također na Filozofskome fakultetu Zagrebačkoga sveučilišta. A ni 
nakon doktoriranja nije se prestala baviti bunjevačkim temama. Područje istraživanja 
mogla je konačno proširiti i na ličke odnosno velebitske Bunjevce. Rezultate tih novi-
jih terenskih istraživanja i sustavnoga proučavanja objedinila je u novu knjigu što ju 
sada daje u javnost a čitatelji, eto, drže u rukama.

Knjiga je podijeljena u pet cjelina. Prvi, zapravo uvodni dio nazvala je Kako pri-
stupiti istraživanju bunjevačkih identiteta? U odgovoru na to pitanje leži ključ cijeloga 
klupka problemâ s kojime se ovdje bavimo: zašto je napisana ova knjiga, zašto ju je 
napisala baš dr. sc. Milana Černelić, zašto se ona bavi baš Bunjevcima, pa i, barem 
dijelom, zašto ju baš Vi sada držite u rukama. U uvodu, kako je to uobičajeno, auto-
rica daje teorijske odrednice svojemu radu. Zbog pomanjkanja pisanih izvora, herme-
neutički povijesni pristup (u nas nerijetko krivo nazivan kulturnopovijesnim, što je pak 
naziv jedne odavna napuštene etnološke škole), što ga je usvojila autorica, jedino je 
moguć u rješavanju znanstvenih problema koji ju zanimaju, a to je kulturna povijest i 
podrijetlo Bunjevaca. Ovdje valja podsjetiti da je autorica sama Bunjevka, pa je, dakle, 
u neku ruku unutarnji, insiderski promatrač proučavana predmeta, no to ju nije omelo 
u poredbenim analizama koje su inače s insajderskoga motrišta nedohvatne.

Uvodnome dijelu slijede tri veće cjeline. U prvoj obrađuje odabrane pojave kod 
primorsko-ličkih Bunjevaca, u drugoj jednake takve kod podunavskih Bunjevaca, a u 
trećoj stavlja odabrane kulturne pojave Bunjevaca u širi kontekst etnokulturnih pro-
cesa na prostoru jugoistočne Europe. To joj omogućuje ukazati na određene putove 
pri rješavanju izuzetno teškoga problema bunjevačke etnogeneze. 

Još je u svojim ranijim radovima, a posebice u magistarskome radu i u diserta-
ciji, bunjevačkoj etnogenezi posvetila mnogo pozornosti i došla do dalekosežnih 
zaključaka. Dosadašnje pretpostavke postavljale su prvobitnu domaju Bunjevaca u 
Hercegovinu i u zapadnu Bosnu. Pošto je utvrdila veliku podudarnost između svadbe-
nih običaja Bunjevaca i balkanskih Vlaha, pa zatim pokazala kako su oni zastupljeni i 
kod drugih skupina koje poznaju neke kulturne elemente tipične za Bunjevce, morala 
je u svoje raspravljanje uključiti još i Banat, Srijem, veći dio Slavonije, Bosnu uz Vrbas, 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:19



Habent sua fata libelli 11

pa zatim južnu Dalmaciju s Konavlima, Boku kotorsku, južnu i istočnu Crnu Goru, 
jugozapadnu Srbiju, zapadnu Makedoniju i vlaško područje Pinda u sjevernoj Grčkoj 
te, izolirano, vlaško područje u sjeveroistočnoj Srbiji. Na temelju takva rasprostranje-
nja ovih bunjevačkih specifičnosti zaključila je da su se ti običaji kao cjelovit kompleks 
oblikovali u nekom starijem kulturnom (i etničkom) sloju koji je snažno djelovao i na 
formiranje tradicijske kulture Bunjevaca i na formiranje kulture današnjih balkanskih 
Vlaha. Ovaj zaključak omogućio joj je da postavi pretpostavku da su se počeci pro-
cesa etnogeneze Bunjevaca mogli zbivati negdje na jugoistočnim dinarsko-jadranskim 
graničnim područjima. Tu su se negdje prožimali vlaški i hrvatski kulturni elementi 
koji su dali temelj nastajanju i oblikovanju osebujne hrvatske skupine poznate pod 
nazivom Bunjevci. 

Uspoređujući svoje etnološke zaključke s rezultatima istraživanja lingvista i povje-
sničara, postavila je smjelu i dalekosežnu tezu prema kojoj začetke nastajanja bunjeva-
čkih Hrvata valja tražiti na prostorima povijesne Crvene Hrvatske, južno od Neretve 
prema Albaniji. Tamo je, prema njezinu mišljenju, došlo do stapanja južnoga ogranka 
ikavskih Hrvata sa zatečenim romanskim, a dijelom možda i albanskim stanovniš-
tvom. Preplitanjem njihovih tradicijskih kultura započelo bi formiranje Bunjevaca kao 
posebne hrvatske etničke skupine. Širenjem srpske države prema Jadranu, jedan se dio 
toga hrvatskoga stanovništva povukao prema sjeverozapadu (to bi bili preci današnjih 
Bunjevaca, čija je formacija dovršena na području zapadno od Neretve), a drugi bi se 
poijekavio i velikim dijelom izgubio hrvatsku svijest i ime, no, zadržao kulturni inven-
tar koji je danas važan povijesni dokument za utvrđivanje njegove povijesti. Iz toga 
slijedi da bi Bunjevci, bez obzira na znatan udio predslavenskoga elementa, od svojih 
pravih početaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga narodnog tijela. Ovakvo viđenje 
bunjevačke etnogeneze otvara nove mogućnosti i za izvođenje njihova etnika od imena 
rijeke Bune, samo što tu ne bi više bila riječ o rječici Buni kod Mostara, nego o rijeci 
Bunë/Bojana na današnjoj crnogorsko-albanskoj granici. Potvrđuje to i predaja, zabi-
lježena osamdesetih godina XX. stoljeća u Baji, da su tamošnji Hrvati podrijetlom iz 
Albanije. U ovoj knjizi autorica nije išla dalje u vremensku dubinu nego je, i dalje se 
zadržavajući na području običaja, produbljivala spoznaje o životu Bunjevaca u novije 
doba te učvršćivala svoje ranije spoznaje. 

Peti dio knjige, kritički osvrt na doprinos istraživanju podrijetla Bunjevaca u inter-
pretaciji srpskoga etnologa Jovana Erdeljanovića, dobro je došao dodatak knjizi. Treba, 
naime, znati da je Erdeljanovićeva knjiga O poreklu Bunjevaca iz godine 1930., prem-
da pisana prema narudžbi srbijanske politike između dviju svjetskih ratova i odavna 
zastarjela, i kako god bila nakrivo nasađena, još uvijek najkompletniji sustavni prikaz 
bunjevačke pučke kulture, pa je takav osvrt bio prijeko potreban. 

Sada moram priznati da sam čitatelja cijelo vrijeme vodio stranputicom, i to 
namjerno. Latinska izreka Habent sua fata libelli obično se doista prevodi kao “Knjige 
imaju svoju sudbinu”, ali to je krivo. Misao je to Terencijana Maura (oko 200. po Kr.; 
De litteris, syllabis et metris vers 258). Trebala mi je kao stilističko opravdanje za pri-
kazivanje različitih okolnosti koje su dovele do nastanka knjige Bunjevačke studije. Ali 
Mavrova misao glasi u cjelini Pro captu lectoris habent sua fata libelli, pa joj je smisao 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:19



12 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

zapravo drukčiji: “Knjižice imaju sudbinu kakvu im namjenjuje čitatelj”. A to znači 
da sudbinu jednom napisane i objavljene knjige ima u svojim rukama, zajedno s knji-
gom, njezin čitatelj, a tek usput neki drugi čimbenici. A kako je s time?

Ponajprije, dr. sc. Milana Černelić je kritična znanstvenica koja dobro odvaguje 
svaki podatak, svaku tuđu tvrdnju prije no što počinje njome rukovati. Ona minu-
ciozno raščlanjuje kritički prosijano etnografsko gradivo, oštroumno izvodi sinteze i 
donosi zaključke. Čitatelj koji se zanima za život naroda, za etničke procese, neće biti 
razočaran. No to su sve značajke i drugih ozbiljnih znanstvenih knjiga, onih za koje 
se – kako sam bio rekao – općenito misli da su dosadne. Ova pak knjiga ima i nešto 
više: autorica je uhvatila Kaira! Njome autorica dira svoje Bunjevce u dušu. Razlog leži 
na dlanu: misao vodilja kojom je protkana cijela knjiga, jest etnogeneza Bunjevaca. Širi 
je to pojam od podrijetla, porijekla, porekla. Podrijetlo nekako podsvjesno traži korijen 
nekoj konkretnoj etničkoj skupini u jednoj starijoj, a pojam etnogeneza pretpostavlja 
cijele nizove složenih procesa koje nam valja tek razmrsiti. Problem bunjevačke etno-
geneze je pak silno isprepleten, višestruko zanimljiv i važan. Ponajprije, dakako, kao 
jako zamršeni znanstveni problem, ali i kao bitno politički. O tome ne treba više govo-
riti. Argumentirane rasprave te vrste pomažu samospoznaji određene etničke skupine, 
u ovome slučaju Bunjevaca, i učvršćivanju njezina identiteta. Dokaz je tome osvrt 
na prvu knjigu dr. sc. Milane Černelić, objavljen u subotičkome Glasu ravnice (br. 
43/1994.), u kojem piše da kod običnog čovjeka ona nesumnjivo budi ponos što pripada 
jednoj etničkoj skupini… 

Vitomir Belaj

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:19



Umjesto uvoda: Kako pristupiti istraživanju bunjevaèkih identiteta? 13

1. UMJESTO UVODA: KAKO PRISTUPITI ISTRAŽIVANJU 
BUNJEVAÈKIH IDENTITETA?

Rezultati mojih dugogodišnjih istraživanja kulturnog naslijeđa hrvatske etničke 
grupe poznate pod imenom Bunjevci postupno su ukazivali na potrebu da se 

osmisli teorijski pristup istraživanju njihovoga identiteta. Brojni su teorijski pristupi 
istraživanju identiteta različitih etničkih formacija.1 Kada se bavimo Bunjevcima kao 
etničkom grupom, pristup istraživanju njihovoga identiteta čini se mnogo složenijim. 
Svaka etnička formacija ima višestruki identitet. Kada se služim izrazom etnička for-
macija, imam na umu svu raznolikost etničkih, društvenih, konfesionalnih, lokalnih 
ili regionalnih i drugih grupacija. Bunjevci su ostvarili višestruki identitet već i samom 
činjenicom da su se razdvojili u tri ogranka u određenom razdoblju svoje prošlosti.

Bunjevci potječu s područja jugoistočne Bosne, Hercegovine i Dalmacije, odakle 
su se u nekoliko seobenih valova tijekom 17. stoljeća raselili: u Bačku (Vojvodina) 
sa širim područjem Podunavlja (na prostoru današnjih država Srbije i Mađarske) i u 
sjevernu Dalmaciju, potom i na područje Like, Primorja i Gorskog kotara. Na taj je 
način svaki bunjevački ogranak postao dijelom različitog etničkog, kulturnog i politič-
kog okruženja. Ta činjenica značajno je utjecala na oblikovanje njihovoga identiteta 
u različitim uvjetima, onakvima kakve su u vrijeme doseljenja zatekli na određenim 
prostorima te u kojima su se i dalje razvijali sve do današnjih dana.

Kada je riječ o Bunjevcima kao etničkoj grupi, značajni pokazatelji njihovoga 
identiteta su: njihovo etničko ime i govor, kako u prošlosti tako i u sadašnjosti. To 
su najprepoznatljivija obilježja njihovoga zajedničkog podrijetla, ona kohezivna sila 
zahvaljujući kojoj su uspjeli sačuvati svijest o pripadnosti jednoj specifičnoj grupi koja 
ima mnoga distinktivna obilježja u odnosu na druge grupe u svojem okruženju.

Identitet je jedan od najvažnijih pojmova u etnologiji i kulturnoj antropologiji 
uopće, o njemu se uglavnom raspravlja u kontekstu suvremene kulture. Koliko je meni 
poznato, istraživanje etnogeneze jedne etničke grupe na teorijskoj se razini nije pove-
zivalo s istraživanjem njezinoga identiteta. Takav pristup čini mi se posebno važnim 
u istraživanju kulturne povijesti etničke grupe Bunjevaca. Istraživanjem etnogeneze 
jedne takve grupe zapravo počinjemo dobivati uvid u problematiku koja se tiče pita-
nja njihovoga identiteta u povijesnom kontekstu. Stoga je pitanje identiteta Bunjevaca 
kao etničke grupe u prošlosti važno uzeti u obzir, kako zbog povijesnih okolnosti koje 

1 Vidi u: Grbić 1994:20-47; Etničnost, nacija i identitet 1998; Kultura, etničnost, identitet 1999 i dr. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:19



14 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

su uzrokovale njihovo razdvajanje u 17. stoljeću, tako i zbog posljedica toga razdvaja-
nja, koje su utjecale na etnokulturni razvoj svih raseljenih bunjevačkih ogranaka. Ako 
zanemarimo pitanje njihove etnogeneze, ne možemo dobiti pravi i jasan uvid u obliko-
vanje njihovoga identiteta u prošlosti. Te spoznaje mogu biti veoma značajne jer mogu 
ponuditi objašnjenje za određene aspekte identiteta Bunjevaca u različitim sredinama 
i u suvremenom kontekstu. Takav se obuhvatan uvid ne može postići u istraživanjima 
identiteta, ograničenima na analizu predodžaba koje zajednice stvaraju o sebi i o drugima 
te simbola kojima označuju svoju različitost (Škrbić Alempijević 2003:425). Možemo 
se osloniti na njihovu kolektivnu memoriju i mitove o njihovome podrijetlu, ali to 
ne može biti dovoljno za izgradnju predodžbe o Bunjevcima kao grupi koja je prije 
raseljenja u prvom redu bila obilježena zajedničkim etnikom, govornim obilježjima i 
teritorijalnom pripadnošću. Tim spoznajama može značajno pridonijeti istraživanje 
njihove etnogeneze.

Zbog čega je važno saznati više o identitetu Bunjevaca kao grupe u prošlosti do 
trenutka u kojem su zbog stjecaja povijesnih okolnosti morali biti razdvojeni u dva 
prepoznatljiva ogranka (treći ogranak koji se označava dalmatinskim nije uvijek posve 
prepoznatljiv)?

Istražujući etnogenezu Bunjevaca, zapravo pokušavamo utvrditi procese njihova 
nastajanja i oblikovanja u etničku grupu komparativnom analizom. Kombinacijom 
istraživanja njihove tradicijske i suvremene kulture može se postići holistički pristup 
istraživanju pitanja njihovoga identiteta. Na taj bi način rezultati istraživanja mogli 
dati osnovu za pokušaj interpretacije povijesti bunjevačke kulture. U isto vrijeme, 
takva istraživanja mogu dati doprinos boljem poznavanju nacionalne kulturne povi-
jesti uopće. Ako se pojedinim pojavama može odrediti etnička skupina koje ih je obliko-
vala, onda se dalje mogu, prateći sudbinu tih pojava, otkrivati etnogenetski procesi koji su 
slabo (ili nikako) dokumentirani pisanim izvorima. Takvim pristupom moguće je otkriti 
procese etnokulturnog oblikovanja Bunjevaca kao dijela hrvatskog naroda, koji se uslijed 
povijesnih zbivanja odijelio u tri odvojena ogranka. (...) Etnološki pokazatelji potkrepljuju 
tvrdnju da su Bunjevci od svojih početaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga nacionalnog 
korpusa. Te su spoznaje to bitnije što se zna da se srpska historiografija, pa i etnologija, 
trudila svim sredstvima dokazati srpsko podrijetlo Bunjevaca. Argumentiranim pobija-
njem takvih nastojanja i utvrđivanjem novih činjenica njihove kulturne povijesti mogu se 
prikupiti dokazi za rasvjetljavanje njihove etnogeneze (Černelić 2003:410-411). Ako se 
takvim spoznajama pridruže istraživanja sadašnjeg stanja svijesti Bunjevaca o njihovoj 
pripadnosti, može se postići cjelovit prikaz njihove kulture te se mogu pratiti etno-
kulturni procesi njihovoga oblikovanja kao etničke grupe, a posredno i konstrukcije 
njihovoga identiteta, od najranijih vremena do današnjih dana.

Nakon što su se Bunjevci razdijelili u nekoliko ogranaka, svaki od njih našao se pod 
utjecajem različitih pritisaka u svojemu novom okruženju. Zanimljivo je usporediti 
kako pripadnici ogranka podunavskih Bunjevaca, s jedne strane, i ogranka primor-
skih Bunjevaca, s druge strane, iskazuju svoj identitet, u uvjetima različitih etničkih, 
kulturnih, društvenih i povijesnih okolnosti, u kojima se svaki od ovih dvaju ograna-
ka zatekao, a uslijed kojih su se njihovi identiteti nadalje oblikovali. Usporedbom bi 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:19



Umjesto uvoda: Kako pristupiti istraživanju bunjevaèkih identiteta? 15

mogli biti obuhvaćeni i ostali bunjevački ogranci u Lici (pa i u Gorskom kotaru) i u 
Dalmaciji, međutim, zasad u njima nisu obavljena istraživanja o njihovome identitetu, 
tako da ću svoja zapažanja ograničiti na dvije spomenute bunjevačke grane. 

Nakon odvajanja ove dvije bunjevačke grane razvijale su svoj identitet u sasvim 
različitim okolnostima. Podunavski Bunjevci žive u multikulturnoj sredini, koja nije 
predstavljala prepreku za očuvanje njihovoga kulturnog naslijeđa. Međutim, pritisak 
dominantne hegemonijske mađarske politike, kasnije zamijenjene srpskom, u podru-
čju dijela podunavskih Bunjevaca od sredine 19. stoljeća, snažno je utjecao na svijest 
tamošnjih Bunjevaca. Dok su predstavnici mađarske vlasti zanemarivali njihovu etni-
čku pripadnost, srpski su vlastodršci njome na različite načine manipulirali.2

Takve okolnosti uvelike su utjecale na način konstrukcije višestrukoga identiteta 
dijela podunavskih Bunjevaca koji danas žive u okviru Srbije. Dio ovog bunjevačkog 
ogranka koji živi na području Mađarske bio je pod drugačijim oblicima političkog 
pritiska s ciljem asimilacije svih hrvatskih i drugih manjinskih pripadnika različitim 
sredstvima.3

Pod stalnim pritiskom dokazivanja svoje hrvatske nacionalne pripadnosti obli-
kovali su specifična razlikovna obilježja svojega kulturnog identiteta. Ona su postala 
simboli njihovoga identiteta, najčešće iskazani javnim predstavljanjem određenih 
specifičnih elemenata njihovih tradicijskih običaja te različitim oblicima kulturne i 
izdavačke djelatnosti.4

Za razliku od podunavskih Bunjevaca, primorski Bunjevci žive u okruženju stano-
vništva iste vjeroispovijesti i nacionalnosti. Različitog su podrijetla te se međusobno 
razlikuju na povijesnoj, društvenoj, kulturnoj i govornoj osnovi. Primorski Bunjevci 
sebe određuju u prvom redu u odnosu prema građanima Senja. U usporedbi s podu-
navskim Bunjevcima, konstrukcija njihovoga identiteta bila je sasvim drugačija. 
Istraživanja identiteta ovoga bunjevačkog ogranka, na temelju analize načina odijeva-
nja, načina privređivanja i govora kao čimbenika identifikacije, pokazala su da je u poj-
mu kolektivnog identiteta primorskih Bunjevaca uključena i objektivna dimenzija, pozi-
vanje na stvarni kulturni inventar, razlikovni u odnosu na druge zajednice, i subjektivna, 
koja obuhvaća odnos prema vlastitome nasljeđu i baštini drugih. (...) Primorski Bunjevci, 
kako u povijesnom, tako i u suvremenom diskurzu, predstavljaju “senjske druge”, koji nisu 
samostalno konstruirali sliku o svojoj različitosti, nego se predodžba o njima kao pomalo 
egzotičnim, ali kulturno i gospodarski “zaostalijim” žiteljima regije stvarala u Senju, u 
centru moći na koji su bili upućeni. Slika o odnosu Senjana i primorskih Bunjevaca kreira 
se na osnovi niza binarnosti: “mi” – “drugi”, “urbano” – “ruralno”, “centar” – “periferija”, 
“civiliziran” – “kulturno manje vrijedan” (Škrbić Alempijević 2003:441-442).

Obje bunjevačke grane zasnivaju svoj identitet na određenim elementima nji-
hovoga tradicijskog kulturnog naslijeđa. Različiti uvjeti života i različito povijesno, 
društveno, kulturno i etničko okruženje snažno su utjecali na konstrukciju identiteta 

2 O tim pitanjima vidi više u: Černelić 1994; ibid. 1994a.
3 O tome više vidi u: Lakatoš 1914; Grbić 1994:50-55.
4 Primjerice vidi u: Sekulić 1991; Zelić 2000; Stantić 2001; Vojnić Hajduk et al. 2006 i dr.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:19



16 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

kako podunavskih tako i primorskih Bunjevaca. Ukazat ću na tu razliku na primjeru 
tradicijskog odijevanja, koji pokazuje na koji način svaka od tih dviju grana izgrađuje 
svoj identitet putem simbola.

Način odijevanja primorskih Bunjevaca predstavlja jedno od specifičnih obilježja 
njihovoga identiteta jer je njihov odnos prema odrednicama njihove vlastite kulture 
negativan. Način njihovog odijevanja poima se kao ruralan, s negativnom konota-
cijom spram vlastite kulture, nasuprot urbanome načinu odijevanja Senjana. Takav 
stav dobro ilustrira iskaz jedne kazivačice Bunjevke: Kad sam ja bila mala curica, i ja 
sam došla s ćaćom u Senj, to sam sigurno bila ružno obučena, sigurno da jesam. A djeca 
su se tu igrala i curice su imale one fine krpice i ono kako se šilo, nije to kao sad bilo, i 
viču: “Ge Bunjevku, ge Bunjevku!” Bunjevci ne doživljavaju bilo koji vlastiti tradicij-
ski odjevni predmet “narodnom nošnjom”, pa tako primjerice jedan kazivač iskazuje, 
uspoređujući se sa superiornijim Senjanima: Nemate šta o našoj odjeći napisat. Mi smo 
vam narod bez nošnje, narod bez običaja. To je bila bijeda, vuneno, iskrpano, okrpano... 
Zato su Senjani uvijek ove ljude, nas, podcjenjivali. Oni su bili Senjani, oni su bili građa-
ni. Pojam narodne nošnje doživljavaju isključivo kao svečano, bogato izrađeno ruho s 
izrazitom estetskom funkcijom, a takav je način odijevanja njihovoj skupini nepoznat. 
Međutim, prepoznaju ga kod drugih skupina, a idealnim primjerkom “prave nošnje” 
smatraju slavonsku narodnu nošnju, o kojoj su predodžbu dobili preko masovnih 
medija, ali i u osobnim kontaktima, budući da su primorski Bunjevci u prvoj polovici 
20. stoljeća iz ekonomskih razloga odlazili u Slavoniju. Način odijevanja primorskih 
Bunjevaca simbol je njihovoga identiteta, a u isto vrijeme ih simbolično odvaja od 
predstavnika dominantne kulture (ibid. 431-433).

Način odijevanja bačkih Bunjevaca iz okolice Subotice i Sombora, kao dijela podu-
navskih Bunjevaca, također je simbol njihovoga identiteta, ali za razliku od primorskih 
oni svoju tradicijsku odjeću visoko vrednuju. Takav odnos prema bunjevačkoj nošnji 
imaju i druge etničke grupe u njihovome okruženju, a njihova nošnja cijenjena je i 
izvan užih lokalnih okvira. Bački Bunjevci imaju veoma raznoliku tradicijsku odjeću, 
koja varira od više varijanti svakodnevne do svečane, od ruralne do urbane.5 Zanimljiv 
je njihov pozitivan stav prema svakoj varijanti tradicijske nošnje. Svaki dio odjeće imao 
je svoju namjenu, bilo da se koristio u svakodnevnom životu ili u posebnim sveča-
nim prigodama, kao što i danas u promijenjenim civilizacijskim prilikama predstavlja 
značajan simbol njihovoga identiteta. O takvim pojedinostima njihovoga pozitivnog 
odnosa prema vlastitom tradicijskom načinu odijevanja mogli bi se nabrajati brojni 
primjeri. Navela bih jedan zanimljiv detalj o takvom odnosu prema jednom odjevnom 
predmetu. Pripadnici lokalne zajednice Bunjevaca iz Bačke, koji danas u Hrvatskoj 
žive ponajviše u Zagrebu i bližoj okolici, imaju poseban odnos prema tkanoj pregači, 
koju svaki novi naraštaj nasljeđuje od svojih roditelja ili daljih predaka, bez obzira na 
to ima li u obitelji ženskih potomaka. Tu su tradiciju prihvatili u svojem zavičaju i 
prenijeli je i u novu sredinu. Svaka obitelj, barem one obitelji s kojima smo u pripremi 
izložbe Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca dolazili u kontakt, ima barem jednu takvu 

5 Više o tradicijskoj odjeći bačkih Bunjevaca vidi u: Maglica 1998; Petrović 1998.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:20



Umjesto uvoda: Kako pristupiti istraživanju bunjevaèkih identiteta? 17

pregaču, kao dio inventara koji su naslijedili od svojih predaka. Sličan odnos imaju 
i prema papučama s karakterističnim ukrasima vezenima zlatnim i srebrnim nitima, 
koje se još i danas izrađuju u Subotici. Ovi primjerci odjevnih predmeta danas imaju 
značenje simbola njihovoga kulturnog identiteta (Černelić 2004:125). 

Dakle, u objema bunjevačkim granama način tradicijskog odijevanja predstavlja 
simbol njihovoga identiteta. Gotovo dijametralno suprotan odnos, jedan pozitivan a 
drugi negativan, prema simboličnom iskazivanju vlastitoga identiteta na primjeru tra-
dicijske odjeće, rezultat je različitih etnokulturnih, povijesnih, gospodarskih i društve-
nih utjecaja u sredini u kojoj se svaki od ovih dvaju bunjevačkih ogranaka na različit 
način razvijao kroz razdoblje od nekoliko stoljeća. Dok su primorski Bunjevci druš-
tveno i ekonomski u podređenom položaju u odnosu na svoje susjede, bački Bunjevci 
imaju u pravilu dobru gospodarsku podlogu, premda se kao grupa u cjelini ne mogu 
svesti na istu društvenu ljestvicu.

Našlo bi se još dosta primjera koji bi potkrijepili iznesena zapažanja kako odnos 
prema tradicijskoj baštini ovisi o različitim vanjskim utjecajima te kako oni mogu 
na različit način djelovati na konstrukciju identiteta ogranaka jedne etničke grupe 
zajedničkog podrijetla, stjecajem povijesnih (a možda i nekih drugih) okolnosti raz-
dvojenih nekoliko stoljeća.6 Stoga holistički pristup u istraživanju njihove tradicij-
ske baštine, kao i etnokulturnih procesa koji su pogodovali nastajanju i oblikovanju 
bunjevačke etničke grupe, može pridonijeti boljem razumijevanju i objektivnijim 
spoznajama o pitanjima konstrukcije identiteta bunjevačke grupe kao cjeline, kao i 
višestrukih identiteta svakog odvojenog ogranka. Svaki se bunjevački ogranak nadalje 
sastoji od više regionalnih zajednica, od kojih svaka na specifičan način i u drugačijim 
uvjetima izgrađuje svoj lokalni identitet, manje ili više svjesna zajedničkog podrijetla 
s drugim ograncima istoga naziva, istih ili sličnih jezičnih osobina. 

Imajući u vidu svu složenost pristupa istraživanju bunjevačkih identiteta, saznanja 
o njihovoj kulturnoj povijesti i etnogenetskim procesima njihovoga nastajanja i obli-
kovanja u prepoznatljivu etničku grupu mogu nam biti od iznimne koristi u daljnjim 
istraživanjima različitih aspekata identiteta ove kompleksne etničke grupe. Doprinos 
tim saznanjima su stranice koje slijede.

6 Više o konstrukciji bunjevačkih identiteta vidu u: Černelić 2006.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:20



18 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:20



Prvi rezultati istraživanja tradicijske kulture primorskih Bunjevaca 19

2.1. Prvi rezultati istraživanja tradicijske kulture
primorskih Bunjevaca

Tijekom 1998. godine Senjsko muzejsko društvo pokrenulo je inicijativu za istraži-
vanje i zaštitu baštine hrvatske bunjevačke zajednice na području Primorja i Like. 

Poradi prisilnih migracija (turska prodiranja i zaposjedanje hrvatskog etničkog i držav-
nog prostora) još od prije nekoliko stoljeća na prostranim planinskim područjima 
Velike Kapele, Velebita i Like naseljeni su Hrvati Bunjevci – izuzetan i vitalan izdanak 
hrvatskoga naroda. Do nedavno gotovo da nije bilo nikakvih znanstvenih istraživanja 
ovoga kraja, odnosno njegovoga stanovništva.

Odsjek za etnologiju1 Filozofskoga fakulteta u Zagrebu odazvao se inicijativi i 
tijekom ljeta 1998. godine obavili smo prva rekognisciranja terena kojima smo dobili 
uvid u situaciju na terenu i moguće načine budućega rada. To je u tom trenutku bilo 
moguće ostvariti samo zahvaljujući entuzijazmu pojedinaca: prof. Ante Glavičića, koji 
je omogućio i osigurao boravak i obilazak terena, studentice etnologije Marije Frišćić, 
a i sama sam sudjelovala kao stručni voditelj te inicijalne faze istraživanja, koje u to 
vrijeme još nije imalo izgleda da se počne ostvarivati. 

 Zahvaljujući skromnim, ali značajnim sredstvima Matice hrvatske i gostoprimstvu 
prof. Ante Glavičića, koji nam je u svojemu domu osigurao besplatan smještaj, već 
sljedeće godine bilo je moguće započeti s etnološkim istraživanjima u nekim krajevima 
senjskog zaleđa. Budući da je riječ o vrlo širokom prostoru, istraživanje je bilo nužno 
ograničiti na pojedine njegove dijelove.

Dakle, u okviru projekta predloženog Matici hrvatskoj pod naslovom Istraživanje i 
očuvanje kulture primorskih Bunjevaca obavljena su prva terenska istraživanja u pojedi-
nim lokalitetima u kojima obitava ova skupina Bunjevaca. Terenska istraživanja trajala 
su od 23. do 27. kolovoza 1999. godine. Istraživačka ekipa bila je sljedećeg sastava: 
dr. sc. Milana Černelić, prof. Ante Glavičić, dva apsolventa etnologije: Marija Friščić 
i Višeslav Aralica i diplomirana etnologinja Nevena Škrbić, te tehnički suradnici: sni-
matelj Žarko Nikin i fotograf Augustin Perić (sl. 1).

1 Danas Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju.

2. PRIMORSKO-LIÈKI BUNJEVCI

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:20



20 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 1. Dio istraživačke ekipe u pripremi za snimanje izrade bunjevačkog sira: Ante Glavičić, 
Milana Černelić, Žarko Nikin, kazivačica Marija Tomljanović iz Panjića i Marija Friščić 

(snimljeno 1999. godine)

Dragocjeni prilog istraživanju pružio je i Darko Tomljanović, koji nam je omo-
gućio dolazak do naših istraživačkih odredišta. Istraživanja su bila ograničena na 
sela Podbilo (Tomići i Panjići) i Francikovac na Krivome Putu (Velika Kapela) te 
Ljubežine i Žukalj u sjevernom dijelu Velebitskog podgorja (pod Senjskim bilom). 
Ispitivanjem pojedinih kazivača u Senju obuhvaćeni su dijelom i sljedeći lokaliteti: 
Donja Ažić Lokva, Rakita, Rončevići i Zamaić (Alan). Smatrala sam da je važno da se 
u ovo istraživanje uključe mladi nadareni etnolozi (i oni koji će to uskoro biti) kako bi 
stekli dragocjena iskustva za budući rad, a istodobno svojim radom pridonijeli novim 
etnološkim spoznajama. Neki od njih to su još za studija etnologije učinili, a njihovi 
radovi već su objavljeni u dvama stručnim i znanstvenim časopisima (Friščić et. al. 
1999; Friščić 1999, Škrbić 1999). Ovom prigodom željela bih zahvaliti svim sudio-
nicima, koji su bez ikakve nadoknade za svoj rad odlučili sudjelovati u istraživanju. 
Također zahvaljujem svim našim kazivačima na njihovoj susretljivosti, dobroj volji i 
vremenu koje su nam posvetili kako bismo zabilježili određene pojave iz tradicijske 
baštine ovoga kraja.

Istraživanjem smo nastojali obuhvatiti i materijalnu i duhovnu kulturu ovdašnjih 
Bunjevaca. Ispitivale su se sljedeće teme: stočarstvo, prerada mlijeka i priprema mli-
ječnih proizvoda, tradicijsko graditeljstvo, seoski sastanci mladeži, životni običaji i 
vjerovanja u nadnaravna bića. Kako je terensko istraživanje iz financijskih razloga bilo 
vremenski ograničeno, teme tradicijskog graditeljstva te porodnih i svadbenih običaja 
tek su okvirno ispitane. Zajedno s terenskim ispitivanjem obavljeno je i fotografsko i 
filmsko dokumentiranje stanja tradicijske baštine na spomenutome području. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:24



Prvi rezultati istraživanja tradicijske kulture primorskih Bunjevaca 21

Mladi sudionici etnoloških ispitivanja prikazali su okvirne rezultate istraživanja 
pojedinih tema u spomenutim lokalitetima (Friščić 2000; Aralica 2000; Škrbić 2000). 
Pokazalo se da je doista zadnji čas da se obave etnološka istraživanja i na ovome podru-
čju i na širem primorsko-ličkom bunjevačkom prostoru jer je sve manji broj ljudi koji 
imaju znanja o vlastitome kulturnom naslijeđu. Naša su početna ispitivanja pokazala 
da je to kulturno naslijeđe iznimno bogato te da bi bilo važno obaviti sustavna etno-
loška istraživanja čitavoga planinskog prostora Velike Kapele i Velebita naseljenog 
bunjevačkim stanovništvom.

Kao koordinatorica projekta, stručna organizatorica i voditeljica istraživanja zbog 
ograničenog vremena bila sam u mogućnosti tek dijelom sudjelovati u ispitivanju. Za 
početak je to bilo dovoljno da svoje ranije prikupljene podatke upotpunim (Černelić 
1997). Ispitivanja sam pored toga ciljano usmjerila prema pojedinim pojavama u 
bunjevačkim svadbenim običajima kako bih potkrijepila spoznaje do kojih sam došla 
svojim dosadašnjim istraživanjima, a koja su obuhvaćala sve bunjevačke ogranke. Ta su 
ispitivanja dala vrlo značajne potvrde o zastupljenosti određenih tradicijskih elemena-
ta u svadbenim običajima primorskih Bunjevaca, koji su već ranije utvrđeni u ostalim 
bunjevačkim ograncima (lički, dalmatinski i podunavski). 

Prva istraživanja pokazala su da je, osim prikupljanja građe o tradicijskoj kulturi 
primorskih Bunjevaca, važno i utvrđivanje čimbenika etno-regionalnoga identiteta 
ove hrvatske zajednice kao dijela sveukupnoga hrvatskog nacionalnog bića. Nadalje, 
namjera nam je baviti se i komparativnim istraživanjem ove bunjevačke zajednice s 
ostalim granama Bunjevaca, primjerice onima u Bačkoj i u hrvatskim bunjevačkim 
zajednicama u Mađarskoj (o kojima već postoji niz relevantnih istraživanja iz bliže i 
dalje prošlosti). Upravo su primorski i lički Bunjevci bili slabije obuhvaćeni dosada-
šnjim istraživanjima. Sama sam se bavila komparativnim istraživanjem kulturnoga 
naslijeđa Bunjevaca u svim njihovim ograncima. Rezultati mojih višegodišnjih istraži-
vanja objavljeni su u knjizi Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca 1991. godine, 
u izdanju Etnološkog zavoda Filozofskoga fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, te u više 
članaka. Nastavak započetih sustavnih istraživanja rezultirao je doktorskom disertaci-
jom pod naslovom Odabrane pojave iz svadbenih običaja bunjevačkih Hrvata kao izvor 
za proučavanje njihove etnogeneze, koju sam obranila 1997. godine. Taj rad dao je zna-
čajne pokazatelje o etnogenezi Bunjevaca i smjernice za daljnja istraživanja. Stoga bi 
istraživanje bunjevačke kulture na ovome slabo istraženom području moglo dati vrlo 
značajan doprinos novim spoznajama o etnogenezi Bunjevaca, odnosno omogućiti da 
se one provjere i potkrijepe.

 Očekivani rezultat ovako koncipiranog istraživanja na području Velike Kapele i 
Velebita u konačnici bi bila znanstvena studija o kulturnom i regionalnom identitetu 
hrvatske primorsko-ličke bunjevačke zajednice.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:24



22 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:25



Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze primorskih Bunjevaca  23

2.2. Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze 
primorskih Bunjevaca

2.2.1. Uvodne napomene

Istraživanja tradicijske kulturne baštine primorskih Bunjevaca, započeta 1998. i 
1999. godine, nastavila su se nešto skromnije i sljedeće godine, a rezultati su bili 

predstavljeni u Senjskom zborniku (Škrbić 2001).
Početna istraživanja i ažurna prezentacija njihovih rezultata pokazali su da je kul-

turno naslijeđe primorskih Bunjevaca iznimno bogato te da bi bilo veoma važno 
obaviti sustavna etnološka istraživanja čitavoga planinskog prostora Velike Kapele i 
Velebita naseljenog bunjevačkim stanovništvom. Bio je to poticaj za osmišljavanje pri-
jedloga projekta etnoloških istraživanja ovoga područja pod naslovom Identitet i etno-
geneza primorskih Bunjevaca, koji je zahvaljujući Ministarstvu znanosti i tehnologije 
Republike Hrvatske1 u rujnu 2002. godine odobren s predviđenim trajanjem od tri 
godine.2 Jedan od ciljeva projekta je prikupljanje građe o tradicijskoj i suvremenoj kul-
turi primorskih Bunjevaca, budući da je ova grana bunjevačkih Hrvata gotovo potpu-
no etnološki neistražena. Prema planu u istraživanje su uključene odabrane teme iz 
materijalne (tradicijsko graditeljstvo, tradicijsko gospodarstvo, prehrana, etnomedici-
na, komunikacije i promet) i duhovne i društvene kulture (običaji i vjerovanja). Izbor 
tema temeljio se na specifičnim značajkama načina života ove zajednice, po kojima se 
ona bitno razlikuje od ostalog stanovništva Primorja. Osim prikupljanja građe o tra-
dicijskoj kulturi, svrha ovako koncipiranog istraživanja bila je i utvrđivanje odrednica 
bunjevačkog etno-regionalnog identiteta, kao i proširivanje spoznaja o njihovoj etno-
genezi, na osnovi kompariranja kulturnih obilježja ove bunjevačke zajednice s drugim 
granama Bunjevaca (u Bačkoj u Vojvodini i u Mađarskoj, kao i na širem prostoru nji-
hove moguće matične pradomovine, koja zahvaća jadransko-dinarski granični pojas).

2.2.2. Dosadašnje spoznaje i svrha projekta

Dosadašnje spoznaje o kulturnoj baštini etničke grupe Bunjevci temelj su na kojemu su 
se nastavila istraživanja u okviru projekta. Do tih spoznaja došla sam komparativnim 
istraživanjem pojava iz svadbenih običaja svih bunjevačkih grana (podunavskih, pri-
morsko-ličkih i dalmatinskih). Ranija istraživanja oslanjala su se na općenite podatke, 

1 Danas ovo ministarstvo nosi naziv Ministarstvo znanosti, obrazovanja i športa.
2 Trajanje projekta produljeno je na još jednu godinu (2006.).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:25



24 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

pri čemu nije bilo jasno izraženo odnose li se podaci i na stanovništvo drugačijeg podri-
jetla koje obitava ili je obitavalo na istim prostorima kao i Bunjevci. Stoga su se nastoja-
li utvrditi specifični bunjevački kulturni elementi, distinktivni u odnosu na druge zaje-
dnice, a zatim se usporedbom došlo do novih spoznaja o njihovoj mogućoj etnogenezi. 
Rezultati tih mojih višegodišnjih istraživanja objavljeni su u knjizi (Černelić 1991) i u 
više članaka u domaćim i stranim znanstveno-stručnim časopisima. Nastavak sustavnih 
istraživanja ove problematike rezultirao je doktorskom disertacijom pod naslovom 
Odabrane pojave iz svadbenih običaja bunjevačkih Hrvata kao izvor za proučavanje nji-
hove etnogeneze, obranjenom 1997. godine. Taj je rad dao značajne pokazatelje o etno-
genezi Bunjevaca, koji predstavljaju dobru osnovu za pretpostavku da je kulturno nasli-
jeđe Bunjevaca kao cjelovit kompleks nastalo i oblikovalo se u nekom starijem sloju 
na jugoistočnom dinarsko-jadranskom prostoru sve do crnogorsko-albanske granice. 
To je prostor tzv. Crvene Hrvatske, kako ga je označio pop Dukljanin, a prema nekim 
bizantskim izvorima iz XI. i XII. stoljeća nastanjivali su ga Hrvati. Na tom je području 
došlo do stapanja južnog ogranka ikavskih Hrvata sa zatečenim romanskim, a dijelom 
možda i albanskim stanovništvom. Prepletanjem njihovih tradicijskih kultura započelo 
bi formiranje Bunjevaca kao posebne hrvatske etničke grupe. Širenjem srpske države 
prema Jadranu jedan se dio toga hrvatskog stanovništva povukao prema sjeverozapadu 
(to bi bili preci današnjih Bunjevaca, čija je formacija dovršena na području zapadno 
od Neretve), a drugi se poijekavio i većim dijelom izgubio hrvatsku svijest i ime, no  
zadržao kulturni inventar koji je danas važan povijesni dokument za utvrđivanje nje-
gove povijesti (Černelić 1997:252). Ove bi spoznaje novim prikupljenim činjenicama 
na području primorskih Bunjevaca valjalo provjeriti i potkrijepiti. 

Dakle, istraživački projekt je tako koncipiran da, s jedne strane, pridonese boljem 
poznavanju kulturne baštine i etno-regionalnog identiteta primorskih Bunjevaca te, s 
druge strane, da se komparativnom analizom utvrde etnogenetski procesi nastajanja i 
oblikovanja Bunjevaca kao etničke grupe. Kombinacijom istraživanja njihove tradicij-
ske i suvremene kulture nastoji se postići holistički pristup istraživanju problematike 
ove bunjevačke grane. Stečene spoznaje također mogu dati osnovu za pokušaj inter-
pretacije povijesti bunjevačke kulture uopće, budući da postoje još brojne nepoznani-
ce i nedoumice.

Nadalje, istraživanje tradicijskog naslijeđa Bunjevaca, čimbenika njihova etno-
-regionalnog identiteta i njihove etnogeneze, ima za cilj pridonijeti boljem poznava-
nju nacionalne kulturne povijesti. Ako se pojedinim pojavama može odrediti etnička 
skupina koja ih je oblikovala, onda se dalje mogu, prateći sudbinu tih pojava, otkri-
vati etnogenetski procesi koji su slabo (ili nikako) dokumentirani pisanim izvorima. 
Takvim pristupom moguće je otkriti procese etnokulturnog oblikovanja Bunjevaca 
kao dijela hrvatskog naroda, koji se poradi povijesnih zbivanja odijelio u tri odvojena 
ogranka. Utvrđivanjem kulturnog inventara moguće je slijediti hrvatske tragove na 
prostorima tzv. Crvene Hrvatske kao povijesne činjenice, za razliku od mitološkoga 
nacionalnog poimanja toga prostora. Etnološki pokazatelji potkrjepljuju tvrdnju da 
su Bunjevci od svojih početaka bili sastavnim dijelom hrvatskoga nacionalnog tijela. 
Te su spoznaje to bitnije ako se zna da se srpska historiografija, pa i etnologija, trudila 
svim sredstvima dokazati srpsko podrijetlo Bunjevaca. Argumentiranim pobijanjem 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:25



Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze primorskih Bunjevaca  25

takvih nastojanja i utvrđivanjem novih činjenica njihove kulturne povijesti, mogu se 
prikupiti dokazi za rasvjetljavanje njihove etnogeneze. Istraživanjem sadašnjeg stanja 
njihove svijesti o vlastitoj pripadnosti može se postići cjelovit prikaz njihove kulture i 
pratiti etnokulturne procese od najranijih vremena do današnjih dana.

2.2.3. Rad na projektu 

U skladu s tako koncipiranim ciljem istraživanja i određivanjem njegova značenja, u 
prvoj godini realizacije zacrtanog projekta započela su istraživanja pojedinih relevan-
tnih etnoloških tema: tradicijskog graditeljstva, gospodarstva, odijevanja, svadbenih 
običaja i života žene na obroncima Senjskog bila. Ispitivanja većine istih tema nasta-
vljena su i na području Krivoga Puta, uz istraživanje prehrane, medicine, komunika-
cija i transporta. Rezultati istraživanja se dobrim dijelom prikazuju u nekoliko temat-
skih priloga u trima najnovijim svescima Senjskog zbornika i značajan su doprinos 
poznavanju dijela tradicijske kulture primorskih Bunjevaca, budući da je ova grana 
bunjevačkog roda u dosadašnjim istraživanjima bila gotovo u potpunosti zapostavlje-
na. U Senjskom zborniku XXX. iz 2003. godine većinom je riječ o prikazu rezultata 
istraživanja na prostoru Senjskog bila. Svojim pristupom neki od tih priloga prelaze 
okvire puke deskripcije i pružaju uvid u život pojedinca, obitelji i zajednice, u njiho-
ve stavove o sebi i drugima, u odnose između dobnih i spolnih skupina, a jedan od 
priloga donosi relevantnu građu o bunjevačkoj tradicijskoj kulturi kroz prizmu svako-
dnevice žene u njezinu životnom ciklusu (Birt et al. 2003; Rajković 2003; Vlatković 
2003). Prikupljena građa polazište je i za članak posvećen pitanju primorskobunjeva-
čkog identiteta, budući da se simbolički inventar primorskih Bunjevaca temelji upravo 
na pojedinim sastavnicama tradicijske kulture (Škrbić Alempijević 2003). (sl. 2) Prilog 
o tradicijskom graditeljstvu objavljen je u časopisu Studia ethnologica Croatica (Šarić 
Žic 2004).

Sl. 2. Sudionici istraživanja 2002. godine: Petra Kelemen, Nevena Škrbić Alempijević, Augustin Perić i 
Milana Černelić na području Senjskog bila u trenucima predaha

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:26



26 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U naredne tri godine istraživanja su nastavljena na području Krivoga Puta i Krasna, 
a započelo se i s rekognosciranjem terena na području Podgorja. Rezultati istraživanja 
u Krivome Putu dijelom su već objavljeni, a obuhvaćaju različite teme iz života i obi-
čaja Krivopućana: transport i opskrba vodom, trgovina i sajmovi, tradicijska prehrana, 
segmenti narodne medicine (liječenje zmijskog ujeda), pučka pobožnost, godišnji obi-
čaji, sezonske migracije (Belaj 2004; Birt 2004; Jurković 2004; Kelemen 2004; Kulišić i 
Vuković 2004; Rajković 2004; Rubić 2004; Rajković 2005; Vlatković 2005). (sl. 3 i 4)

 Sl. 3. Marijeta Rajković, Marijana Belaj i Ivana Vuković u razgovoru s kazivačem Markom Pavelićem
Mijatinom u Žuljevićima (Krivi Put) 2004. godine

Sl. 4. Danijela Birt, Jasmina Jurković, Milana Černelić, Marijeta Rajković, Nevena Škrbić Alempijević, 
Petra Kelemen i Aleksandra Vlatković na povratku s terenskog istraživanja na Krivome Putu 2003. godine

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:30



Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze primorskih Bunjevaca  27

Dio rezultata istraživanja s područja Krasna objavljen je u narednom svesku 
Senjskog zbornika. Obrađena je tema pučke pobožnosti, djelovanje udruge Čuvarice 
ognjišta Krasno, načini transporta u Krasnu, gospodarske veze s Kuterevcima i 
Šviščanima te  krasnarsko prelo (Belaj 2005; Kelemen 2005; Radovani 2005; Rubić 
2005; Vuković 2005). (sl. 5)

Prikupljena građa ima za cilj da se komparativnom analizom utvrde etnogenetski 
procesi nastajanja i oblikovanja Bunjevaca kao etničke grupe. Otkrivanjem specifi-
čnih elemenata u svadbenim običajima potkrijepljene su neke, već ranije iznesene, 
pretpostavke o mogućem ishodištu bunjevačke kulturne baštine (Černelić 2003). 
Nadalje, komparativna analiza dvaju specifičnih tipova planinskog stočarenja s ljetnim 
uzgonom stoke na planinske pašnjake (transhumantni i alpski tip) također može dati 
značajan doprinos pitanju bunjevačke etnogeneze. U svom članku Tradicijsko planin-
sko stočarstvo na Velebitu i bunjevačka etnogeneza Vitomir Belaj (2004) donosi nove 
spoznaje o tradicijskom stočarstvu primorskih Bunjevaca, pozivajući se na jedan zane-
marivani stariji opis stočarenja Podgoraca na Velebitu iz 1842. godine prema kojem su 
Podgorci na Velebitu nositelji alpskog tipa stočarstva. S obzirom na njihovo dinarsko 
podrijetlo, očekivalo bi se da će u njih prevladavati transhumantni tip stočarstva. U 
svojem ranijem prilogu V. Belaj je ovu pojavu protumačio kao ostatak starijeg alpskog 
supstrata i pripisao ju Liburnima (Belaj 1986). Jedino što je u tome bilo zbunjujuće 
jest činjenica da su recentni nositelji toga tipa stočarstva bili podgorski Bunjevci, koji 
su se ovamo doselili iz istočnih krajeva, iz kojih su dotada bili poznati samo opisi 

Sl. 5. Istraživačka ekipa u obilasku Nacionalnog parka Sjeverni Velebit za vrijeme terenskog istraživanja 
na području Krasna 2004. godine: Augustin Perić, Ivana Radovani, Milana Černelić, Tihomir Devčić, 

Petra Kelemen i Marijeta Rajković

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:34



28 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

dinarskoga transhumantnog stočarstva. Novija istraživanja potvrdila su da tragova 
alpskog tipa stočarenja ima i u istočnijim krajevima te ih V. Belaj u svom novom 
radu analitički razmatra i dolazi do novih zaključaka. Na taj način dobivamo nove 
spoznaje o ovom načinu stočarenja u Bunjevaca i u njihovoj matičnoj pradomovini. 
Te spoznaje se nadovezuju na moju spomenutu pretpostavku o etnogenezi Bunjevaca. 
Razmatranje teme tradicijskog stočarstva u kontekstu utvrđivanja bunjevačke etnoge-
neze značajan je doprinos i dobra osnova od koje ćemo polaziti u daljnjem istraživanju 
ove teme kod primorskih Bunjevaca. Dosad prikupljena građa potvrđuje primorske 
Bunjevce kao nositelje alpskog tipa stočarenja, no to su tek početna ispitivanja, koja na 
istim i novim bunjevačkim područjima u Primorju još valja nadopuniti i potkrijepiti 
(Aralica 2000:232).3 

Rad na projektu Identitet i etnogeneza primorskih Bunjevaca dao je vidne rezultate: 
istraženi su mnogi aspekti tradicijskog naslijeđa primorskih Bunjevaca, dijelom su 
utvrđeni čimbenici njihovoga etno-regionalnog identiteta i komparativnom anali-
zom potkrijepljene pretpostavke o etnogenetskim procesima nastajanja i oblikovanja 
bunjevačke etničke skupine. Daljnja istraživanja trebala bi dosadašnja saznanja proši-
riti i otvoriti put novim otkrićima i spoznajama.

3 M. Rajković obavila je sustavna istraživanja ove teme na području Senjskog bila, Krivoga Puta i Krasna 
te započela s istraživanjem na području Podgorja. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:34



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 29

2.3. Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa

2.3.1. Uvod

Seljačke obiteljske zadruge jedna su od mnogih etnoloških tema koje na području 
Ličko-senjske županije nisu dovoljno istražene. U okviru projekta Seljačke obitelj-

ske zadruge Odsjeka za etnologiju Filozofskog fakulteta istraživala sam 1981. godi-
ne tu temu u nekim mjestima ovoga šireg područja (Černelić EZ FFZ Z 133; ibid. 
EZ FFZ Z 134; ibid. EZ FFZ Z 135; ibid. EZ FFZ Z 136; ibid. EZ FFZ Z 137). 
Između nekoliko istraženih zadružnih obitelji za prikaz sam izabrala zadružnu obitelj 
Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja, koja je istodobno i specifičan primjer opstojnosti 
takvoga načina života sve do devedesetih godina 20. stoljeća (ibid. EZ FFZ Z 135). 
Ta je zadruga po broju članova mala, no kod zadruge nije bitan broj članova, nego da 
se radi o načelu nepodijeljenog odnosno nedjeljivoga zajedničkog imutka, o zajedničkom 
gospodarenju, o podjednakom korištenju svih zadružnih dobara za sve članove, o poštiva-
nju određenih pravila prigodom (načelno moguće) diobe tog imutka (Gavazzi 1978:82). 
Premda je riječ o obliku obiteljskog života koji uglavnom pripada prošlosti, obitelj 
Rukavina-Jauci nastavila je takvim načinom živjeti sve do zadnjeg desetljeća 20. stolje-
ća. U vrijeme ispitivanja, 1981. godine, zadruga je bila na okupu i ostala još desetak 
godina nakon toga. Ova obitelj potječe s Kose u okolici Perušića.1 Objavljen je prikaz 
tek jedne ličke zadruge iz Ivčević Kose, u čijem se susjedstvu nalazi područje s kojega 
potječe i obitelj Rukavina-Jauci (Hećimović-Seselja 1960:5-17).

Nisam se odlučila za komparativni prikaz zadružnog načina života u Lici jer za takav 
postupak nema dovoljnog broja uzoraka pojedinačnih zadruga. Bez dovoljno podataka 
takav se postupak ne bi mogao ispravno primijeniti i ne bi mogao dati vjerodostojan 
prikaz ustrojstva obiteljskih zadruga u Lici uopće. Osim toga, jedva da bi se mogle naći 
dvije obiteljske zadruge koje bi imale posve jednaku strukturu, iste vlasničke odnose, isti pore-
dak u radu i življenju, i ne uzevši u obzir razlike u broju članova i njihovim rodbinskim 
odnosima, kakvoći i količini pokretne i nepokretne imovine, kao i u drugim svojstvima, koja 
su, prirodno, kod svake zadruge posve individualna, neponovljiva (Gavazzi 1978:81).

Izabrana zadruga posebno je zanimljiva i zbog toga što je u civilizacijskim uvjetima 
opstala gotovo do naših dana, pa je već i prema tome specifična i jedinstvena u ovome 

1 Roža Rukavina, gazdarica ove zadruge i glavni izvor informacija, spominje kao mjesto ranijeg obita-
vanja selo Kosu. Ni u starijem Imeniku mjesta iz 1960. godine nema potvrde o naselju s tim imenom. 
Čini se da je riječ o oznaci za jedan uži kraj na tom području, koji se sastoji od nekoliko zaselaka koje 
čine obitelji istoga prezimena. O tome M. Hećimović-Seselja kaže: Istočno od Ivčević Kose prostire se kraj, 
koji narod naziva “na Kosi”. Ovamo pripadaju Lulići, Bašića Poljana (Rukavine) i Markovići-Madžari 
(Hećimović-Seselja 1985:5).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:35



30 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

kraju. Mogu se pratiti razvojne faze u životu ove zadružne obitelji, koje su se mijenjale 
i prilagođavale civilizacijskim tekovinama 20. stoljeća. U suvremenom svijetu vrlo je 
rijedak primjer opstanka takvoga načina života. Članovi zadruge Rukavina-Jauci pro-
našli su dovoljno poticaja da nastave živjeti prema tradicijskom ustrojstvu i u vremenu 
neprimjerenom takvome načinu života. To je bilo moguće u prvom redu zbog toga 
što su uspjeli izbjeći zamke i iskušenja koje donose tekovine civilizacije, koje nerijetko 
narušavaju međuljudske odnose. Članovi njihove zadružne obitelji ostali su složni, što 
je glavni preduvjet za zajednički život više ljudi povezanih srodničkim i bračnim veza-
ma pod jednim krovom, zajedničko gospodarenje i korištenje svih zadružnih dobara 
stečenih zajednički ostvarenim prihodom.

Pokušat ću, dakle, dati prikaz obiteljskog i gospodarskog života, zasnovanog na 
tradicijskim načelima i usklađenog s uvjetima novoga doba. Članovi obitelji Rukavina 
povezali su sadašnjost i prošlost, uskladili različite sustave vrijednosti, uzeli ono što im 
se činilo najboljim i od jednog i od drugog sustava, spojili naizgled nespojivo, i na toj 
osnovi uspješno organizirali svoj obiteljski i gospodarski život.

Posljednji naraštaji zadružne obitelji Rukavina-Jauci ne poznaju poseban naziv 
za takav oblik života. Stari nadimak Jauci, koji je zadržan do danas, značajan je radi 
raspoznavanja od ostalih obitelji s istim prezimenom, premda ne znaju kako je njihova 
obitelj dobila upravo taj nadimak. 

Zadrugu čine majka Roža i njezina dva sina, Joso i Marko, te njihove žene, Jelka i 
Ana. Josin i Jelkin sin Nikola živio je s njima do svoje ženidbe. U vrijeme ispitivanja 
boravio je u Njemačkoj na privremenom radu i započeo je gradnju kuće u Gospiću. 
Njihov drugi sin Mile tada je bio na odsluženju vojnog roka, a prije toga je izučio 
zanat. Markova kći Ruža udala se i otišla iz zadruge, dok je u zajednici u to vrijeme još 

Prilog 1. Rodoslovlje zadruge Rukavina-Jauci (sastavila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:37



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 31

bila mlađa kći Manda, koja se u međuvremenu udala i napustila zadrugu. Joso i Marko 
su 1968. godine otišli na privremeni rad u Zapadnu Njemačku. Joso se vratio ubrzo, 
a Marko 1979. godine. Osim što se zatim bavio poljoprivredom, Marko je radio i kao 
kućni majstor u gimnaziji u Gospiću, što mu je bilo stalno radno mjesto. Joso se osim 
poljodjelstvom bavio i različitim drugim poslovima kako bi nešto dodatno zaradio, te 
je uz to u najam drugima obrađivao zemljište svojim traktorom. Prije nego što su se 
zaputili na rad u Njemačku, uz svoje poljodjelske poslove na vlastitom imanju, izvla-
čili su trupce i balvane u šumi, minirali kamen i prodavali ga.

Obitelj Rukavina nije starosjedilačka u Smiljanskom Polju. Nekada su živjeli u 
okolici Perušića, na Kosi, 7 km od Perušića. U Smiljansko Polje doselili su se 1956. 
godine. Po sjećanju Rože Rukavine njezin muž Mile živio je ranije u zajednici s ocem 
Markom i bratom Perom, kao i sa stričevićima Milom i Nikolom, ali Roža nije zna-
la opisati kada se je ta zadruga razvrgla. Naime, stričevići Mile i Nikola otišli su u 
Kanadu, Mile se vratio i odselio u Beograd, ali se sve to odigralo prije nego je Roža 
došla u kuću Rukavina 1929. godine. Tada je u zajednici zatekla braću Milu i Peru.2 

Ubrzo je njezin diver Pero otišao u Kanadu za poslom, a za njim i Mile u Argentinu, 
samo godinu dana nakon ženidbe s Rožom. Tada je već bio rođen njihov sin Joso, a 
Marko je bio na putu. Perina žena Marija je kao starija postala nakratko gazdarica, jer 
se ubrzo, 1931. godine, zadruga podijelila. Mile se iz Argentine nije vratio, a nije ni 
dolazio u posjet. Međutim, povremeno se javljao i slao novac. Tako je unucima poslao 
vjenčani dar. Njegovi unuci Nikola i Ruža imali su zajedničko vjenčanje, pa su unuka 
Ruža i snaha Katica dobile od njega vjenčanu opremu.3 Kada su se s Kose doselili u 
Smiljansko Polje, živjeli su u staroj kući do 1970. godine. (sl. 6)

2 Stoga je bilo moguće prikazati rodoslovlje samo dviju grana ove zadruge. Potpunije rodoslovlje, koje bi seza-
lo u dublju obiteljsku povijest, moglo bi se načiniti na temelju uvida u crkvene matične knjige. To bi bio 
dodatni posao koji u međuvremenu nije bilo moguće realizirati jer projekt više ne postoji. Stoga prilažem 
samo ovako krnje rodoslovlje, sačinjeno prema kazivanju Rože Rukavine, dakle nakon 1929. godine.

3 Nakon diobe Mile je ipak posjetio svoju davno napuštenu obitelj, prvi puta nakon više od 60 godina. 
Pojedinosti njegova života u Argentini nisu poznate, no i unatoč izbivanju za vrijeme gotovo cijelog 
bračnog života s Rožom, formalno je ostao u bračnoj zajednici. 

Sl. 6. Stara zadružna kuća obitelji Rukavina-Jauci (snimljeno 1981. godine)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:38



32 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Otada žive u novosagrađenoj kući, u kojoj su i danas nakon diobe Joso i Jela i udo-
vica Ana, odvojeno svaki u svojem dijelu kuće, budući da su im djeca nakon ženidbe, 
odnosno udaje, napustila obiteljski dom. Na taj način zapravo se unaprijed znalo da 
će zadruga trajati do trenutka kada se braća Mile i Marko odluče odijeliti ili do smrti 
jednoga od njih (što se i dogodilo), budući da Josini sinovi nisu namjeravali nastaviti 
zajednički život nakon što se ožene. Markova grana nije ni imala izgleda za nastavak 
zadružnog života jer je on bio bez muškog potomstva.

2.3.2. Zadružna imovina

Rukavine su u vrijeme ispitivanja imali približno 27 – 28 jutara zemlje. Roža o tome 
nije vodila brigu, niti je znala kakve sve vrste zemljišta posjeduju.4 Kada su otišli s 
Kose, prodali su zemlju, sve osim šume. Roža također nije znala koliko su zemlje tamo 
posjedovali, ali je svakako bilo manje nego što su stekli u Smiljanskom Polju. Ovdje su 
zemlju postupno kupovali. Imaju oranice, pašnjake, livade i šume, najviše pašnjaka i 
oranica, manje livada i nešto drveća po živicama. Zemlja je ovdje neplodna i kamenita, 
trebalo ju je očistiti od kamena da bi se mogla obrađivati.

U zadruzi Rukavina-Jauci može se pratiti raspored kuće i kućišta u tri razvojne faze. 
One ujedno odražavaju promjene u načinu zadružnog obiteljskog života. Prva je bila 
kuća na Kosi iz vremena zajednice rođene braće Mile i Pere, u kojoj su živjeli svi zaje-
dno i nakon diobe 1931. godine bez muških članova (koji su bili na radu u Kanadi i 
Argentini), sve dok se Roža s djecom 1956. godine nije odselila u Smiljansko Polje.

U staroj kući na Kosi svi su boravili u jednoj prostoriji. U sredini sobe bilo je ognji-
šte. Ta se prostorija nazivala prva kuća ili ugljenica. Ognjište je bilo četvrtasto zidano, 
s komoštrom ili verugama. S ognjišta je dim odlazio u viđelice ili badže, otvor na stropu 
koji se zatvarao kad je padala kiša. Kuća je bila pokrivena šimlom. Imala je kameni 
temelj, a zidove od brvana i drvenih greda. U prizemlju je bila štala za blago. U kuću se 
ulazilo škalama (stubama) na balaturu (trijem). U dnu balature bio je zahod. U sklopu 
kuće bio je ajatić, spremište za grablje, vile, drljače, plugove. Uz kuću su bili vajati, 
sobe za goste, u kojima je inače u škrinjama i ormarima bila pohranjena roba. Nakon 
što se ognjište prestalo upotrebljavati, kuhalo se na limenom šparketu zvanom koza. 
Osim kuće, kao jedini gospodarski objekti bile su još pojata za ovce i kukuruzana. To 
je prostor za sušenje kukuruza, a ima četiri stupa i opleten je ljeskovim prućem. Pojata 
je kao i kuća imala kameni temelj te okosnicu od brvana i greda.

Po doseljenju u Smiljansko Polje Rožina je obitelj najprije živjela u staroj kući, koja 
je bila iste građe kao i kuća u kojoj su živjeli na Kosi, s tom razlikom što su ovdje već 
imali odvojene sobe i poseban prostor za kuhanje. Nije više bilo ognjišta te se kuhalo 
na šparket. Oko kuće je bio plot koji su zvali lisa, a koji se gradio od škarta što su ga 
pokupili na pilani.

4 O tome su brinuli njezini sinovi, koji u to vrijeme nisu bili nazočni te s njima nisam bila u mogućnosti 
razgovarati.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:38



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 33

Nova kuća sagrađena je 1970. godine suvremenim građevnim materijalom. Temelji 
su od kamena, a gornji dio je zidan. Kujna i štala zidane su od betonskih blokova. 
Kućište posljednje zadružne grane obitelji Rukavina-Jauci sastoji se od kuće, litnje kuj-
ne, višenamjenskoga gospodarskog objekta štale i od šterne (bunara).

Lijevo od ulazne kapije nalazi se velika kuća koja je građena kao dvojni stambe-
ni objekt, tako da u slučaju diobe oba sina s obiteljima imaju gotove kuće. Ukupno 
ima četiri sobe, dvije kujne i dva ulaza s verandama na obama krajevima kuće. Kuća 
je građena tako da zapravo ima dva posebna stana s posebnim ulazima te s jednakim 
rasporedom stambenih prostorija. (sl. 7)

Nasuprot kući, desno od kapije, nalazi se višenamjenska prostorija koju jednim 
imenom zovu štala, premda se sastoji od više prostorija različite namjene. U sklopu 
štale još su i sljedeće prostorije: prašćak (svinjac), ambar, koji je zapravo u sklopu kol-
nice za odlaganje kola. 

 Do kolnice je štala za blago s pregrađenim odjeljcima za različitu stoku. Iznad čita-
ve štale se na tavanu drži slama. Iza štale nalazi se prostorija za spremanje traktora i 
ostaloga poljodjelskog alata. Prašćak čini dio gospodarskog kompleksa, ali je, za razliku 
od ostalih prostorija, sagrađen od drvenih greda i zapravo se nastavlja na zid kolnice s 
ambarom. Nasuprot ulaznoj kapiji, ispred dvorišnog prostora koji odvaja kuću i štalu, 
nalazi se litnja kujna, koja se sastoji od dviju prostorija – u jednoj se kuha, a u drugoj 
boravi i jede. Uz stražnji dio zida litnje kujne, s desne strane prema vrtlu, nalazi se 
zahod. U vrijeme ispitivanja u dijelu verande s unutarnje strane dvorišta započela je 
gradnja kupaonice. Ispred kujne se s lijeve strane nalazi betonska šterna. Iza kujne je s 
desne strane vrt, a nešto dalje s njezine lijeve strane počinju oranice. Povrće se uzgajalo 
u ograničenim količinama jer zemljište nije pogodno za uzgoj povrća.

Sl. 7. Nova kuća zadružne obitelji Rukavina-Jauci (snimljeno 1981. godine)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:39



34 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Otkad pamte, ložilo se na drva. U staroj kući prostorije su se osvjetljavale petrolej-
kama i žmirama.5 

Od stoke su u najstarijoj kući držali jednoga konja, pet goveda, u pojati 5 – 6 koza 
i 10 ovaca, jednu krmaču, pa su imali prasaca koliko se okotilo. U vrijeme ispitivanja 
imali su 4 krave, 3 junice, 20 ovaca i 4 prasca. Kokoši su držali na tavanu kuće. Imale 
su škale uz koje su se popele. Na tavanu su bili i ambari, pregrade za pojedine vrste 
žitarica. Tu se držalo i sušeno meso koje se prethodno dimilo iznad ognjišta.

Imali su dva pluga, drvene branje i drljače te kola. Nakon što su izgradili novu 
kuću, nabavili su traktore, a postupno i druge suvremene mehanizirane sprave za 
obradu zemljišta. Na starom kućištu imali su jedan zadružni tkalački stan zvan tara, a 
svaka je snaha imala svoju prešlicu. Posjedovali su i sav ostali pribor potreban za tek-
stilno rukotvorstvo. 

Prilog 2. Tlocrt nove zadružne kuće zadruge Rukavina-Jauci, Smiljansko Polje (izradila M. Černelić)

5 To su bile improvizirane svjetiljke: u bočicu od tinte uvukao bi se pamučni fitilj zvan stinj, koji je gorio 
pomoću masti, a učvrstio se tako da se provukao kroz lim.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:41



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 35

2.3.3. Zasebno zadružno vlasništvo

Zasebnog vlasništva u zadruzi Rukavina nije bilo. Sve što je žena udajom donijela u 
zadrugu, postalo bi zadružno vlasništvo, pa ako bi se kasnije možda i udala iz zadruge, 
njezina bi prćija i dalje ostala u vlasništvu zadruge. Osim što se sastojala od predmeta 
za osobnu upotrebu i za potrebe uže obitelji, prćijom se smatrala i zemlja, krava, ovce 
i novac, a posebno su dobrodošli dolari. Djevojke koje nisu imale dolare, teško su se 
mogle udati. Jedini oblik privatnog vlasništva bila je prešlica. Svaka je žena imala svoju 
prešlicu. Od vremena odlaska braće na privremeni rad u Njemačku već je bilo drukčije. 
Dio zarađenog novca njihove su žene ostavljale za potrebe vlastite uže obitelji. Prihod 
koji su stjecali zajedničkim radom na zemlji postajao je dijelom zajedničke imovine. 
Novac koji je svaki brat zaradio radeći izvan kuće bio je osobno vlasništvo svake uže 
obitelji unutar zadruge i taj su novac mogli trošiti prema želji i potrebi, nevezano uz 
zajednicu. Na taj je način svaka uža obitelj unutar zadruge postupno počela stvarati 
svoje zasebno vlasništvo.

2.3.4. Gospodarenje

Na Kosi su stoku gonili u Krš, mjesto na kojemu su bili pašnjaci, a čuvala su je djeca 
i starci. I u Smiljanskom Polju se blago gonilo na pašnjake, a brigu su također vodili 
starci i djeca. Mlijeko i mliječni proizvodi ranije se nisu prodavali. Pravio se sir i cijedi-
la basa.6 U vrijeme ispitivanja Roža je svako jutro na biciklu nosila mlijeko i prodavala 
ga po kućama u Gospiću. Nekada se prerađivala vuna, tkalo se i plelo, a prerađivali su 
se i kudjelja i lan. Svi su se ti poslovi zajednički obavljali prema potrebi.

Svinje su uzgajali samo za vlastite potrebe. Nisu mogli držati više prasaca jer nije 
bilo dovoljno hrane za blago. Pod blago se stavljao sušanj iz grumila (lišće iz šume), 
steralo se po zemlji oko štale. Oko tog prostora opleo se plot i tu se stvaralo gnojivo. 
Bilo je pod krovom da ne pokisne. Sušanj se nosio u koševima.

Pčelarstvom, lovom i ribolovom se nisu bavili.
Od žitarica su na Kosi uzgajali najviše raž i proso, a uz njih još i zob, ječam, pšeni-

cu, kukuruz i suražicu (kukuruz u kombinaciji s raži). Zemlja se ostavljala i 5 – 6 godi-
na da se odmori. Livade su se izmjenjivale s oranicama. U vrijeme ispitivanja najviše su 
se uzgajali zob i pšenica, a od ostalih žitarica više se nisu uzgajali ječam i proso.

Žito se u prošlosti vršilo konjima pomoću stožera, drvenoga klina, na guvnu. Konj 
je bio privezan za stožer i kretao se u krug. Tako se radilo do sredine šezdesetih godina, 
sve dok nisu kupili kombajn. Otkada su kupili traktor, prestali su držati konje, no sve 
do sedamdesetih godina orali su željeznim plugovima, a još ranije, dok su živjeli na 

6 Basa je procijeđeno ovčje kiselo mlijeko. Pripremala se na sljedeći način: surutka, slano mlijeko, iscijedi 
se u jednu posudu, zakuha se i ostavi dulje vrijeme u kraju, kako ovdje kažu, da tišti. Sutradan se lijeva 
u drvenu ili zemljanu posudu. Svaki se dan, dok se posuda ne napuni, dodaje nova količina. Svaki put 
se doda i malo soli.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:33:41



36 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Kosi, drvenim. Žito se vijalo lopatom kada je bilo vjetra. Kasnije su u tu svrhu koristili 
sprave na ručni pogon, zvane vijalice.

Ranije se žito mljelo na rijeci Liki ili na potoku na vodenim mlinovima, sve dok se 
nisu pojavili mlinovi u gradu, zvani vatrenka. Bio je jedan mlin za čitavo selo. Kada su 
uvedene vatrenke, žito se za prasce i dalje mljelo na vodenici, a za kruh u vatrenkama. 
U vrijeme kada su se Rukavine doselile u Smiljansko Polje, žito se već isključivo mljelo 
u gradu. Od 1979. godine Rukavine imaju vlastiti električni mlin. Žitarice se nikada 
nisu prodavale jer količina koju su sami proizvodili nije bila dostatna ni za njihove 
potrebe. Tako su katkada za vreću brašna davali blago. I u novije su vrijeme, jer se nije 
proizvodilo dovoljno žitarica, uz brašno vlastite proizvodnje morali kupovati još bra-
šna, a nastojali su stvoriti i nešto zaliha.

U ranijem razdoblju zadružnog života više su se uzgajale voćke. Najviše je bilo šljiva 
i jabuka. U osamdesetim godinama uzgajali su samo šljive. Povrće se uzgajalo samo 
za vlastite potrebe u vrtlu iza kuće. Ranije su se iza kuće u dolu sadili samo kupus, 
krumpir i grah.

Stariji Rožin sin bio je zadužen za trgovinu. Prihod se u zadruzi ostvarivao proda-
jom stoke, jaganjaca i volova, koje su uzgajali samo radi prodaje jer se oralo konjima. 
Stoka se najviše davala u zamjenu za žitarice. Kupovali su sol, šećer, kavu, duhan, 
odjeću i obuću. I u osamdesetim se godinama stoka koristila tek dijelom za potrebe 
prehrane, a najviše se prodavala. Počelo se prodavati i mlijeko, što se nekada nije pra-
kticiralo. Svi su se ostali artikli u kasnijem razdoblju počeli kupovati, pa se stočarska 
proizvodnja sve više usmjeravala prema prodaji.

Kao i u prošlim vremenima, i u novije su vrijeme žene po potrebi išle jedna drugoj 
u zamjenu. Poljodjelski poslovi uvijek su se zajednički obavljali, ljudi su jedni drugima 
pomagali. 

Zadruga je snosila sve zajedničke troškove i podmirivala potrebe svih svojih člano-
va i ranije i u novije vrijeme, sve dok su bili na okupu. Troškovi vezani uz odlazak na 
svadbu, uz sklapanje kumstva, porod, sklapanje braka, sprovod, podmirivali su se iz 
zadružnih prihoda sve do diobe. Ranije su se sami liječili, a kasnije je zadruga snosila 
troškove liječenja i školovanja. Iz zadružnih sredstava kupovala se odjeća i obuća, kao 
i svi potrebni prehrambeni artikli.

Prihodi od poljodjelstva također su bili zajednički, a novcem je raspolagala i raspo-
ređivala njegovu potrošnju gazdarica u dogovoru s najstarijim sinom. U vrijeme dok 
su radili u Zapadnoj Njemačkoj, svaki je sin svojoj ženi slao novac. One su određe-
nu svotu novca odvajale i davale svekrvi, a dio su ostavile za vlastite potrebe. Dok su 
svi bili u kući i radili na zemlji, prihod koji su tim radom stekli postajao je dijelom 
zajedničke imovine, dok je od zarade koja je dolazila sa strane svaka uža obitelj unutar 
zadruge započela stvarati svoje zasebno vlasništvo.

2.3.5. Život u zadruzi

U zadruzi Rukavina-Jauci žene su preuzimale rukovođenje jer su muškarci odlazili u 
svijet u potrazi za poslom i zaradom. Kako je već spomenuto, Rožin muž Mile još je 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:33:41



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 37

1930. godine otišao u Argentinu, a nešto prije njega i brat Pero u Kanadu, tako da 
su u kući ostale samo njihove žene s djecom. Tada je, jer je bila starija, gospodarica 
ili gazdarica postala Marija, Perina žena. Međutim, žene se nisu dobro slagale, pa su 
se njihove obitelji ubrzo odijelile, premda su i dalje zajedno živjeli na istome mjestu. 
Nakon diobe Roža je postala gospodarica u svojoj obitelji, upravljala je i o svemu sama 
vodila brigu, sve dok joj nije odrastao stariji sin koji je preuzeo upravljanje zadrugom. 
On je vodio brigu o imovini, o poslovima s vlastima, trgovini i općenito o svim poslo-
vima izvan zadruge. Majka je i dalje bila gazdarica. Nju se kao i ranije i dalje sve pitalo 
i o svemu se s njom dogovaralo.

Dužnost je gazdarice bila da kuha i nosi jelo ostalima u polje u vrijeme sezonskih 
poslova. Obavljala je i sve druge kućanske poslove, a snahe su radile u polju. Hrana 
se u polje nosila u košari na glavi. Ako polje nije bilo daleko, vraćali su se kući na 
ručak. U vrijeme ispitivanja jedini je Rožin posao bilo raznošenje mlijeka. Nije više 
bila obvezna bilo što drugo raditi. Po želji je mogla sudjelovati u nekim kućanskim 
poslovima. Dužnost kuhanja preuzele su snahe, a o rasporedu kuhanja i o jelovniku su 
se one dvije međusobno dogovarale. Reduša nije bilo ni ranije, oduvijek su se poslovi 
raspoređivali po dogovoru, i ženski i muški. Bilo je uobičajeno da se navečer dogovara 
što će se sutradan raditi. Rublje se oduvijek zajednički pralo, u čemu su se također 
po dogovoru izmjenjivale snahe. Na Kosi je Marija kao gazdarica kuhala, kupila jaja, 
pekla kruh, pravila sir, a Roža i Ana, sestra njezina muža, radile su u polju. Briga oko 
blaga muški je posao, ali budući da su oni često bili odsutni, najviše su žene preuzima-
le brigu da namire blago. Inače su oni obavljali svoj dio posla. Snahe su muzle krave 
navečer i ujutro, a Roža je odnosila mlijeko u grad na prodaju. Unuka Manda najviše 
je, kada nije bila u školi, bila uz blago. Inače bi blago pričuvao netko drugi, tko u tom 
trenutku ne bi imao nekog drugog posla.

Ljeti, u vrijeme poljskih poslova, ustajanje je bilo u 4 sata. Kada nije bila sezona 
poslova, prve su ustajale snahe da pomuzu krave. Gazdarica je ostajala kod kuće, oba-
vljala svoj dio posla oko prodaje mlijeka. Zimi su dosta često kasnije ustajali. Ljeti se 
na spavanje odlazilo rano, a zimi kasnije. Za ručak (doručak) se najčešće jelo kruv, 
vareniku, palentu, sir, a u novije vrijeme hrana je bila raznolikija. Osim spomenutoga 
jelo se i meso, najviše sušeno. Za užinu (ručak) najčešće su na jelovniku bili grah, zelje, 
tisto, a u ranijem razdoblju manje mesa nego u novije doba. Ranije su klali po 2 prasca, 
a u osamdesetim godinama 4 – 5. Večera je bila slična ručku, katkada su se jela i jaja. 
U novije vrijeme kuhale su se i užina i večera.

U osamdesetim godinama nije više bilo određeno gdje će tko sjediti za stolom. Svi 
su sjedili zajedno, uključujući i djecu, dok su ranije djeca sjedila zasebno po podu oko 
male stoličice. Prema ranijem zadružnom ustrojstvu je gazda ili gospodar dijelio kruh i 
meso i nije bilo prigovora. Za Rožina gospodarenja svatko je mogao uzeti hrane koliko 
je želio. U vrijeme Rožina dolaska u obitelj Rukavina jelo se iz zajedničke zemljane 
zdjele, a još ranije iz drvene kopane posude.

U crkvu na misu odlazili su muškarci, a žene su obično ostajale u kući radi oba-
vljanja kućanskih poslova. Oko 3 sata poslije podne mogle su otići u kapelicu da se 
pomole. Inače su se svi ukućani pomolili za stolom prije jela.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:33:41



38 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Odnosi među članovima zadruge bili su različiti u različitim razdobljima. U vrijeme 
dok je Marija bila gazdarica, nisu se dobro slagali. Milina i Perina sestra Ana se nakon 
diobe priklonila Rožinoj strani. U novoj zadružnoj obitelji svi se međusobno dobro 
slažu, što je glavni razlog da se takav oblik obiteljske zajednice održao tako dugo.

Bez dozvole domaćina ili domaćice nije se nikamo izlazilo. Za sve se moralo pitati 
gazdaricu. U njihovoj obitelji nije bilo domazeta. Udovica bi, ako bi ostala u kući, ima-
la ista prava kao i ostali članovi zadruge. Ako bi se preudala, gubila bi ta prava, jedino 
bi njezino dijete (ili djeca) ostajalo u zajednici i dobilo nasljedni dio svojega oca.

2.3.6. Dioba zadruge

Markova zadruga na Kosi podijelila se 1931. godine. Njegovi sinovi Mile i Pero otišli 
su u svijet za zaradom, a gazdarica je postala Perina žena Marija. Razlog za diobu ove 
zadruge bila je nesloga, a prema Rožinom kazivanju i nepravda gazdarice.

Zemlja je u diobi s Perom 1931. godine podijeljena napola, a na isti je način odi-
jeljena i stoka. Sve se dijelilo na jednake dijelove, dakle, po lozama, uz dva svjedoka 
iz sela. Kuća nije bila podijeljena te su i dalje svi ostali živjeti na istome mjestu, samo 
što je svaka obitelj sama vodila svoje kućanstvo i gospodarstvo. Plugom i konjima, 
kolima, drljačom i branjom služili su se svi po potrebi. Kad se je Rožina grana odselila 
u Smiljansko Polje, oruđe su podijelili, pa su jedni dobili plug, drugi drljaču i svatko 
po jedna kola. Svoj su dio zemlje prodali, kupili kuću u Smiljanskom Polju i postupno 
kupovali zemlju. Nova kuća, koju su izgradili 1970. godine, sagrađena je na način da 
u slučaju diobe svaki brat sa svojom obitelji ima svoj stan te da tako i dalje ostanu 
na istome kućištu i nakon diobe. U vrijeme ispitivanja, 1981. godine, zadrugari nisu 
imali namjeru da se odijele jer su se dobro slagali. Ipak, Rožini unuci već su si gradili 
kuću na drugom mjestu, što je već tada zapravo značilo da je postojeća grana svakako 
posljednja koja živi zadružnim načinom života.

Zadružna obitelj Rukavina-Jauci dogovorila se o podjeli zadruge 1985. godine.7 
Zemlju su imali na trima mjestima i dogovorno su je podijelili na jednake dijelove, 
a i stoku su također podijelili napolak. Strojevi su pripali Josi, koji je Marka isplatio 
tako da on sam sebi kupi strojeve za svoje potrebe. Brigu o majci preuzeo je mlađi 
brat Marko, bez obveze starijega brata da mu pomaže. Godine 1990. umire Marko. 
Interno obavljena dioba zadruge još uvijek nije sudski provedena. To će se učiniti 
nakon majčine smrti na ostavinskoj raspravi.8 Markovoj udovici pripao je mužev dio 

7 U međuvremenu sam posredstvom svojega rođaka Martina Naglića Strike iz Brušana saznala da se 
zadruga podijelila. On me je još u vrijeme ispitivanja, 1981. godine, upozorio na postojanje ove zadru-
ge. Godine 1997. sudjelovala sam s grupom studenata u etnološkim istraživanjima u Pazarištima. Tom 
prigodom M. Naglić ponovno me je odvezao do Smiljanskog Polja (drugog načina dolaska u selo nema) 
da bih od članova obitelji Rukavina saznala kada je došlo do diobe i kako je ona provedena. U kući sam 
zatekla Rožu, koja se nije mogla sjetiti mojega ranijeg ispitivanja, a i pokušaj da od nje nešto saznam o 
diobi bio je uzaludan. Roža je bila pomalo senilna. To mi je kasnije potvrdila i njezina snaha Ana, koju 
sam pronašla u polju i od nje saznala pojedinosti o diobi.

8 Kasnije sam saznala da je Roža umrla 1997. godine, ubrzo nakon mojega ponovnog boravka u 
Smiljanskom Polju. Kasnije nisam bila u prilici saznati kako je provedena ostavinska rasprava.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:33:42



Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog Polja kod Gospiæa 39

imovine. Prvu godinu nakon muževe smrti diver Joso obrađivao je i njezin dio zemlje, 
a od 1991. godine brigu o tome preuzimaju njezini zetovi. Iako su interno podijelje-
ni, i dalje rade zajedno, odnosno pomažu jedni drugima po potrebi, ali sada svatko 
ubire prirod sa svojega dijela zemljišta. Premda će se zadruga ubrzo i formalno sudski 
podijeliti, njihov se način života nije bitno promijenio. Diobom su vjerojatno željeli 
za života raščistiti pitanje imovine, oko čega su se složno i bez poteškoća dogovorili. 
Noviji naraštaji ove obitelji izdvojili su se iz zadružne obitelji još za njezina trajanja, 
pa Roža, njezini sinovi i snahe vrlo vjerojatno nisu htjeli njima prepustiti brigu oko 
podjele imovine.

Možda su se i pribojavali mogućih poteškoća oko podjele imovine, budući da naj-
mlađi naraštaji zadruge Rukavina-Jauci, premda potječu iz zadruge, kao odrasli ljudi 
više ne žive ovim načinom života i zasigurno ih ne prožima duh zajedništva kojim je 
bio obilježen život njihovih roditelja. Sloga je bila bitna karakteristika zadnje grane 
zadružne obitelji Rukavina-Jauci sve do njezine diobe. Zahvaljujući samo toj rijetko 
održivoj osobini u civilizacijskim uvjetima suvremenog svijeta, zadružni oblik života 
opstao je u ovom dijelu Like gotovo do kraja drugog tisućljeća. Kada su procijenili da 
su mlađi naraštaji okrenuti drukčijem shvaćanju obiteljskog života, odabrali su pravi 
trenutak, koji su odgađali što je dulje moguće, da podijele imovinu složno i bez sva-
đe, onako kako su proveli čitav svoj zajednički život. Zadruga Rukavina-Jauci lijep je 
primjer opstojnosti određenoga vrijednosnog sustava, koji su njihovi preci izgrađivali 
i usadili ga u svjetonazor svojih potomaka. Roža, njezini sinovi i snahe shvatili su da 
će prihvaćanjem takvoga obiteljskog ustrojstva u mukotrpnoj svakodnevnoj borbi sa 
škrtom zemljom lakše i bolje živjeti. Tako organiziranim obiteljskim životom i radom 
pokazali su da se združenim snagama doista može uspješno gospodariti, skladno živjeti 
i potomcima osigurati pristojna egzistencija. 

Premda su se novi naraštaji ove obitelji priklonili drukčijem načinu života, životno 
iskustvo njihovih roditelja može im dati poticaja da pozitivne vrijednosti tradicijskog 
naslijeđa svojih predaka njeguju i ugrade u svoje živote, bez obzira na promijenjene 
vanjske okolnosti i drukčije organiziran obiteljski život.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:33:42



40 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:33:42



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 41

2.4. Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta

2.4.1. Uvod

Podaci koje sam 1981. godine prikupila o dvjema zadružnim obiteljima na podru-
čju Krivoga Puta, u okviru istraživačkog projekta Seljačke obiteljske zadruge Od-

sjeka za etnologiju Filozofskog fakulteta, vrlo su dragocjeni budući da je život primor-
skih Bunjevaca u obiteljskim zadrugama potpuna nepoznanica. Premda je već i u to 
vrijeme bilo poteškoća u pronalaženju kazivača koji bi o tome mogli dati podatke, 
ipak je bilo moguće nešto saznati o zadružnom životu među stanovništvom ovoga 
podneblja. Stoga sam se odlučila za usporedni prikaz dviju tom prigodom istraženih 
zadruga s područja Krivoga Puta: Prpić-Grgajice u selu Kosovoj Buljimi i Tomljanović-
-Puljiz u selu Podbilu. Iz spomenutih razloga prikupljeni podaci nisu uvijek potpuni. 
Osobito su manjkavi podaci o zadruzi Tomljanović-Puljiz, budući da kazivač Milan 
Tomljanović nije bio previše zainteresiran za razgovor, a njegova brata Franu nije bilo 
moguće ispitati jer je u vrijeme ispitivanja bio odsutan.

Zadruga Prpića iz Kosove Buljime nazivala se vamilija Prpić-Grgajice, dok su je sami 
zadrugari među sobom zvali naša vamilija. Nadimak Grgajice potječe od imena pradje-
da kazivača koji se zvao Grgo. Svaka obitelj imala je svoj nadimak jer je u selu bilo čak 
osam obitelji Prpića, a četiri kuće bile su u bliskome srodstvu. Vamilija Prpić-Grgajice 
nije klasičan primjer zadruge, kao što ih već odavno u ovome kraju nema. Potomak 
zadruge Mirko Prpić je u vrijeme ispitivanja živio u Senju.1 Njegovo pamćenje seže do 
pradjeda Grge, kojega pamti samo po tome što je za 20 litara ječma kupio 20 kosaca 
zemlje (8 – 9 jutara), livada i oranica. Imao je samo jednoga sina, Grgu, jer je umro 
mlad, u četrdesetoj godini života. Majka mu se preudala u susjedno selo Vratarušu i 
po njoj ima dva brata s kojima nije živio u zajednici. Grgo je imao 4 – 5 godina kad 
mu je umro otac i živio je sa stricem Ilijom koji ga je odgojio u svojoj zadruzi. Ilija je 
živio u zajednici sa svojim bratom. Nakon ženidbe Grgo se odvojio od njih i sagradio 
kuću za sebe i svoju ženu. Imao je šesnaestoro djece, od kojih je samo četvero ostalo na 
životu, dva sina, Mile i Stipe, i dvije kćeri, Kata i Mara. Ostalu djecu Mirko ne pamti 
jer su ubrzo nakon rođenja umrla. Mile, Grgin sin i otac kazivača Mirka i Jose Prpića, 
i njegov brat Stipe osnovali su svoju vamiliju nakon očeve smrti. Dok je još Grgo bio 
živ, Mile je dosta putovao za zaradom. Za vrijeme Prvoga svjetskog rata od 1914. do 
1918. godine bio je u Rusiji u zarobljeništvu. Nakon 1918. godine opet je išao na front 
i bio u zarobljeništvu u Italiji i Francuskoj. Zatim je od 1924. do 1925. godine, tražeći 

1 Mirko Prpić bio je glavni kazivač, a u ispitivanju su sudjelovali još i njegova žena Ika i brat Joso.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:42



42 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

posao, putovao po Srbiji, Crnoj Gori i drugdje po Kraljevini Jugoslaviji. Nakon očeve 
smrti više nije izbivao od kuće jer je preuzeo gospodarenje u vamiliji. Stipe je kao zidar 
stalno putovao po Jugoslaviji, a kući je dolazio kao gost po mjesec dana. Nije slao novac 
u kuću jer se nije smatrao članom zadruge. Počeo je putovati vrlo mlad i nije se ženio. U 
zadružnoj kući imao je svoju sobu u kojoj je, kad je bio odsutan, što je i bilo najčešće, 
spavao njegov brat Mile sa ženom. Mirko je također već s 12 godina krenuo trbuhom 
za kruhom. Najprije je bio u Našicama, gdje je kuhao za brigadu 6 mjeseci. Ponovno 
je krenuo s 18 godina, najprije po Srbiji kao naučnik kod zidara 1 – 2 godine, potom 
po Crnoj Gori dvije godine i po Sloveniji 4 – 5 godina. Prije nego što je postao zidar, 
Mirko je u Senju izučio stolarski zanat. Time se bavio u kratkim intervalima kad je 
boravio kod kuće. Pravio je mrtvačke škrinje i djevojačke ormare od javorovine i ljesko-
vine. Povremeno bi s putovanja dolazio kući na mjesec-dva. Godine 1937. došao je iz 
Slovenije i stavio si žrvanj za vrat (oženio se). Ponovno je otišao za Sloveniju, a zatim i u 
Njemačku, gdje ga je zatekao rat. Vratio se kući 1944. godine i nakon toga je do diobe 
ponovno zbog posla putovao po Srbiji i Bosni. Njegov brat Joso počeo je putovati u 
potrazi za poslom sa 16 godina. Bio je u Srbiji i u Njemačkoj. Do diobe je došlo 1947. 
godine, godinu dana prije nego se Joso oženio. Svi su zajedno živjeli u jednoj kući u 
dvjema sobama, dok su inače u selu u velikim vamilijama svi živjeli u jednoj sobi.

 Prilog 3. Rodoslovlje zadruge Prpić-Grgajice (sastavila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:44



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 43

Budući da se zadruga sastojala samo od živućih roditelja i jednog oženjenog brata 
kroz dva naraštaja, ne bismo je zapravo niti mogli smatrati zadrugom u pravom znače-
nju te riječi. Mogli bismo je označiti krnjom zadrugom, budući da nije zadovoljavala 
sve kriterije koji jednu obitelj čine zadružnom, premda su je zadnji potomci zadruge 
takvom smatrali. Težak život očito je zahtijevao da muški članovi obitelji putuju u 
potrazi za poslom, pa je tako, primjerice, Mirkov stric Stipe zbog čestog izbivanja bio 
oslobođen obveza prema zadruzi.

Zadruga Tomljanovića u selu Podbilu iz zaseoka Tomići nazivala se zadruga ili 
vamilija Tomljanović-Puljiz(ova).2 Puljiz je nadimak obitelji, budući da je to prezime 
u selu vrlo često. Za obitelj Puljizovih govorilo se da su ovamo došli iz Karlobaga, ali 
se više ne zna kada je to bilo. Ivan Tomljanović nije živio u zadruzi sa svojom braćom 
budući da su se ona školovala i raselila. Živio je sam sa svojom ženom i sinovima 
Grgom, Milanom i Franom. Ivan je umro u 27. godini života, a sinovi Grga i Milan 
ostali su u zajednici s majkom i nakon ženidbe. Frano nije bio oženjen dok je trajala 
zadruga. Odijelili su se 1936. godine. Milan se uz poljodjelstvo bavio i zidarskim i 
šumarskim poslovima, radio je na izgradnji cesta i tunela. Znao je izbivati po 2 – 3 
mjeseca, ponekad i po 2 – 3 godine. Putovao je po Hrvatskoj i Srbiji.

Prilog 4. Rodoslovlje zadruge Tomljanović-Puljiz (sastavila M. Černelić)

2.4.2. Zadružna imovina

Obje obitelji posjedovale su zemlju koju su naslijedile od svojih pradjedova, budući 
da se zemlja nije kupovala. Zadruga Prpić-Grgajice imala je 20 jutara zemlje.3 Najviše 

2 Selo Podbilo sastoji se od 7 zaselaka: Cupići, Tomići, Panjići, Žuljevići, Marketići, Plemići, Šolići i 
Matići.

3 Kazivač Milan Tomljanović tvrdio je da ne zna koliko je zemlje njegova zadruga posjedovala, no naj-
vjerojatnije to nije želio reći.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:45



44 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

je bilo pašnjaka (pašanica, pašinac) i livada (košanica), oranica, nešto ledine i šume. 
Vode nisu imali, osim na dvama mjestima lokve s vodom zvane Liskovac i Grebenjača 
(Kosova Buljima), te Danilovac i Dražica (Podbilo). Nazivi pojedinih parcela livada i 
oranica zadruge Prpić su sljedeći: Buljik, Šimunova njiva, Latica, Prisadnjak, Buljmice, 
Zapadak, Bradva, Ograda, Livada, Jaruga, Dolac, Pleća, Poležina i dr., a zadruge Tomlja-
novića: Duboki dolac, Rubanuša, Greben, Šabovac, Čimarova draga, Laćevac, Krč, Ruglo, 
Paljevina, Draga, Zaglavica, Pekuša, Vršale, Alino bilo, Podastan, Šelimbaša, Paljenik i dr.

2.4.3. Kuæa i kuæište zadruge Prpiæ-Grgajice

Zadružna kuća Prpića u Kosovoj Buljimi bila je u vrijeme ispitivanja srušena. I nakon 
diobe članovi zadruge ostali su u njoj živjeti 2 – 3 godine i za to vrijeme svaka je obitelj 
izgradila sebi nove kuće. Rekonstrukcija kućišta napravljena je prema sjećanju Mirka 
Prpića. Okućnica se sastojala samo od kuće i šterne (bunara). Kuća je bila zidana od 
kamena na kat, krov pokriven šimlom, tankim širokim daskama. Stepenicama se uspi-
njalo na balaturu, ulazni trijem u kuću. U gornjem se dijelu kuće u sredini nalazila 
kuhinja te dvije sobe sa svake strane. Inače su u selu sve velike vamilije imale samo jednu 
zajedničku sobu za sve članove. Cijelom dužinom sobe prema cesti prostirala se šupa, 
otvorena, na četiri stupa, natkrita krovom od šimle. To je bilo spremište za kola i poljske 
alate. Ispod svake sobe bila je štala, a ispod kuhinje konoba, u koju se ulazilo stubama s 
balature. U jednom uglu kuhinje nalazio se špajz, posebna manja prostorija.

U kuhinji je do 1927. godine bilo ognjište. Sastojalo se od daske prosječene na 
sredini gdje se stavila zemlja. Iznad ognjišta visile su komoštre na drvenoj motki hrljiki. 
Na komoštre bi se objesio bakreni lonac zvan kaštrola, u kome se kuhalo. Na ognjištu 

Prilog 5. Tlocrt kuće i kućišta zadruge Prpić-Grgajice (izradila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:46



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 45

su bile tronoge. Pod njih se stavljala žeravica i tako se kuhalo na samome ognjištu. 
Kuhinja je bila sagrađena na štuk, bez tavanice. U špajzu se držalo piće u kredencijama 
i sve potrepštine za kuhanje. Uz špajz su u kuhinji bile police za posuđe kao i pregrade 
za poklopce.

U jednoj od soba koju su zvali Stipina soba, budući da je u njoj boravio Stipe kad 
je povremeno dolazio kući, nalazila se visoka željezna peć i četiri kreveta. U toj je sobi 
inače spavao Mirko sa ženom jer je Stipe obično kratko vrijeme provodio s obitelji. 
Drugu sobu su zvali naša soba. Tu su spavali otac, majka i djeca. Bila su dva do tri 
kreveta. Djeca su spavala na podu od jelovih dasaka na biljcima. U našoj sobi je bila 
peć od pečenih cigala u koju se ložilo iz kuhinje. 

U konobu se stubama silazilo s balature. Tu se držalo kiselo zelje i ostalo povrće za 
zimu. Tu je bila i pregrada za krumpir zvana klitar. Inače se krumpir držao još i vani jer 
sav nije mogao stati u klitar. Iskopao bi se trap, okrugla jama u koju se stavljao krumpir, 
a odozgo se pokrio daskom i prekrio zemljom. Tako se krumpir čuvao preko zime do 
proljeća. Ispod svake sobe bile su štale s odjeljcima za ovce, krave, konje i magarce. 

Na tavanu kuće držalo se sijeno i žitarice u bačvama, svaka vrsta zasebno. Hrana i 
kukuruz u manjim količinama su također bili pohranjeni na tavanu. Tu su se držali i 
plugovi, ili vani na otvorenom, ovisno o vremenskim prilikama.

Pred kućom je bila šterna, iz koje se kalala (vadila) voda kalačom, limenim vedrom na 
lancu, koje se izvlačilo rukom. Šterna je izvana ozidana kamenom, a iznutra cimentom.

Kuća smještena uz cestu nije bila ograđena, a iza kuće bila je bašća.

2.4.4. Kuæa i kuæište zadruge Tomljanoviæ-Puljiz

Zadružna kuća Puljizovih sastojala se od kuhinje i sobe. Kuća je i u vrijeme ispitivanja 
postojala, samo što je tada već bila preuređena (sl. 8). Štala je bila zasebna prostorija i 

Sl. 8. Preuređena stara zadružna kuća Tomljanovića (snimljeno 1981. godine)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:46



46 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

od nje je kasnije napravljena kuća za najstarijeg brata. Odmah uz kuću koja je pripala 
Frani, Milan je sebi izgradio novu kuću. U vrijeme ispitivanja više nije živio u selu, 
već u Senju. U staroj kući živjeli su Frano i njegova žena, kao jedini stalni stanovnici 
zaseoka Tomići u Podbilu.

Pod u kuhinji bio je zemljani, a odozgor su bile grede. Do diobe je u kuhinji bilo 
ognjište. Bilo je četvrtasto ozidano, s komoštrama koje su bile obješene o motku zvanu 
varalica. Uz ognjište je bila lopata za zgrtanje žari zvana ožak. U kuhinji je bila udubi-
na u zidu koja je služila kao polica za posuđe. Ispod sobe u kojoj su svi zajedno spavali 
bila je konoba. Odmah iza kuće bila je štala. Sastojala se od jedne prostorije, a pojedi-
ne vrste stoke bile su jedne od drugih odijeljene pregradama. Uz štalu je bila kamena 
šterna s urezanom godinom izgradnje – 1863. Naziv za dvorište je prikuća. Dvorište 
nije bilo ograđeno. Blizu kuće bilo je posađeno nešto voćaka, a u blizini je bio i vrt na 
parcelama Danilovac, Podvoda i Krč.

2.4.5. Zagrijavanje i osvjetljavanje prostorija

Grijali su se bukovim drvima iz državne šume. Bio je određen otkaz drva (količina 
koja se daje za svaku kuću).4

Kuća se osvjetljavala svjetiljkama na petroulje, a za štalu su se rabile zatvorene svje-
tiljke s ručkom zvane šišmiši. U zadruzi Prpić-Grgajice su se, kada nije bilo petroleja, 
upotrebljavale i uljane lampe zvane uljarice. Imale su pamučni fitilj zvan nosić. Ulje ili 
mast bi se nasuli u limenu posudicu te bi se potpalio pamučni fitilj. Osim toga bilo je 
i lučerni. Kada nije bilo ni petroleja ni masti, upalila bi se lučerna, koja se sastojala od 
jelove grane zvane smugor, koja je dugo svijetlila. Podaci o rasvjeti i nazivima za rasvje-
tna tijela u zadruzi Puljizovih donekle se razlikuju. Ako nije bilo petroleja, palila se luč. 

4 Za zadrugu Tomljanović-Puljiz nema podataka o zagrijavanju zadružnih prostorija.

Prilog 6. Tlocrt okućnice zadrugeTomljanović (izradila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:47



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 47

U kanticu bi se stavila svinjska mast i uronio pamučni kostinj koji gori. Tko je imao 
pčele, upotrebljavao je i svijeće od voska zvane milikerce, a ponekad i laterne od lima.

2.4.6. Zasebno vlasništvo

Podaci o zasebnom vlasništvu razlikuju se u dvjema istraženim zadrugama. 
U zadruzi Prpić-Grgajice zasebno vlasništvo činila je jedino prćija, a to je ono što je 

djevojka udajom donosila u vamiliju. Obično je majka za kćer uzgojila kravu. Krava je 
na sebi nosila prćiju, tekstilne predmete kao što su bili biljci, plahte, prekrivači, odjeća. 
Krava bi se nastavila hraniti od zadružne hrane. Mlijeko koje je krava davala pripadalo 
je zajednici, dok bi tele žena prodala i raspolagala dobivenim novcem. Njime je kupo-
vala odjeću za sebe, svojega muža i djecu. Krava je bila na zajedničku korist, a tele je 
pripadalo vlasniku. Prćija je mogla biti i komad zemlje. Ta je zemlja postala zadružno 
vlasništvo, zajednički se koristila. U slučaju diobe taj bi komad zemlje pripao mužu i 
ženi, povrh zemlje koja se kao zajednička dijelila između obitelji.

Prema Milanu Tomljanoviću u zadruzi Puljizovih nije bilo zasebna vlasništva. 
Jedino je dota bila vlasništvo žene. Pod dotom se podrazumijevalo sve što je žena uda-
jom donosila u novi dom: štramac za spavanje, biljac, prešlica. U slučaju da je žena 
ostala udovica i da se ponovno udala, odnosno otišla iz zadruge, svoju je dotu nosila sa 
sobom. Kod Puljizovih drugog oblika privatnog vlasništva nije bilo, ali je u selu bilo 
zadruga u koje je žena kao dio dote donijela i komad zemlje ili blago.

Tkalački stan zadruge nisu imale jer se u ovome kraju nije tkalo ni u starini, već se 
odjeća kupovala. Svaka žena imala je vlastitu prešlicu kao dio svoje prćije, odnosno dote.

2.4.7. Gospodarenje

U zadruzi Prpića držali su 5 – 6 krava, 2 – 3 prasca, po 15 ovaca i jednog magarca. 
Ovce su imale svoju gajbu u štali. Bio je po jedan bik za dva do tri sela. Zadruga 
Tomljanovića imala je 4 – 5 krava, 1 – 2 svinje, 15 – 20 ovaca i 1 – 2 konja. Obje su 
zadruge imale kokoši, pse i mačke.

Od oruđa su obje zadruge posjedovale drveni plug i kola.5

Blago se izgonilo na pašnjake, kako Milan Tomljanović kaže, na ispašinac. To je 
bio posao uglavnom predškolske djece, ali i nešto starije kada nisu bila u školi. Zimi i 
ujesen blago bi po cijeli dan bilo na paši, a ljeti od jutra do 10 – 11 sati (Mirko Prpić: 
vraćaju se kući na popas), a predvečer kada sunce popusti, ponovno se goni na pašu.

U zadruzi Prpić-Grgajice mlijeko su trošili i prerađivali ga. Pravili su sir od teletije 
mirice (želuca) kao sirišta. Kada se usiri, izažima se rukama i zamota u krpu, oblikuje 
i stavlja na tanjur za upotrebu, a ako se ostavi za kasnije, još se i osuši. Putar se meja 
(inf. mesti) u stapu pomoću mećaje. Mlijeko se prodavalo. Stanovnici Krivoga Puta 

5 Prema kazivanju Mirka Prpića drveni plug sastojao se od ručica, gredelja, noža, plaza (na stranu) i crtala. 
U zadruzi njegove obitelji imali su i jednu drvenu branu. Sastojala se od dasaka, a odozgo su bila tri 
deblja drveta s klinovima. Otraga su bile pričvršćene grane, na to se stavio kamen ili je nejako dijete 
sjelo da pritisne zemlju.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:33:47



48 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

prodavali su mlijeko u Senju. Transportiralo se u kantelatama (limenim kantama) na 
magarcu, a tko ga nije imao, na leđima. Žene su rano ujutro, oko 4 – 5 sati raznosile 
mlijeko. To je radila majka, čak i baba, uglavnom starije žene, a gdje ih je bilo, i dje-
vojke. I u zadruzi Puljizovih pravili su se sir, kiselina i maslac, ali se mlijeko i mliječni 
proizvodi nisu prodavali.

Od ovčje vune žene su plele čarape, maje i štrample za potrebe članova zadruge. 
Prpići su nešto vune prodavali, za razliku od Tomljanovića. Ovčje se meso stavljalo 
na dim. Meso su dimili nad ognjištem.6 Obje su obitelji držale prasce samo za vlastite 
potrebe, da imaju dovoljno suha mesa i masti preko godine.

Lovom i ribolovom nisu se bavili. Tomljanovići se nisu bavili niti pčelarstvom, dok 
je u zadruzi Prpića uzgoj pčela bio važna privredna grana. Imali su 2 – 3 ulišta i 10 
– 15 rojeva pčela. Pčele su držali pred kućom, a u jesen i zimu na podu (tavanu).7 Med 
se prodavao, a zaradom je raspolagala zajednica.

Od žitarica su uzgajali pšenicu, ječam i zob, a Tomljanovići su uzgajali još i nešto 
kukuruza i jeldu za svinje. Zemlja je bila pogodna za uzgoj kukuruza, ali se sijalo malo 
zbog jakog vjetra. Imali su vrta blizu kuće. Od povrća su sadili krumpir, grah, zelje, 
blitvu, kumiradu (korabu), ripu, mernu (mrkvu).8 

Najveći je dio zemlje zadruge Prpić-Grgajice bio pod pašnjacima i livadama. Go-
dišnji urod pšenice prosječno je iznosio 2 – 3 kvintala (1 kvintal = 100 kg), 6 – 7 
kvintala ječma i 1 – 2 kvintala prosa. Žito se nije prodavalo, već se, ako je bila nero-
dna godina, do 60 % kupovalo. Ako je urod bio bolji, manje se kupovalo, ali se uvijek 
moralo dokupiti jer nije bilo dovoljno dobre zemlje za uzgoj žitarica. Namjena pojedi-
nih parcela oranica se mijenjala, tako da je, primjerice, jedne godine na komadu zemlje 
bilo ječmište (parcela zasijana ječmom), a druge godine krumpirište (parcela zasađena 
krumpirom). Zemljište se đubrilo. Đubar se vozio kolima iz štale. To je bilo grabovo, 
jasenovo, kljenovo ili lipovo lišće zvano šušanj, koje je bilo pod blagom. Pokupilo bi 
se u šumi i u jutanim vrećama nosilo pod blago u štalu. Tko nije imao kola, nosio bi 
đubar na magarcu ili na konjima. Đubrenje zemlje trajalo je tri dana.

Žetva je trajala 3 – 4 dana i taj su posao obavljale žene.9 Kosidba je trajala i više od 
15 dana. Žito se vršilo konjima,10 zatim se vijalo na vjetru.11 U vamiliji Prpić-Grgajice 

6 Prema Milanu Tomljanoviću neki su u selu Podbilo imali posebno zidane bajte za dimljenje i sušenje mesa.
7 Rojeve su kupovali ili su ih tražili u šumi. Odrezali bi panjeve s pčelama, donijeli ih kući, kadili pčele 

(istjerali ih iz panja tako da su zapalili krpu) i istresali u košnice zvane ulišta. Ulišta su četvrtasta, od 
dasaka s otvorom pri dnu zvanim leto, a odozgo je poklopac koji se može podignuti. Pedesetih godina 
počeli su upotrebljavati moderne košnice koje se zovu šniderke.

8 O uzgoju povrća nema podataka za zadrugu Prpić-Grgajice. Voće nisu uzgajali. Do 1937. godine imali 
su samo divlju trešnju. Tek nakon diobe zadruge počeli su se baviti voćarstvom. Tomljanovići također 
nisu imali posebni voćnjak, već su u blizini kuće zasadili koje drvo jabuke i šljive.

9 O žetvi nema podataka za zadrugu Puljizovih.
10 Na sredini guvna na dijelu ledine zatuče se stožen (Kosova Buljima) ili stožer (Podbilo), drvena motka, 

i privežu 2 – 3 konja tako da budu jedan do drugoga. Jedan ih čovjek kandžijom tjera po žitu. Milan 
Tomljanović istaknuo je da se žito po kome konji gaze zove vršaj i da se nakon 15 – 20 minuta konji 
kreću u suprotnom smjeru da im se ne zavrti svist. Kad konji dobro izgaze žito, onda drugi čovjek vila-
ma protresa žito i preokreće ga. Po tri puta se tako okretalo.

11 Žito se drvenom lopatom skrenulo kraju kad je vitar puva (M. Prpić). Kada žito odvojeno od pljeve 
padne na hrpu, granom zvanom šujica odvaja se preostala pljeva u slučaju da se nije sasvim odvojila

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:33:48



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 49

žito se nakon vijanja vezivalo u jutane vreće i nosilo kući, gdje se ostavljalo u badnjevi-
ma na tavanu. Za vrijeme Prvoga svjetskog rata žito se mljelo na žrvnju, ali su se manje 
količine mljele i na mlincu za kavu. Žrvanj nije imala svaka obitelj, pa tako ni njihova 
obitelj, te su morali davati ujam da im se žito samelje. Na 10 kg davalo se 1,5 kg žita 
na ujam, a još je k tome svatko sam sebi mlio žito. Plaćala se samo uporaba žrvnja. Iza 
Drugoga svjetskog rata koristili su se mlinovi na vodi kod Jurjeva pod Krmpotama. 
Plaćalo se za šolde ili na ujam, 2 – 3 litre za 50 kg žita. Vamilija Tomljanović-Puljiz žito 
je mljela u mlinu na Žrnovici kod Kljenovice, kod gazda Barbića. Za uporabu mlina 
plaćao se ujam, 2 – 3 kg na 100 kg žita.12

U zadruzi Tomljanović-Puljiz za trgovinu je bio zadužen gospodar kuće. Prodavao 
se krumpir, zelje, drva iz šume, janjci, telad, krave u Senju, a prodavali su i konje 
kad bi ostarjeli, u Brinju i Otočcu. Povremeno bi i prekupci dolazili u selo i otku-
pljivali. Novac od trgovine skupljao se u zajedničku blagajnu i njime se po dogovoru 
kupovalo sve što je bilo potrebno ukućanima. U zadruzi Prpić-Grgajice prodavalo se 
samo mlijeko, med i nešto vune. U objema zadrugama kupovali su se sljedeći artikli: 
brašno, šećer, sol, duhan, petrolej, odjeća i obuća. Obuću su kupovali kod opančara 
u Senju. Tomljanovići su obuću kupovali još i u Sloveniji, a teretne opanke za rad 
nabavljali su od gantara. U Podbilu je bio i šusteraj, pa su i tu nabavljali kožne opan-
ke. Članovi zadruge Prpić-Grgajice su do početka Prvoga svjetskog rata sami izrađivali 
drvene opanke.13 Osim spomenutih artikala Prpići su kupovali još i ječam i grah, a 
Tomljanovići mlade prasce.

Do novca se u objema zadružnim obiteljima dolazilo zaradom stečenom izvan 
zadruge, a ne od poljoprivrede i stočarstva. Jedino su Puljizovi, kako je već spomenuto, 
prodavali neke artikle i nešto stoke, a Prpići samo mlijeko. Prehrambene potrebe zado-
voljavale su se pretežito vlastitom proizvodnjom, premda to nije uvijek bilo dovoljno. 
U objema zadrugama sve je troškove snosila zajednica, budući da je svaki član zadruge 
sav zarađen novac davao u zadrugu. Gospodar je određivao koliko će se trošiti i u koje 
svrhe. Novac je bio kod njega, a kada je bio odsutan, njegova je žena čuvala novac. 
Milan Tomljanović slao je novac gazdarici i ona je njime raspolagala i određivala u 
koje će se svrhe upotrijebiti, budući da je gazda njihove zadruge mlad umro. Dok je 
bio živ, čuvao je novac i o svemu vodio računa zajedno s gazdaricom.

2.4.8. Život u zadruzi

Zadrugu su nazivali vamilija, a starješina je bio gospodar kuće. Gospodar ili gazda bio je 
otac, najstariji član zadruge. Mirko Prpić naglasio je kako su brojnije zadruge nazivali 
i velikim vamilijama, a svoju su zadrugu zvali naša vamilija. Ako je domaćin zadruge 

 na  vjetru. M. Tomljanović precizirao je da je jedna žena bacala, a druga bi stavila na sebe plahtu ili 
neku drugu tkaninu da ne pada pliva po njoj, i odvajala ostatke pljeve granom zvanom šulj.

12 Neke obitelji u selu imale su svoj ručni žrvanj.
13 Opanci su se izrađivali na sljedeći način: izrezala bi se stopa od drveta, koža bi se privratila naopako, 

oko oboda bi se čavlićin za drvo pričvrstila tzv. praćica (vijenac).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:33:48



50 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

bio otac, ukućani su ga zvali još i dida ili ćaća. Ako otac nije živ, rukovođenje zadru-
gom preuzima najstariji brat. Ako je gospodareva žena sposobna, i ona može postati 
gospodaricom. U zadruzi Tomljanović-Puljiz majka je postala gospodaricom jer su djeca 
još bila nejaka kad im je umro gospodar. Gospodarica je upravljala i određivala što će 
se raditi, brinula je o blagu, a sinovi su joj u tome pomagali.

U zadruzi Prpić-Grgajice zadaci gospodara bili su da pomaže u poslu, da vodi eko-
nomiju i plaća porez. On je raspolagao imovinom. Vodio je brigu o blagu, a kad je on 
umro, to je zaduženje preuzeo najstariji sin. Ostali nisu bili upućeni u taj posao jer su 
uglavnom bili odsutni. Gospodar nije nikoga kažnjavao, ali ako je netko bio neposlu-
šan ili je odbijao posao, vikao je i psovao ga i dotični se morao vratiti u štos, pokoriti 
se njegovoj volji. U načelu se malo griješilo, svatko je svoj dio posla savjesno obavljao. 
Ništa se nije odlučivalo bez znanja i dopuštenja gospodara.

Gazdarica je u objema zadrugama bila gazdina žena, s tom razlikom da je u zadruzi 
Puljizovih dosta brzo preuzela i gospodarevu ulogu zbog njegove prerane smrti. Ona 
je obavljala sve kućanske poslove: kuhala je i posluživala oko stola, pekla kruh, kupila 
jaja i vodila brigu o djeci. Gazdarica je u kući bila zvana planinka. Ako nije mogla 
obaviti sama sve te poslove, po potrebi bi ju zamijenile kći ili nevjesta. Ostale su žene 
radile u polju. Rublje su žene prale po dogovoru. U zadruzi Prpića katkada je i taj 
posao obavljala gazdarica, a žene su uglavnom radile u polju, jer muškaraca nije bilo 
kod kuće. Sav se posao obavljao po dogovoru. Netko bi otišao k blagu, a uvečer su 
sve žene pomagale svekrvi kod kuće. Najviše je posla imala mlada nevjesta jer je ona 
od početka trebala pokazati kakva je kućanica i kuharica. Kod Prpića je domaćinova 
žena postala gospodar nakon njegove smrti. Ako zna upravljati imanjem, onda ona i 
upravlja, a ako tome nije vična, taj dio posla preuzima najstariji brat.

Gospodar je navečer izvršio raspored poslova u polju, svakome je odredio što će 
raditi, a o kućnim su se poslovima žene međusobno same dogovarale. O djeci su bri-
nuli svi zajedno, najviše stariji. Svi članovi zadruge Tomljanović-Puljiz, koja je rano 
ostala bez gospodara, također su se navečer dogovarali o podjeli posla za sutradan, a 
gazdarica je određivala što će se raditi. Nije bilo neke određene podjele posla. Žene su 
se također međusobno dogovarale oko svojega dijela posla. Gospodarica je određivala 
što će se kuhati.

Radilo se i za nadnicu, koja je bila niska, no u zadruzi Prpić-Grgajice zadrugari su 
sve poljodjelske poslove obavljali sami bez najamnika.14 U obama selima organizirala 
bi se moba pri većim poljodjelskim poslovima kao što su košnja i žetva. Tada bi suse-
ljani išli jedan drugome u zamjenu.

U zadruzi Tomljanović-Puljiz ustajanje je ljeti bilo u 3 – 4 ure, a zimi oko 6 sati. 
Spavati se išlo oko 9 – 10 sati, a žene nešto kasnije. Zimi se toga nisu strogo pridr-
žavali. Ujutro rano je bio ručak, a oko 9 sati veliki ručak, u podne užina, oko 4 – 5 

14 Ako netko nije imao orača, zvao bi onoga tko ima konja ili vola i kola. Ako su to bili poznati, radili su 
im džabe, u suprotnom bi im se platilo po 100 dinara za cijeli dan. M. Prpić nije precizirao u kojem 
se razdoblju toliki iznos plaćao najamniku. Konji su se uprezali u ajam, a štranjge (uzde) za varigu 
(motku), dok su se volovi uprezali u aram (jaram).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:33:48



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 51

sati mala užina i navečer večera. Takav je red bio ljeti kad se puno radilo, a zimi su 
bila samo tri glavna obroka. Hranu je majka nosila u polje na leđima u torbi od vune 
ili na konjima ako je polje bilo daleko. Kad se radilo na udaljenom komadu zemlje, 
znalo se spavati u šumi tako da se ujutro što ranije počne s poslom. Nije bilo posebno 
određeno gdje će tko sjediti za stolom. Ranije se jelo iz zajedničke zdjele, a kasnije 
svatko iz svojega pladnja.

U zadruzi Prpić-Grgajice ustajanje je ljeti bilo u 3 sata, a zimi oko 7. Na spavanje 
se i ljeti i zimi išlo u 8 – 9 sati. Zimi su se muškarci katkada kartali, a žene su prele i 
plele, pa bi se u tom slučaju išlo kasnije na spavanje. Kada su ljeti bila prela, ne bi ni 
išli spavati jer je svatko morao od ranog jutra na posao. Prvi bi ustali gazda i gazdarica. 
On se morao pobrinuti za blago, a zatim bi budio ostale. Muškarci su se uključivali 
u poljske poslove kad su došli iz svijeta. Blagom se nisu bavili jer ga nisu znali hraniti 
niti s njime pravilno postupati. Za doručak zvan ručak najviše se jelo nešto suhoga 
mesa, palente, kiseline, mlijeka. Za ručak zvan užina pripremala se tjestenina, grah, 
ječam, zelje i meso. Između ručka i užine postojao je i međuobrok, mala užina, koji se 
sastojao najčešće od sira, mlijeka ili bijele kave. Za večeru se jeo ječam, grah, tijesto, 
katkada i u kombinaciji. Za stolom je na čelu stola sjedio otac, a majka je posluživala. 
Ostali su sjedili bez posebnog redoslijeda, a djeca su se smjestila zasebno u kutu sobe. 
Kada je bila oskudacija, otac ili majka dijelili bi kruh i meso, a inače se svatko sam 
posluživao. Do 1920. godine svi su jeli iz zajedničke zemljane zdjele. Posjedali bi na 
malo nižu stolicu uokolo i jeli bi iz iste zdjele. Molitva je bila obvezna prije svakog jela. 
Molili su gazdarica i gospodar. Nedjeljom i praznicima obvezno se išlo u crkvu. U kući 
je ostajala samo ona žena koja je tada bila zadužena za kuhanje.

U vrijeme postojanja zadruge odnosi unutar nje bili su dobri. Bez dopuštenja doma-
ćina ništa se nije moglo učiniti niti bilo kamo otići. Udovica je, ako se ne preuda, dobi-
vala dio svojega muža. U protivnom je dobivala samo pokretni dio imovine (stoku). U 
tom slučaju njezino dijete dobiva očev dio. U zadruzi Prpića nije bilo domazeta.15 

Zadruga je uživala ugled u selu jer se na taj način lakše i bolje živjelo budući da je 
u ovome kraju prevladavalo siromaštvo.

2.4.9. Dioba zadruge Prpiæ-Grgajice

Bilo je više uzroka za diobu zadruge. Nesloga između svekrve i snahe bila je glavni 
uzrok diobe, budući da je život u zajednici inače osiguravao lakši i bolji život. Ako je 
jedan pametan, a svi bedasti, lako je bilo, ali ako su više njih postali pametni, nije valjalo, 
prokomentirao je Mirko Prpić. Dijelom je uzrok bila i kriza u svijetu; ako su muškarci 
u inozemstvu loše zarađivali, nisu bili u mogućnosti slati dovoljno sredstava u zadru-
gu, a ona je bez tih prihoda teško mogla opstati. To je bilo poratno vrijeme i više nije 
bilo ekonomskih uvjeta za opstanak zadruge.

Diobu su 1947. godine izvršili otac i najstariji sin. Otac je bio za diobu, a Mirko 
nije jer se bojao da se samostalno neće uspjeti održati. Nisu se dijelili sudskim putem, 

15 U drugim zadrugama u selu bilo je takvih slučajeva. O tome nema podataka za zadrugu Tomljanović- 
-Puljiz.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:33:49



52 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

već po međusobnom dogovoru. Otac i tri brata podijelili su zemlju na četiri jednaka 
dijela, bez obzira na to što je samo Mirko bio oženjen. Kuća je ostala zajednička. Ocu 
su pripala dva dijela kuće, s tim da su s njim živjeli Joso do ženidbe, a Jure do svoje 
18. godine. Mirko je sa ženom dobio sobu. Ostao je u staroj kući dok nije sagradio 
kuću za svoju obitelj 2 – 3 godine nakon diobe. Godine 1961. preselio se u Senj da 
bi školovao djecu jer više nije bilo ni osnovne škole u selu. Joso je nakon dvije godine 
napustio roditeljski dom. U vrijeme ispitivanja još su imali zemlju, ali je više nitko nije 
obrađivao, već su za nju i nadalje samo plaćali porez.

Mirko je dobio jednu kravu i konja, dok Joso i Jure nisu dobili ništa jer su bili s 
roditeljima. Ocu je pripao jedan konj i tri krave. Ostalo je oko 200 kg hrane. Mirko 
nije htio uzeti svoj dio hrane, kao ni svoj dio neobranog priroda.

Plug, kola i brana ostali su nepodijeljeni. Svi su ih i nakon diobe koristili po potre-
bi i dogovoru.

2.4.10. Dioba zadruge Tomljanoviæ-Puljiz

Do diobe zadruge došlo je zbog toga što je broj članova vamilije narastao, a svatko je 
želio biti svoj gospodar. Dioba je izvršena 1936. godine. Nije ih podijelila majka, već 
su se braća međusobno dogovorila o diobi. Zemlju su podijelili na tri jednaka dijela, 
na taj način da su svaki komad zemlje dijelili na tri dijela. Jednu parcelu dijeli jedan 
brat, drugu drugi i tako redom dok se zemlja nije sasvim podijelila. Manje parcele 
nisu dijelili, već su ih naizmjenično koristili, svake godine drugi brat. Nisu se podijelili 
putem suda, već je to bila tajna dioba. Zakonski je dioba provedena nakon Drugoga 
svjetskog rata kada su se ukidale zadruge.

Blago su dijelili na jednake dijelove po lozama. I blago su dijelili po izboru, ali tako 
da je svaki brat u tome ravnopravno sudjelovao.

Kuća je ostala najmlađem bratu Frani. Štala je pripala najstarijem bratu Grgi, koji 
si je nad štalom nadogradio kuću. Majka je po svom izboru ostala s Grgom. Zbog 
toga je Grgo dobio komad zemlje više i kravu, kojima je raspolagao do majčine smrti. 
Milan je sebi izgradio kuću pored štale preuređene u kuću. 

Obrani i neobrani prirod podijeljen je na približno jednake dijelove. Nepodijeljeni 
su ostali plug i kola kojima su se sva tri brata po potrebi i dogovoru služila.

2.4.11. Završna razmatranja

Zanimljive su pojedinosti o načinu diobe dviju prikazanih zadruga. Obje su se zadruge 
podijelile interno po dogovoru, ne i sudski. Zadruga Tomljanović-Puljiz se i formal-
no podijelila tek kad je to postalo obvezno po zakonu. I nakon diobe članovi bivše 
zadruge Prpić-Grgajice ostali su živjeti 2 – 3 godine na istom prostoru. Osim toga, po 
potrebi su zajednički upotrebljavali nekadašnji zadružni ratarski pribor, a uz to je svaka 
odijeljena obitelj Tomljanovićevih imala pravo naizmjenično obrađivati manje nepo-
dijeljene parcele zemlje. Takve okolnosti diobe ovih dviju zadruga pokazuju elemente 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:33:49



Dvije zadružne obitelji na podruèju Krivoga Puta 53

postupne diobe zadruga. Do diobe dolazi, između ostaloga, i zbog težnje pojedinih 
članova zadruge ka samostalnosti, izražene u stjecanju vlastitih prihoda (čega je dije-
lom bilo i u vrijeme postojanja zadruga), te zbog novonastalih ekonomskih prilika, 
no istodobno, može se zapaziti i određeni stupanj zajedništva i nakon diobe. Prpići su 
i dalje živjeli 2 – 3 godine u zadružnoj kući. Osim toga, njihova zadruga i u vrijeme 
njezina postojanja nije zadovoljavala sve kriterije koji jednu obitelj čine zadružnom, 
ali i u takvom krnjem obliku njezini zadnji potomci smatrali su je zadrugom. Članovi 
bivše zadruge Tomljanović-Puljiz nastavili su živjeti svi na istom prostoru: jedan brat 
pretvorio je štalu u stambeni prostor, drugi je pored nje izgradio novu kuću, a zadru-
žna kuća pripala je trećem bratu.

Zasad su to jedini podaci o diobi zadruga na ovom području i samim time zapra-
vo nema dovoljno pokazatelja o tendenciji postupne diobe zadruga u primorskih 
Bunjevaca. Ipak se i na tako malom uzorku istraživanja mogu zapaziti određeni poka-
zatelji postupne diobe kroz specifične prijelazne oblike iz zadružne u inokosnu obi-
telj. Ti su pokazatelji zanimljivi i zbog toga što su takve tendencije uočene i u nekim 
jugoistočnim dinarskim krajevima te u bačkih Bunjevaca, osobito u južnoj Mađarskoj 
(Černelić 1990:318, 320).

Postupni prijelazni oblik iz zadružnog u inokosni sustav obiteljskog života, premda 
je nastupio znatno kasnije nego što je to bio slučaj na drugim prostorima, karakteri-
stičan je i za zadrugu Rukavina-Jauci u Smiljanskom Polju u Lici (ibid. 1999a:310). 
Prema oskudnim podacima o zadrugama s područja Like, prave diobe zadruga u nji-
hovoj završnoj fazi postojanja nije ni bilo jer su se one većinom raspadale zbog loših 
ekonomskih prilika, kao i učestalih odlazaka stanovništva Like u svijet u potrazi za 
zaradom (Hećimović-Seselja 1960:15; Černelić EZ FFZ 133). Zanimljiv je i primjer 
zadruge Došena iz Brušana kod Gospića, koja je bila pred diobom još 1929. godine, 
ali je dioba odgođena, pa je zadruga smrću zadnjega gospodara prestala postojati, a 
preživjeli brat je preuzeo brigu o majci. Druge zadruge u selu su se dijelile, ali je, 
prema mišljenju kazivača Stipana Došena, jedini uzrok tome bila nesloga žena; one 
su na taj čin nagovorile svoje muževe, koji se svojevoljno ne bi odlučili na taj korak 
(Černelić EZ FFZ 134).

Premda nedostatni, podaci o diobi pojedinih zadruga u Primorju i Lici pokazu-
ju zanimljivu tendenciju opstojnosti određenih elemenata zadružnog načina života i 
nakon što su zadruge formalno prestale postojati. Za određenije zaključke o pojavi 
postupne diobe ili prirodnog odumiranja zadružnog načina života trebalo bi obaviti 
daljnja istraživanja obiteljskih zadruga i oblika njihove diobe na prostoru Primorja i 
Like naseljenom Bunjevcima.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:33:49



54 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:33:49



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 55

2.5. Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima 
Like, Primorja i Gorskog kotara

2.5.1. Uvod

Zašto govorimo samo o tragovima, a ne o bunjevačkim elementima u svadbenim 
običajima Like, Primorja i Gorskog kotara, kad se zna da su ta područja naselja-

vali Bunjevci (Pavičić 1962)? Već bi samim tim bilo opravdano govoriti o bunjeva-
čkim elementima, pa čak i o bunjevačkim svadbenim običajima na tom prostoru. Na 
nekima od tih područja više, a na nekima manje, stanovništvo se smatra Bunjevcima 
ili barem zna da pripada bunjevačkoj skupini, no tek se podrobnijim traganjem za 
određenim specifičnim elementima njihove tradicijske kulture može utvrditi čine li 
oni dio njihove kulturne baštine. Kad se zna da je riječ o skupini koja se u 17. sto-
ljeću, ako ne i prije, podijelila u nekoliko ogranaka, nije neobično da tih zajedničkih 
kulturnih elemenata nema mnogo jer su se stoljećima razvijali u različitom kulturnom 
okruženju. Ta je različitost, međutim, tek na prvi pogled izrazita; kad se malo dublje 
zagrebe po površini, može se utvrditi da zajedničkim elementima ima više traga nego 
što se to u prvi mah može uočiti.

Kad bismo se oslonili samo na ranija istraživanja običaja, kojih je bilo iznimno 
malo, te bi elemente bilo jedva moguće zamijetiti. Tek bi poneki naziv, vjerovanje, 
običaj upućivao na zajedničku baštinu, no nerijetko su isti elementi podjednako 
zastupljeni i u drugim izvanbunjevačkim hrvatskim krajevima, pa i u njihovom širem 
južnoslavenskom okruženju.

Tek su novija etnološka istraživanja ukazala na tragove specifičnih bunjevačkih ele-
menata u svadbenim običajima Like, Primorja i Gorskog kotara. Za takva se terenska 
ispitivanja valja dobro pripremiti, a katkad se tek upornim ispitivanjem kazivača može 
potaknuti njihovo sjećanje, ili, još češće, podsjetiti ih na priče o tome kako se nekada 
svadbovalo. Terenska su istraživanja u Pazarištima 1996. godine i u senjskom zaleđu 
od 1999. do 2004. godine pokazala da je takav način ispitivanja još uvijek moguć. 
Može se smatrati sretnim slučajem ako se nađe kazivač koji zna potvrditi takve, ugla-
vnom već odavno potisnute elemente običaja. Riječ je samo o pojedincima koje je 
nešto više od ostalih suseljana zanimala njihova tradicijska baština u određenim loka-
litetima ili užim regijama. 

Put do rezultata na spomenuti način nije nimalo lagan, no ipak se nakon ustrajnih 
pokušaja pokazalo da ispod površine počinju izranjati zanimljive pojedinosti. Njihove 
su potvrde u ranijim izvorima rijetke i gotovo jedva zamjetne. Ispitivanja svadbenih 
običaja na obroncima Senjskog bila uputila su na tragove specifičnih elemenata koji su 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:49



56 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

zajednički svim bunjevačkim granama i ujedno distinktivni u odnosu na druge zaje-
dnice. Takvi elementi relevantni su u komparativnim istraživanjima kojima se nastoje 
utvrditi etnogenetski procesi. 

2.5.2. Svatovska èast kuma u primorsko-lièkih Bunjevaca

Već su i ranija istraživanja ukazala na važnost uloge kuma u nekim krajevima Like, 
Primorja i Gorskog kotara (Černelić 1991:37-38; ibid. 1991a:183-184). Ipak su tek 
najnovija terenska istraživanja jasno potvrdila da taj časnik ima ulogu svatovskog sta-
rješine na bunjevačkim područjima Like u Pazarištima i u Sv. Roku te na području 
Senjskog bila u sjevernom Velebitskom podgorju (Černelić 1996; Japunčić 1998:266; 
Birt et al. 2003:490). Podaci o tome za Sv. Rok nisu sasvim izravni (Na čelu je kum, 
koji je središnja osoba u svatovima... tu je i stari svat, jer se kum ne može o svemu brinuti), 
a važnost uloge kuma može se iščitavati i iz konteksta opisa svadbenih običaja.

Dijelom je i na etnološkoj karti uočljiva zastupljenost te kumove uloge u Lici i 
Gorskom kotaru (Černelić 1997, etnološka karta 3). Osim toga i drugi izvori, pogla-
vito arhivski, potvrđuju njezinu širu pojavnost na tom prostoru i u Primorju. Osim 
spomenutih novijih potvrda u ličkih i primorskih Bunjevaca (Pazarišta, Sv. Rok, 
Senjsko bilo), ranija terenska ispitivanja potvrdila su ovu kumovu ulogu i u primor-
skih Bunjevaca u Krmpotama i Krivome Putu (gdje je to potkrijepljeno i najnovijim 
ispitivanjima) (Černelić EZ FFZ NR 109; ibid. 1999). Prema tim se pokazateljima 
može reći da je to karakteristična bunjevačka značajka kumove uloge u primorsko-
-ličkih Bunjevaca. Ovim saznanjima valja dodati i podatke o gotovo kultnom statusu 
kuma u Bunjevaca u Donjem Lapcu, gdje su uz Srbe bili manjina, u kojih je kum 
također svatovski starješina (Bonifačić Rožin IEF 327).1 Kako je već spomenuto, u 
Lici je kum u toj ulozi potvrđen i izvan užeg bunjevačkog kraja, posebice u katoličkog 
stanovništva (Černelić 1991a:183-184). Kumovu ulogu svatovskog starješine potvr-
đuju i novija ispitivanja u Ribniku kod Gospića i u selima Gacke doline kod Otočca, 
gdje tu ulogu dijele dva kuma (Černelić 1992; Friščić et al. 1999:203-204). Za šire 
područje Like ima nešto potvrda te kumove uloge i u najnovijoj arhivskoj građi, no 
ne uvijek i sasvim preciznih podataka. U ogulinskom kraju i u selima ispod Plješivice 
u sjevernijim dijelovima Like tu ulogu i veću čast od dvaju kumova ima mladoženjin 
debeli kum (Pascuttini OEKA FFZ 458; Barišić OEKA FFZ 459). Zanimljivi su i naj-
noviji podaci iz Perušića, prema kojima je zapravo teško utvrditi je li starješina svatova 
stari svat ili kum, ili možda tu ulogu međusobno dijele. Kum drži zdravice, vodi sve-
čanost, pazi na svatove, dok stari svat pazi na svatove u povorci i, uopće, održava red na 
piru... Za njega se kaže: “Mora biti sposoban, jer on zapovijeda svatovima.” Tu se njegova 
uloga djelomično preklapa s ulogom kuma (Vedriš OEKA FFZ 460). Primjera o nedo-

1 Riječ je o potvrdama u prvoj verziji seminarskog rada studentice etnologije Anamarije Vidaković od 
prije nekoliko godina. Studentica kasnije nije pohađala nastavu etnologije, pa je možda u međuvre-
menu i prekinula studij etnologije. Ovaj podatak stoga iznosim samo prema sjećanju na njezin rad u 
kojemu su značenje i važnost uloge kuma bili osobito istaknuti.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:33:50



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 57

voljno preciznom određenju uloge kuma i preklapanja njegove uloge s ulogom staroga 
svata ima i u susjednom Gorskom kotaru. U Guče Selu kod Gerova i u Mrkoplju kum 
ima ulogu stoloravnatelja i brine se za svadbeni protokol; pritom se ne ističe posebna 
uloga svatovskog starješine (Škrabalo OEKA FFZ 12; Černi OEKA FFZ 139). U 
Moravicama se naglašava kumova čast, ali je stari svat starješina u Hrvata, dok je 
u Srba svatovski starješina nevjestin kum (Poljaković OEKA FFZ 452; Vondraček-
-Mesar EZ FFZ NR 86). Dakle, prema dostupnim podacima iz upitnica EA i novijim 
terenskim ispitivanjima, u arhivskoj se građi može zapaziti da je i na širem području 
Like kum potvrđen kao svatovski starješina, posebice u katoličkog stanovništva, dok 
stari svat prevladava u toj ulozi većinom u pravoslavaca. U tiskanim izvorima tih poda-
taka nema, s iznimkom spomenute potvrde u Sv. Roku i na području Gacke doline 
(Japunčić 1998:266; Friščić et al. 1999:203-204).

Jovan Erdeljanović je krivo zaključio da u primorsko-ličkih Bunjevaca ulogu sva-
tovskog starješine ima stari svat (Erdeljanović 1930:233). Razlog je tomu vrlo vje-
rojatno taj što je Erdeljanović u svojim ispitivanjima manje obuhvaćao bunjevačka i 
uopće hrvatska područja u Lici, a ravnomjerno je donosio podatke za srpska naselja. 
Usporedno istraživanje običaja ličkog stanovništva različitog podrijetla bilo bi sasvim 
ispravno da su pritom cjelovito obuhvaćena bunjevačka područja.2 Najnovija ispitiva-
nja na bunjevačkim područjima Like ili ne potvrđuju staroga svata ili potvrde njegove 
uloge pokazuju da je postao časnik nižega ranga, njegova se uloga miješa s ulogama 
drugih časnika. Prema tim potvrdama sasvim je izvjesno da stari svat u ličkih Bunjevaca 
nije bio svatovski starješina ili je možda to mogao biti u vrlo davnoj prošlosti (Černelić 
1996; Bekavac OEKA FFZ 57).3 U susjednim primorskim bunjevačkim područjima, 
u Krmpotama i Krivom Putu, stari svat kao časnik više nije niti poznat (Černelić EZ 
FFZ NR 109; Černelić 1999). Na području Senjskog bila samo pojedini kazivači u 
Žuklju i Ljubežinama potvrđuju, uglavnom prema predaji, pojavu staroga svata, koji je 
imao ulogu sličnu kumovoj (Birt et al. 2003:491). Kum u ulozi svatovskog starješine 
specifična je pojava jer je na širem dinarskom području i na južnoslavenskom prostoru 
uopće ta uloga karakteristična za staroga svata i dio je slavenske tradicijske baštine. Ta je 
uloga kuma karakteristična i za podunavske Bunjevce (Černelić 1991a:183-184). Nešto 
se češće javlja i u Slavoniji, a sporadičnih potvrda ima na raznim stranama, nešto rjeđe 
i na matičnom bunjevačkom području: po dalmatinskom zaleđu, na Pelješcu i u sjever-
nijim dijelovima zapadne Hercegovine. Takav prostorni raspored pokazuje etnološka 
karta potkrijepljena podacima iz drugih izvora samo za neke krajeve (ibid. 1997:76-77, 
etnološka karta 3).

2 Erdeljanović se u svojoj knjizi ipak u prvom redu bavio Bunjevcima pa je stoga više pozornosti trebao 
posvetiti upravo tim krajevima Like i Primorja, pa i Gorskog kotara, koje je sasvim izostavio iz istra-
živanja. No kad znamo koji je bio konačni cilj Erdeljanovićeve studije o podrijetlu Bunjevaca, postaje 
jasno zašto je odabrao upravo ta područja (o tome više u poglavlju 5). Zbog toga je i navodio pogrešan 
podatak da je stari svat starješina svatova u primorsko-ličkih Bunjevaca. On to doista i jest u nekim 
ličkim područjima, ponajviše u srpskim mjestima. Stari svat je to i u nekim bunjevačkim naseljima, ali 
znatno rjeđe nego što je u toj ulozi potvrđen kum. Najnovija terenska ispitivanja to su potkrijepila.

3 Analiza podataka o ulogama svatovskih časnika u Lici ukazuje na preklapanja istovrsnih uloga različitih 
časnika (Lasić 1999). 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:33:50



58 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Zanimljiv je i širi prostorni razmještaj nekih elemenata kumove uloge, koji su 
potvrđeni u svim bunjevačkim ograncima, kao što su izbor krsnoga kuma za vjenčano-
ga i obrnuto, te kumova uloga nevjestina čuvara, koju u Lici najčešće dijeli s diverom, 
što je zapravo izvorno djeverova uloga (Černelić 1997, etnološka karta 3 i 4). Tako je 
u primorskih Bunjevaca djever uglavnom zadržao tu svoju izvornu ulogu (Černelić EZ 
FFZ NR 109; Birt et al. 2003:490). U Pazarištima se o tome dobivaju različiti podaci. 
U pojedinim selima kazivači tvrde da je to kumova uloga, no većina ipak ističe da on 
tu ulogu dijeli s djeverom, ili se izmjenjuju, odnosno jedno je vrijeme kum nevjestin 
čuvar, a kasnije od njega tu ulogu preuzima djever ili obratno (Bekavac OEKA FFZ 
57; Černelić 1996). U susjednom Kosinjskom Bakovcu nevjestu čuva njezin tzv. stariji 
kum, a djeveri se navode samo u smislu označavanja srodstva, dok je u selu Čovini 
kod Gospića kum nevjestin čuvar, a može ga u toj ulozi zamijeniti i djever, ako kum 
nekamo mora otići (Selišek OEKA FFZ 461; Maras OEKA FFZ 155).

 Prostorna zastupljenost izbora krsnog kuma za vjenčanog u Hrvata, prema karto-
grafskim podacima, upućuje da se ta pojava po hrvatskom etničkom prostoru mogla 
proširiti u doba migracija uzrokovanih turskim prodiranjem s istoka. Nešto više poda-
taka ima za Liku, gdje je inače češći izbor krsnog kuma kao jedinog kuma, s nešto 
potvrda alternativnog izbora krsnog ili šišanog kuma, uz po jedan takav zabilježen 
primjer u Gorskom kotaru (Černelić 1997, etnološka karta 4). Najnovija građa potvr-
đuje takav izbor kuma u tragovima i u Pazarištima, u Krivome Putu te pod Senjskim 
bilom (Bekavac OEKA FFZ 57; Černelić 1996; ibid. 1999; Birt et al. 2003:489). 
Također se u nekim novijim izvorima ističe da se za vjenčanog kuma uzima krsni 
i/ili krizmani kum (Maras OEKA FFZ 155; Strugar OEKA FFZ 462; Vedriš OEKA 
FFZ 460; Friščić et al. 1999:203). U Sv. Roku je vjenčani kum u pravilu i kum prvo-
rođenomu djetetu mladenaca, a u Aleksinici u Pazarištima potvrđeno je da je prije 
kroz 3 – 4 naraštaja ista osoba vjenčavala i krstila djecu (Japunčić 1998:274; Černelić 
1996). Takav oblik sklapanja kumstva poznat je i podunavskim Bunjevcima (Černelić 
1997:90). Izboru krsnoga kuma za vjenčanoga ima traga i u primorskih Bunjevaca, 
gdje je prema ranijim ispitivanjima u Krmpotama izbor krsnog kuma moguć, ali nije 
obavezan (ibid. EZ FFZ NR 109). Najnovija istraživanja u Krivome Putu (Panjići) i 
pod Senjskim bilom (Žukalj) potvrđuju da je krsni kum često bio i vjenčani i krsni 
kum svoj djeci rođenoj u tom braku; jedino se u Panjićima naglašava da je vjenčani 
kum mogao biti krsni kum djeci, ali to nije bilo obvezatno (Černelić 1999; Birt et al. 
2003:489). Arhivska građa donosi pojedinačne potvrde različitih oblika uzajamnog 
kumstva i u Gorskom kotaru: krsni kum je vjenčani, a vjenčani je i krsni kum (prvom) 
djetetu, no ta pojava nije uvijek sasvim jasno objašnjena (Vondraček-Mesar EZ FFZ 
NR 116 – Vrata; Škrabalo OEKA FFZ 12; Amegatcher OEKA FFZ 10; Poljaković 
OEKA FFZ 452).

Kad je riječ o kumu, koji na primorsko-ličkim bunjevačkim područjima ima 
ulogu svatovskog starješine (ujedno je i prvi u časti među časnicima), osobito su 
važni specifični elementi njegove uloge vezani upravo uz iskazivanje poštovanja i 
počasti kumu. Ti su elementi prema ranijim istraživanjima potvrđeni u podunavskih 
Bunjevaca (Černelić 1991:137-138). Kako je već naznačeno, tek su najnovija istra-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:33:50



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 59

živanja potvrdila ta svojstva njegove uloge i u nekim bunjevačkim, ali i u drugim 
krajevima Like. U primorskih Bunjevaca takvi elementi kumove uloge potvrđeni su 
u selima pod Senjskim bilom: Ljubežine, Stolac, Liskovac, Rončević Dolac i Žukalj 
(Birt et al. 2003). U većini sela Pazarišta kazivači ističu da kuma treba prvoga pozva-
ti u svatove; pritom misle na dogovor o sklapanju kumstva koji prethodi pozivanju 
svatova (Bekavac OEKA FFZ 57; Černelić 1996). Međutim, kad se pozivaju ostali 
svatovi, kuma se više posebno ne poziva, pa je u tom smislu on doista prvi pozvan. I u 
selima pod Senjskim bilom kuma se prvoga pozivalo u svatove (Birt et al. 2003:488). 
Potvrda te pojave ima i u drugim područjima Like: u Ribniku i u okolici Ogulina, 
te u Mrkoplju u susjednom Gorskom kotaru (Černelić 1992; Pascuttini OEKA FFZ 
458; Černi OEKA FFZ 139). 

Običaj svečanog odlaska po kuma poznat je u Lici samo u Ribniku, a traga mu 
ima u Liču u Gorskom kotaru i u Novom Vinodolskom u Primorju (Černelić 1992; 
ibid. 1991:137). Novija istraživanja potvrđuju taj običaj i u Žuklju u sjevernom Vele-
bitskom podgorju, ali ne kao općeraširenu pojavu, već ograničenu na bogatije obitelji 
(Černelić 1999).

U ličkih Bunjevaca potvrđen je i običaj da na kraju pira kuma treba svečano isprati-
ti; u nekim selima Pazarišta tek pojedini kazivači potvrđuju da kuma ispraćaju svirači, 
pa je taj običaj zasigurno već dugo napušten u ovome kraju (ibid. 1996). U Ribniku 
kuma prate oženja i diver; dok ga u primorskih Bunjevaca (u Krmpotama i Krivome 
Putu, te prema najnovijim istraživanjima i pod Senjskim bilom) dio puta prate mla-
denci (ibid. 1992; ibid. EZ FFZ NR 109; Birt et al. 2003:524-525). 

Kumu se čast iskazuje i obvezom mladenaca da ga nakon svadbe prvi puta poho-
de i darivaju. U Ribniku mu nevjesta tom prigodom nosi piće, a kumi kolače, kavu i 
liker, dok u Pazarištima poneki kazivači navode da se pri tom posjetu kumu ne nosi 
dar jer ga je nevjesta darivala još na piru, a drugi pak tvrde da ga upravo ovom prigo-
dom treba darivati, a ne na piru (Černelić 1992; ibid. 1996). Običaj posjećivanja 
kuma nakon svadbe potvrđen je i u Sv. Roku, a traga mu ima i u susjednom Gorskom 
kotaru u Mrkoplju, te u Novom Vinodolskom i u Primorju (Japunčić 1998:274; 
Černi OEKA FFZ 139; Černelić 1991:138). Prema najnovijim potvrdama u selima 
Rončević Dolac, Liskovac i Žukalj međusobno su se posjećivali mladenci i kumovi. 
Obveza posjećivanja kuma u prvoj godini braka u božićnom razdoblju potvrđena je u 
Rončević Dolcu i Žuklju, a posjećivanje kuma na prvi Uskrs nakon vjenčanja spomi-
nje se samo u Žuklju. Mlada je pritom nosila kumu darove: vino, kekse, rakiju, šećer. 
Grgo Nekić iz Žuklja potvrđuje da mu je mlada donosila i pletenicu (okrugli kolač s 
rupom u sredini); tom prigodom nevjesta zasiječe kolač i dijeli svim prisutnima po 
komadić kolača (Birt et al. 2003:526; Černelić 1999). 

Razmatrane pojave potvrđene su, neke od njih rjeđe a neke češće, u Slavoniji, 
Baranji, Srijemu i u Vojvodini, u Lici i Gorskom kotaru, po Bosni (osobito u jugo-
zapadnoj, srednjoj i u Posavini), duž južne Dalmacije, uključujući i Boku kotorsku i 
Crnogorsko primorje, rjeđe i u sjevernoj Dalmaciji. Te su pojave nadalje poznate i na 
istočnim stranama jugoistočne Europe: u Srbiji (osobito u istočnoj i u sjeveroistočnim 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:33:50



60 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

vlaškim krajevima), u Makedoniji i Bugarskoj te među Vlasima, romanskim ili roma-
niziranim skupinama na planini Pind u sjevernoj Grčkoj (Černelić 1997:115-117, 
190-120, 126-130). Na vlaškim se područjima ovi specifični elementi tiču svatovskog 
časnika naš ili nunu, što je na rumunjskom jeziku oznaka za kuma (Skok 1972:231). 

Takav raspored općih i specifičnih elemenata kumove uloge na širem prostoru 
te njihova zastupljenost u primorsko-ličkih i podunavskih Bunjevaca ukazuje da su 
oni Bunjevcima morali biti poznati na prostoru njihove pradomovine. Svatovska čast 
kuma nije poznata zapadnim i istočnim Slavenima, a sam je naziv romanskog podri-
jetla. Najzastupljenija uloga kuma na čitavome prostoru jugoistočne Europe je uloga 
vjenčanoga svjedoka. Ta je obveza za katoličke kršćane uvedena na Tridentskom kon-
cilu 1563. godine (Komorovsky 1973:172). Budući da uloga vlaškog časnika zvanoga 
nun, odnosno naš, ima brojne zajedničke elemente s ulogom kuma u Bunjevaca, ali i 
drugdje, može se pretpostaviti da su se oni u Bunjevaca oblikovali prije obveze svje-
dočenja činu sklapanja braka u crkvi na prostoru njihove matične pradomovine. Tom 
crkvenom odredbom latinski se naziv (compater, kumpar, kum) za vjenčanoga svjedo-
ka počeo širiti prema prostoru jugoistočne Europe i odredio je ime novome časniku. 
Prva razvojna etapa njegovoga oblikovanja nastupila je zbog prožimanja slavenskog i 
predslavenskog kulturnog sloja, a kasnije je došlo do daljnjeg preslojavanja prodorom 
kršćanskih elemenata sa zapada, koji su preplavili čitav ovaj prostor. Dakle, svatovski 
časnik, koji je pod kasnijim kršćanskim utjecajem na većem dijelu prostora jugoisto-
čne Europe označen imenom kum, izvorno bi pripadao starosjedilačkom romanskom 
kulturnom sloju, ali se ukorijenio i u drugih naroda koji su te prostore kasnije nase-
ljavali (Černelić 1999:42-43). 

 2.5.3. Ostale specifiène pojave u svadbenim obièajima 
primorskih Bunjevaca

Osim pojedinosti vezanih uz svatovsku čast kuma, zanimljive su i potvrde drugih 
specifičnih pojava u svadbenim običajima, koje su otkrivene zahvaljujući najnovijim 
istraživanjima na obroncima Senjskog bila. Većina ih je poznata samo zahvaljujući 
znanju pojedinih starijih kazivača jer je uglavnom riječ o već odavno napuštenim ele-
mentima običaja. Za istraživanje etnogenetskih procesa dragocjeni su upravo podaci 
o takvim specifičnim pojedinostima običaja. Stoga je neobično važno pronaći rijetke 
kazivače koji posjeduju takvo znanje. Na obroncima Senjskog bila našlo se nekoli-
ko takvih kazivača, a neke pojedinosti potvrdio je samo Grgo Nekić iz Žuklja. Ovaj 
kazivač dao je puno vrijednih podataka i o drugim ispitanim temama. Svoj pozitivan 
stav prema vlastitoj kulturnoj baštini iskazao je, s jedne strane, dobrim poznavanjem 
njezinih specifičnih pojedinosti, koje za daljnja komparativna istraživanja mogu biti 
iznimno važne. S druge strane, svaki put kad smo ga posjetili, srdačno i s veseljem 
nas je dočekao, uvijek spreman da odgovori na svako naše pitanje, čak i kada njegovo 
zdravstveno stanje nije bilo baš najbolje. (sl. 9) 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:33:51



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 61

Sl. 9. Kazivač Grgo Nekić iz Žuklja (snimljeno 2003. godine)

Budući da su podaci, dobiveni samo od takvih pojedinih kazivača, dosad bili nepo-
znanica u primorskih Bunjevaca, s neznatnim tragovima u Lici i u Gorskom kotaru, 
otkrivanje novih osebujnih kulturnih elemenata na ovome području, koji čine zajedni-
čku baštinu svih bunjevačkih grana, može potkrijepiti već ranije uočene pokazatelje o 
bunjevačkoj etnogenezi. 

Posebno su zanimljive specifične pojedinosti običaja vezanih uz zaruke i zaručno 
razdoblje zbog njihovih paralela s podunavskim Bunjevcima (dijelom i ličkim) te kara-
kterističnog razmještaja po jadransko-dinarskom prostoru sve do vlaških područja na 
sjeveru Grčke. Na obroncima Senjskog bila bilo je uobičajeno da momak i djevojka, 
nakon što su se dogovorile zaruke, zajedno odlaze u Rijeku ili Senj izabrati, a momak 
je pritom bio dužan kupiti, prstenje i odjeću koju će nevjesta nositi na vjenčanju. Ovi 
se podaci odnose na drugu polovicu dvadesetog stoljeća. Prema riječima Grge Nekića 
iz Žuklja ranije su momkovi roditelji kupovali vjenčano ruho i cipele za mladu i dono-
sili joj na zaruke. U Rončević Dolcu Elizabeta Nekić ističe da se zaručnici darivao 
novac kojim je ona kupovala stvari potrebne za vjenčanje. (sl. 10)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:33:51



62 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 10. Kazivačica Elizabeta Nekić iz Rončević Dolca (snimljeno 2003. godine)

Trajanje zaruka nije precizno određeno, ali je u svim ispitanim selima potvrđeno 
da je to razdoblje moglo trajati dulje od godine dana. Od zaruka do svadbe dvije su 
se obitelji međusobno posjećivale. U Rončević Dolcu i Žuklju momkovi roditelji i 
rodbina dolazili su djevojci u posjete nedjeljom. U Žuklju su pritom donosili daro-
ve: bombone, bocu pića, a katkada i pečenku i ječmeni kruh. U Liskovcu su u posjet 
zaručnici dolazili momkovi roditelji osam ili petnaest dana prije svadbe i donosili joj 
darove (Birt et. al. 2003:480-481). Obveze mladoženjina oca ili roditelja da kupe 
vjenčano ruho za nevjestu te da je posjećuju sa svrhom darivanja u zaručnom razdo-
blju, karakteristični su običaji i u podunavskih Bunjevaca. Vjenčano ruho i ostali 
darovi katkada se donose istovremeno ili se odjeća donosi nevjesti na zaruke, kao i 
u primorskih Bunjevaca. Nošenje kolača, hrane, slatkiša i pića nevjesti u zaručnom 
razdoblju potvrđeno je i u Lici i Gorskom kotaru (Černelić 1997:154-156, 160-161, 
174-176). Obveza mladoženjinih roditelja da nevjesti kupuju vjenčanu opremu zani-
mljiva je suvrstica darivanja nevjeste uopće na zarukama i u razdoblju do vjenčanja. 
Obje pojave, katkada i objedinjene, imaju gotovo isti razmještaj u prostoru. Takva je 
potvrda iz Jasenica u južnom Velebitskom podgorju: vjenčano ruho, koje se šilo kod 
mladoženje, svekar i svekrva nose budućoj snahi poslagano na kolaču. Ova potvrda 
zanimljiva je stoga što se u njoj kombiniraju dva karakteristična bunjevačka običaja: 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:33:51



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 63

obveza nošenja kolača budućoj nevjesti na dar (potvrđena u Lici i Gorskom kota-
ru) i obveza darivanja vjenčanog ruha momkovih roditelja budućoj snahi (Primorje: 
Senjsko bilo), koji se i u podunavskih Bunjevaca katkada kombiniraju. Nadalje, duž 
Jadrana rjeđe su potvrde po sjevernoj Dalmaciji, a veća je učestalost od ušća Neretve 
prema jugoistoku sve do Crnogorskog primorja, po Bosni (osobito srednjoj i zapa-
dnoj) i Hercegovini, sporadično po Makedoniji, Bugarskoj i Srbiji, osobito u Vlaha 
na sjeveroistoku, te konačno u Vlaha u sjevernoj Grčkoj, u kojih su te dvije pojave 
također povezane (Černelić 1997:179-181). Njihov prostorni razmještaj i sastavni ele-
menti običaja upućuju na zajedničko ishodište i na njihovo predslavensko podrijetlo, 
s primjesama elemenata slavenskog podrijetla. Elementi običaja, koji su se stjecajem 
povijesnih okolnosti susretali, bili su jedan s drugim kompatibilni, pa su se elementi 
različitog podrijetla mogli prilagoditi jedan drugome. Zanimljiva je u tom kontekstu i 
pojava dugih zaruka, koja je karakteristična za primorske Bunjevce. Duge zaruke pra-
vilo su u Vlaha u sjevernoj Grčkoj, a dosta je česta pojava i u jugoistočnim krajevima, 
što je razlog višekratnog posjećivanja i darivanja zaručnice u tom razdoblju. Kako se 
ovaj običaj vlaškim pomicanjima širio prema zapadu i sjeveru, prenosio se i u druge 
krajeve, u kojima, međutim, zaruke ne traju tako dugo, kao što je slučaj u istočnopa-
nonskom prostoru, uključujući i podunavske Bunjevce. Zanimljivi su tragovi dugo-
trajnih zaruka ponegdje na putu njihova kasnijeg širenja sve do panonskih prostora 
(po Bosni i Slavoniji). Na prostoru koji nastanjuju primorsko-lički Bunjevci, osim 
najnovijih potvrda na obroncima Senjskog bila, ta je pojava zasad poznata još samo u 
Ribniku u Lici (ibid. 166). 

Ostale specifične pojave iz svadbenih običaja primorskih Bunjevaca imaju gotovo 
isti širi prostorni razmještaj, s tom razlikom da je za neke od njih ukupno manji broj 
potvrda na pojedinim područjima. Dužnost da nevjesta tijekom pira ljubi svatove i 
za to dobije uzdarje u novcu potvrdio je samo Grgo Nekić iz Žuklja pod Senjskim 
bilom (Birt et al. 2003:521). Prigode u kojima nevjesta ljubi svatove mogu biti razli-
čite i ponegdje to čini i po nekoliko puta tijekom svadbe u podunavskih Bunjevaca i 
u drugim krajevima. Razlika je ta što u pojedinim područjima na tom istom prostoru 
katkada izostaje uzdarje u novcu. Za ovu pojavu ima dosta potvrda na čitavom prosto-
ru njezine zastupljenosti, koja je identična s rasprostranjenosti prethodno razmatrane 
pojave, s tom razlikom da je nešto učestalija duž Jadrana, od Istre prema krajnjem 
jugu. To je karakterističan običaj u svih vlaških skupina i u južnoj Albaniji (Černelić 
1997:194-203).

Također je Grgo Nekić iz Žuklja jedini potvrdio da su u prvoj polovici 20. sto-
ljeća muški svatovi sjedili odvojeno od ženskih, ili u posebnim prostorijama ili, ako 
je bila samo jedna prostorija, za odvojenim stolovima. Mladenci su u tom slučaju 
sjedili među muškim svatovima (Birt et al. 2003:518). U ličkih Bunjevaca prema 
Erdeljanoviću i u selu Žitnik kod Gospića ima traga toj pojavi (Černelić 1997:203). U 
podunavskih Bunjevaca ta je pojava potvrđena uglavnom u starijim izvorima uz rijetke 
novije potvrde. U drugim krajevima spominje se to pravilo sporadično u Srijemu, u 
Slavoniji u đakovačkom kraju, u Bosanskoj Posavini, u Kreševu u srednjoj Bosni i u 
bosanskih Muslimana. U tiskanim izvorima za Dalmaciju podataka o tome ima samo 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:33:52



64 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

u Fortisovu putopisu, a ispitivanja su potvrdila tu pojavu u selu Jasenice u južnom 
Velebitskom podgorju. U jugoistočnim krajevima traga joj ima u Livanjskom polju, 
u gornjoj i jugozapadnoj Hercegovini, u južnoj Crnoj Gori, u južnoj Albaniji i u sje-
vernoj Grčkoj u Grka i Vlaha (ibid. 205-207). Ova je pojava nesumnjivo balkanskog 
podrijetla. Za nas je ona zanimljiva jer joj ima traga kod primorskih i podunavskih 
Bunjevaca, a sasvim sporadični – ali posebno vrijedni – podaci u Fortisa i novije 
potvrde u južnom Velebitskom podgorju, u Livanjskom polju i dalje prema jugoistoku 
upućuju na to da je odvojeno sjedenje muških i ženskih svatova moralo biti poznato 
Bunjevcima i na njihovom matičnom ishodišnom području.

I sljedećih nekoliko specifičnih pojava, koje su u primorskih Bunjevaca poznate 
samo nekolicini kazivača, također ima karakterističan prostorni razmještaj. Jure Lopac 
iz Jaruga potvrdio je da su jabuku s barjaka kum i mladenci morali pojesti u ponoć, 
kad je mlada skidala vjenčano ruho (sl. 11). Grgo Nekić iz Žuklja precizira da su mla-
da i mladoženja za dobrobit u braku nakon svođenja morali pojesti svatko polovicu 
jabuke, koju im je dala svekrva. U ostalim mjestima na obroncima Senjskog bila ova 
pojava nije potvrđena (Birt et. al. 2003:493, 523).

Sl. 11. Kazivač Jure Lopac iz Jaruge s članovima svoje obitelji (snimljeno 2003. godine) 

Veoma sličan je i postupak s jabukom u Tavankutu u podunavskih Bunjevaca: sve-
krva donosi snahi jabuku i upozorava je da pazi kako će je rasjeći jer nije dobar znak 
ako se jabuka ne rasiječe po sredini. Potvrda o toj pojavi ima i u Lici (u primorsko- 
-ličkih Bunjevaca prema Erdeljanoviću, u Donjem Lapcu i u okolici Otočca), drugdje 
u Primorju, u Istri i na otoku Pašmanu, a na širem prostoru poznata je u Prigorju, 
istočnoj Slavoniji, Bosanskoj Posavini i u zapadnoj Bosni, u Vlaha u sjeveroistočnoj i 
u jugoistočnoj Srbiji te po Makedoniji (Černelić 1997:210-211). 

 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:33:52



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 65

Sl. 12. Kazivačica Đura Biondić iz Liskovca (snimljeno 2003. godine)

Sl. 13. Petra Kelemen u razgovoru s kazivačem Markom Margetom iz Žuklja (snimljeno 2003. godine) 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:33:53



66 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Izdvojila bih još dva karakteristična vjerovanja vezana uz svatovsku povorku. Nije 
bilo poželjno da se dvije svatovske povorke susretnu jer je ponekad došlo do tuče koju 
su izazvali pijani svatovi. Đura Biondić iz Liskovca donosi jedinstveno tumačenje pre-
ma kojemu se dvije mladenke nisu smjele vidjeti jer će jedna od njih umrijeti (sl. 12). 
Prema istoj kazivačici, nevjesta se u povorci nije smjela okretati jer će joj sva djeca sli-
čiti na nju. Grgo Nekić iz Žuklja donosi drugačije tumačenje: da more na porodu dite 
falično biti, da more se okrenit joj sasvin nevaljano, a Marko Margeta iz istog mjesta zna 
za objašnjenje da se nevjesta ne smije okretati da se ne bi vratila u svoj dom (Birt et. 
al. 2003:514-515) (sl. 13).

U ličkih Bunjevaca samo se u Popovači u Pazarištima spominje da je nepoželjan 
susret dviju nevjesta, ali bez posebnog tumačenja. I u podunavskih Bunjevaca je samo 
u jednom mjestu (Đurđin u okolici Subotice) potvrđeno vjerovanje da je susret dviju 
nevjesta bio znak da će jedna od njih umrijeti. Susret dviju nevjesta nije poželjan na 
raznim stranama jugoistočne Europe. U pojedinim izvorima jasno se naglašava da 
nesreća zapravo znači smrt jedne od nevjesta, što je potvrđeno u Vlaha u sjevernoj 
Grčkoj, u zapadnoj Makedoniji, u trakijskih i maloazijskih Bugara, u sjeveroistočnoj 
Bosni i u požeškom kraju u Slavoniji. Na istim područjima ima nešto potvrda s dru-
gačijim tumačenjima, uključujući i spomenuta tumačenja s područja Senjskog bila, 
nadalje ih ima u jugoistočnoj Srbiji, južnoj Crnoj Gori, u Boki kotorskoj, Konavlima 
i Dubrovačkom primorju, u Livanjskom polju, Sinjskoj krajini i na otoku Pašmanu. 
Zanimljiva je podudarnost jednog od tumačenja iz Žuklja – da se susret dviju svadbe-
nih povorki izbjegava da ne bi došlo do tuče – s tumačenjima u drugim udaljenijim 
krajevima: u Dubrovačkom primorju, Konavlima i u jugozapadnoj Srbiji.

Spomenuto vjerovanje, zabilježeno u nekim selima pod Senjskim bilom, o zabrani 
da se nevjesta okreće u povorci, poznato je među podunavskim Bunjevcima samo u 
selu Đurđin, s tumačenjem da nevjesta to ne treba činiti kako ne bi žalila za rodnim 
domom. Ta je pojava karakteristična za južne i jugoistočne krajeve sa sličnim ili dru-
gačijim tumačenjima. Riječ je o vrlo specifičnoj pojavi pa bi se ta podudarnost teško 
mogla držati tek pukom slučajnošću (Černelić 1997:219). 

2.5.4. Zakljuèna razmatranja

Sve razmatrane pojave, potvrđene u dijela primorsko-ličkih i podunavskih Bunjevaca, 
imaju zanimljiv karakterističan razmještaj na prostoru jugoistočne Europe. Prostorna 
zastupljenost pojedinih specifičnih elemenata iz bunjevačkih svadbenih običaja poka-
zuje da su se prožimanja slavenskog i starosjedilačkog kulturnog sloja odigravala u 
južnim prostorima jugoistočne Europe. Tako oblikovani kulturni elementi postupno 
su se stoljećima širili duž jadransko-dinarskog pojasa, u prvom redu zaslugom vlaških 
nomadskih pomicanja u tom pravcu. Krajnji jug dinarsko-jadranskog prostora (južna 
Dalmacija sa zaleđem, Boka kotorska, Crnogorsko primorje i dio njegova zaleđa) 
može se smatrati važnim za etnokulturno oblikovanje hrvatske skupine poznate pod 
nazivom Bunjevci. Pojedine specifične elemente iz svadbenih običaja, zajedničke svim 
bunjevačkim granama, nalazimo upravo na tim prostorima. Njihove izrazitije potvrde 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:33:53



Tragovi bunjevaèkih elemenata u svadbenim obièajima Like, Primorja i Gorskog kotara 67

vode nas, nadalje, do vlaških područja u jugoistočnoj Europi, uključujući dijelom i 
ostale južnoslavenske narode koji tu obitavaju.

Druga etapa u njihovu kasnijem razvoju nastupa s migracijama uzrokovanim u 
prvom redu turskim prodiranjima, zbog kojih su se već na tim prostorima oblikova-
ni kulturni elementi prenosili i u druge dijelove jugoistočne Europe, prema zapadu i 
sjeveru. Raspored specifičnih elemenata iz bunjevačkih svadbenih običaja ukazuje i na 
te pravce njihova kasnijega širenja. Uslijed novih kulturnih preslojavanja pojavljuju se 
oni i u središnjim i sjevernim dijelovima Bosne te u istočnom panonskom prostoru. 
Krajnje točke njihove pojavnosti upravo su područja koja nastanjuju primorsko-lički 
Bunjevci na zapadu i podunavski Bunjevci na sjeveru. Iznimno se trag nekih od tih 
elemenata može pratiti sve do Istre.

Dakle, svi razmatrani elementi iz svadbenih običaja, uz brojne druge koji zasad još 
nisu potvrđeni kod primorskih i ličkih Bunjevaca, čine zajedničku baštinu svih rase-
ljenih bunjevačkih grana, a tragova im ima i na njihovim mogućim ishodišnim pro-
storima. Njihov karakteristični prostorni razmještaj pokazuje da su se procesi njihova 
oblikovanja odigravali na dinarsko-jadranskom graničnom pojasu, nešto južnije nego 
što se to dosad predmnijevalo, uključujući i prostor tzv. Crvene Hrvatske. Činjenica 
da su ti elementi ujedno zajednički i romanskom starosjedilačkom kulturnom sloju, 
može biti pokazateljem višestrukih preslojavanja na prostoru jugoistočne Europe. 
Istodobno, njihov se karakteristični prostorni razmještaj ne može smatrati slučajnim i 
može biti polazištem za utvrđivanje etnogeneze Bunjevaca. Najnovije potvrde u dijela 
primorskih Bunjevaca još su jedan trag bliže razrješenju pitanja bunjevačke etnoge-
neze. 

Etnološki pokazatelji daju nove indicije za utvrđivanje etnogeneze Bunjevaca. 
Pretpostavka o etnokulturnim procesima na prostorima nove moguće ishodišne bunje-
vačke pradomovine mogla bi se potkrijepiti interdisciplinarnim pristupom istraživanju 
ove problematike, u prvom redu dodatnim povijesnim i lingvističkim argumentima. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:33:54



68 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:33:54



O životu na salašu 69

3.1. O životu na salašu

Izložba Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca bila je posvećena raznim aspektima života 
i rada bačkih Bunjevaca. Predmeti pomoću kojih se ovom izložbom pokušala ispri-

čati priča o životu Hrvata Bunjevaca iz Bačke od kraja 19. stoljeća pa do četrdesetih 
godina 20. stoljeća, pripadaju naraštajima Bunjevki i Bunjevaca koji danas žive u 
Hrvatskoj. Katkada se priča proteže i do današnjih dana. Način života njihovih preda-
ka prikazan je kao mozaik sastavljen od različitih obiteljskih sjećanja sačuvanih u pre-
dmetima iz toga razdoblja. Svaki je pojedinac, netko više a netko manje, neposredno 
ili posredno vezan uz salaš, osobnim doživljajem kroz sjećanja i uspomene, rjeđe tek 
samo preko svojih bližih ili daljih predaka. Različit odnos svakoga pojedinca prema 
salašu i prema precima koji su tamo živjeli moguće je iščitavati u predmetima koje je 
svaki od njih sačuvao. Iz sklopa više različitih (katkada i sličnih) priča ipak je na izlo-
žbi bilo moguće prikazati salaš kao jedinstvenu stambenu, obiteljsku i gospodarsku 
cjelinu. Izložba je sve to dočarala predmetima i slikom, a ovdje ću tu sliku pretočiti u 
riječ (popraćenu fotografijama) i pobliže pokazati kakvim životom su bački Bunjevci 
živjeli u tom burnom razdoblju.1

Svakidašnjicu Bunjevaca obilježavao je precizno organiziran dnevni raspored poslo-
va. Seljačke su obitelji uzgojem stoke i poljodjelstvom nastojale iz godine u godinu 
povećavati svoju imovinu, osobito površine obradivoga tla. Bunjevački očevi rado su 
školovali svoje sinove, no istodobno su vodili računa o tome da dovoljno radne sna-
ge ostane na salašu kako usporavanje radnog ritma ne bi dovelo do nazadovanja. U 
početku isključivo stočari, Bunjevci su postupno stočarstvo podređivali zemljoradnji. 
Uzgojem i prodajom stoke stjecali su novac za kupovinu plodnog obradivog tla i svoju 
djelatnost sve više usmjeravali prema zemljoradnji. Obje grane privređivanja jednako 
su važne u životu bunjevačkog paora (seljaka).

Fotografija krava na salašu (sl. 14) i nekolicina karakterističnih predmeta približa-
vaju svijet salašarskih stočara. Jedan takav predmet je žig kojim je svaka obitelj obilje-
žavala stoku radi prepoznavanja njezine pripadnosti. (sl. 15)

1 Budući da se u ovome prilogu kombiniraju podaci prikupljeni pri istraživanju koje je prethodilo pri-
premi izložbe s podacima iz literature, u tekstu se neće posebno navoditi korišteni izvori. U pripremi 
teksta koristila sam sljedeće izvore: Beljanski 1970; Černelić 1990; ibid. 1992; ibid. EZ FFZ Z 117; 
ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z 143; ibid. EZ FFZ NR 87; Ćupurdija 
1993; Peruničić 1958. 

3. PODUNAVSKI BUNJEVCI

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:33:54



70 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 15. Žig s oznakom MB Lozije Balažević-Marinkića iz Tavankuta

Sl. 14. Detalj sa salaša Dulić na Đurđinskim salašima snimljen četrdesetih godina 20. stoljeća 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:34:02



O životu na salašu 71

Karakteristični stočarski predmeti su i zvona za krave i ovce, kao i drvena pastirska 
čutura (sl. 16 i 17). 

Sl. 16. Zvono za krave s oznakom plemićke pripadnosti u vlasništvu obitelji Brčić-Kostić

Sl. 17. Drvena pastirska čutura obitelji Skenderović s Đurđinskih salaša

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:34:11



72 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Svinje i ovce su se izgonile na dolove (dio neobradive zemlje pod travom i trskom 
uz vodu), ovce i krave pasle su na zemljištu ostavljenom na ugar (dio obradivog tla 
ostavljenog da se odmori), a krupna stoka vodila se na atove, zajedničke salašarske 
pašnjake. (sl. 18)

Sl. 18. Ovce na ispaši na dolu na Đurđinskim salašima

Na vremena kada su risari (kosci) ručno kosili i želi podsjećaju nas karakteristični 
predmeti, koji su u Bunjevaca neizostavni prilikom tih poslova: čobanja, plosnata 
drvena posuda za vodu u kojoj se voda održavala hladnijom2 (sl. 19), i đuga, vrč iz 
kojega su risari pili vodu (sl. 20) da im povrati snagu kako bi taj najteži i najvažniji 
posao u životu bunjevačkih salašara priveli kraju (sl. 20a). Tako su, primjerice, i neke 
druge karakteristične sprave vezane za rad na zemlji: motiku, ašov i grablje, donijele 
sa sobom Roza Fratrić i njezina majka Marta Knezi iz rodnog Lemeša.

2 Čobanju, koja je pripadala obitelji Kubatović, bračni je par Geza i Nadica nabavio u Đurđinu preko 
zemljoradničke zadruge, gdje su je zapazili i uzeli budući da tamo više nikome nije trebala. Pred petna-
estak godina obojili su je u želji da je zaštite od propadanja te su na taj način zapravo narušili njezin 
izvorni izgled. Tako je stjecajem okolnosti ta čobanja našla svoj put do Zagreba.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:34:14



O životu na salašu 73

Sl. 19. Čobanja obitelji Kubatović iz Đurđina

Poljodjelstvo i povećanje zemljišnog posjeda omogućili su postupni gospodar-
ski razvitak mnogim bunjevačkim obiteljima. Takav odnos prema zemlji Bunjevci 
su ponajprije izgrađivali u obiteljskim zadrugama. Takav oblik organiziranog živo-
ta uključuje širu obitelj udruženu po krvnoj i bračnoj pripadnosti i podrazumijeva 
nedjeljivost zajedničkog imetka, zajedničko gospodarenje i podjednako korištenje svih 
dobara te zajednički životni prostor. Zadružni način života Bunjevaca je u 19. stoljeću 
bio u usponu i upravo je dobro organizirana podjela rada među članovima zadruge 
stvorila čvrstu gospodarsku osnovicu za napredovanje mnogih bunjevačkih obitelji. 
Premda su se zadružne obitelji već na početku 20. stoljeća, a osobito u dvadesetim 
i tridesetim godinama dijelile3, može se reći da se pozitivne posljedice takvog načina 
gospodarenja osjećaju sve do današnjih dana, usprkos svim događajima koji su tijekom 

3 Pojedine su se zadruge dijelile još i kasnije. Pravo vrijeme diobe zadružnih obitelji nije uvijek jednosta-
vno utvrditi jer se način diobe razlikuje od zadruge do zadruge. Pojedine zadruge su se do određenog 
stupnja podijelile unutar obitelji, a da se dioba katastarski provela kasnije. Otac katkada nastoji ne 
dijeliti zadrugu (ili to ne dopušta) i kada to sinovi od njega zatraže; ako u tome i ne uspije, sinovi se 
moraju obvezati da će ga svaki sa svojega dijela zemlje izdržavati do smrti. Moglo je biti i obratno: dio-
ba se formalno provede pod uvjetom da roditelji zadrže pravo “plodoužitka” do smrti s čitave “bivše” 
zajedničke baštine. U obama slučajevima uočljiva je važnost ekonomskog osiguravanja roditelja. Bilo je 
slučajeva da je zajednica i dalje gospodarski organizirana kao zadruga, ali svaka obitelj živi odvojeno na 
svojem salašu. Gotovo da je svaka zadruga slučaj za sebe pa bi problematiku diobe valjalo istraživati na 
više individualnih uzoraka. Može se uopćeno i uvjetno govoriti o prijelaznim oblicima postupne diobe 
zadruga u završnoj fazi njihova postojanja. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:34:19



74 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 20. i 20a. Risari za vrijeme žetve na Đurđinskim salašima snimljeni četrdesetih godina 20. stoljeća

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:34:26



O životu na salašu 75

prethodnog stoljeća potresali zemljoposjednički sloj seljaštva. Prve potrese uzrokova-
le su promjene nastale kao posljedica raspadanja zadruga. Međutim, dobro uhodani 
način gospodarenja i iskustvo stečeno zajedničkim radom, omogućili su mnogim osa-
mostaljenim obiteljima da nakon početnih poteškoća uspješno nastave s djelatnostima 
kojima su ih dobro podučili njihovi preci. Neki od predmeta na izložbi pripadali su 
kućnom inventaru obiteljskih zadruga. Tako, primjerice, iz zadružne obitelji Balažević-
Marinkić potječu zemljani lonac na kojemu se kuhalo na ognjištu, dvije zdile za papri-
kaš i salatu. Vrlo vjerojatno su i drugi predmeti iz 19. stoljeća bili vlasništvo obitelji 
koje su živjele u zadružnoj zajednici. Današnji vlasnici tih predmeta uglavnom više 
ne znaju njihovu ranu povijest. Mogu tek potvrditi jesu li pojedini predmeti pripa-
dali njihovim didama ili majkama (bakama), a možda i naraštaju prije njih. Predmeti 
prikazani na izložbi vezani uz osobu domaćina, kao što su štap dida Pere Šarčevića 
iz Žednika, šubara dida Neste Brčića-Kostića iz Verušića i lula dida Miška Knezija iz 
Lemeša (sl. 21), pripadaju tom razdoblju4. Ruža Balažević, koja potječe iz nekadašnje 
zadruge Balažević-Marinkić, vlasnica je slike gazde Lozije Balaževića (1856. – 1925.), 
koju je nacrtao njezin nećak, slikar Josip Skenderović-Ago, koji danas živi u Parizu. 
Njegova grana roda Balaževića nije nastavila živjeti u zadruzi jer nakon diobe za to 
nije imala uvjeta.

Sl. 21. Lula dida Miška Knezija iz Lemeša 
4 Terezija Crnjac, rođena Šarčević, misli da je domaćinov štap njena dide Pere pripadao možda još nje-

nom pradidi Veci Šarčeviću.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:34:32



76 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Domaćin zadruge uvijek je bio otac, kojega čeljad (ukućani) zovu baćo, katkada 
i čiča ili ranko. U pravilu bi ga nakon njegove smrti zamijenio najstariji sin, no ako 
on nije želio ili nije bio sposoban obavljati tu dužnost, braća su mogla izabrati onoga 
kojega su smatrala najsposobnijim. Većinom su se zadruge dijelile nakon baćine smrti 
i pojedine grane koje su imale uvjete za nastavak zadružnog života osnivale su nove 
zadruge sa svojim sinovima. Domaćin zadruge je zapovijedao i u dogovoru sa sino-
vima određivao kako će se rasporediti posao. On je raspolagao ukupnom imovinom 
i obavljao sve poslove s vlastima. Samo je rijetko sudjelovao u poslovima vezanim uz 
stoku ili trgovinu. Katkada je trgovačke poslove prepuštao najstarijem sinu (primjeri-
ce u zadruzi Matarića-Opštinara kod Sombora). Slično je bilo i u zadruzi Dulića na 
Đurđinu, no baćo je s nanom (majkom) živio u Subotici, pa je najstariji sin preuzeo 
njegov dio zaduženja na salašu.

Autoritarnu osobnost domaćina simboliziraju predmeti koji su mu pripadali i 
koji na neki način obilježavaju njegovu dominantnost u životu bunjevačke obitelji. 
Uz domaćina druga je važna osoba na salašu bila njegova žena, zvana snaša ili nana. 
U somborskom kraju zovu je gazdaricom. Taj se naziv čuje i u subotičkom kraju, ali 
samo izvan kruga zadružne obitelji. Njezina je uloga bila osobito važna. Bila je prva 
među ženama, svaka ju je snaha morala poštovati, slušati i izvršavati njezine zapovije-
di. Većinom je dužnost domaćice bila samo da određuje i nadzire poslove svojih snaha. 
Međutim, ako je bila čestita, pomagala im je, često je čuvala unučad i vodila o njima 
brigu, a katkada je njezina dužnost bila i da hrani piliće, nasađuje kvočke i skuplja 
jaja (primjerice u zadruzi Gabrić iz Starog Žednika). Drugdje su snahe bile zadužene 
i za te poslove. One su se u obavljanju svih kućanskih poslova izmjenjivale kao reduše 
obično jedanput u tjednu. Glavni posao reduše bio je kuhanje. U somborskom kraju 
reduša je obavljala sve poslove vezane uz kuću i okućnicu, dok su u subotičkom kra-
ju poslovi bili različito raspoređeni među ženama. Tako je, primjerice, u spomenutoj 
zadruzi Gabrić reduša pekla kruh i pravila mliječne proizvode, a posebno su se redale 
žene zadužene za kuhanje. Slična je podjela posla potvrđena i u Subotici. U zadruzi 
Balažević-Marinkić iz Tavankuta uz redušu, koja je sama obavljala sve te poslove, birala 
se i posebna domaćica, koja je čistila stambeni dio salaša, brinula se za bolesne i starije 
članove zadruge. U podjelu poslova još je bila uključena i tzv. stanarica čija je dužnost 
bila da se brine za živinu (perad), polagala je kvočke, hranila piliće i skupljala jaja (sl. 
22). Ostale žene, koje toga tjedna nisu bile reduše niti su sudjelovale u nekim od dru-
gih navedenih poslova, bile su zadužene za pranje i roljanje (glačanje) rublja.

Muške poslove određivao je uglavnom domaćin u dogovoru sa sinovima. Obično 
je jedan sin bio kočijaš, drugi volar, ostali su se brinuli za krave, ovce, svinje. Često su 
djevojčice čuvale perad, djevojke krave, a dječaci svinje i ovce (sl. 23).

Obitelji s više zemlje i stoke imale su još i sluge koje su obično odlazile na udaljeniji 
salaš i obavljale poslove u polju, vinogradu, sijale kukuruz, sadile povrće i po potrebi 
radile druge poslove. Sluge su se uzimale u subašluk, a u većim bi obiteljima jedan ili 
dva bračna para povremeno odlazili u subašluk, jer je bilo dovoljno radne snage te nije 
bilo potrebno uzimati sluge.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:34:32



O životu na salašu 77

Sl. 23. Svinjar na salašu Dulić na Đurđinskim salašima snimljen četrdesetih godina 20. stoljeća

Sl. 22. Stanarica hrani pućke na salašu Ivković Ivandekić na Đurđinskim salašima (snimljeno četrdesetih 
godina 20. stoljeća)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:34:44



78 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U kratkim crtama pokušala sam prikazati osnovne značajke života i rada na salaši-
ma onako kako su bili organizirani u obiteljskim zadrugama. Dijeljenjem obitelji sav 
raznovrsni posao, koji je prije bio raspoređen među zadrugarima, sada se morao oba-
vljati unutar jedne obitelji. Žena je sada morala sama raditi sve kućanske poslove: kuha-
ti, peći kruh, praviti mliječne proizvode, brinuti se za živinu, prati, glačati itd. Muž je 
preuzeo ukupnu brigu o stoci, uz pomoć tom poslu dorasle djece. Život na salašu ostao 
je isti, samo se organizacija posla morala promijeniti zbog smanjene radne snage.

Opisani način života i rada bunjevačkih salašara bio je prikazan na dijelu izložbe 
posvećenom salašu pomoću pojedinih predmeta, koji su se u njihovim domaćinstvima 
upotrebljavali, da bi izložba kao povezana cjelina dočarala kako je tako organizirani 
život i rad bunjevačkih salašara utjecao na dobrobit bunjevačkih obitelji. Tako su 
predmeti za dnevnu uporabu i predmeti vezani uz svakodnevne ženske poslove bili 
smješteni u dijelu izložbenog prostora koji je ujedno preslikao raspored stambenog 
prostora bunjevačke kuće koja se naziva salaš. Salaš je istovremeno naziv i za čitavu 
okućnicu s dvorištem (avlijom) u kojem su raspoređene sve gospodarske zgrade. 

Fotografija stambene zgrade (sl. 24) i tlocrt čitavoga gospodarskog kompleksa sala-
ša zadružne obitelji Dulić s Đurđinskih salaša s početka 20. stoljeća može na najbolji 
način dočarati ambijentalno ozračje salaša (prilog 7). Nema jednakog rasporeda zgrada 
na salašima. Svaki salaš ima na drugačiji način raspoređene gospodarske zgrade, no 
manje-više objekti iste ili slične namjene postoje na svim salašima. Tlocrt salaša obu-

Sl. 24. Salaš obitelji Dulić snimljen četrdesetih godina 20. stoljeća

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:34:52



O životu na salašu 79

hvaća gospodarske zgrade u krugu salaškog kompleksa i ujedno pokazuje kakvim su se 
poslovima bunjevački salašari bavili. Dulićev salaš bio je ograđen na noviji način ogra-
dom od dasaka. Mnogi su salaši imali ograde od prošća, koje se pravilo od iscjepkanog 
i istesanog drača (bagrema) i stavljalo između bagremovih stupova na razmaku od dva 
metra. Ranije su se ograde pravile od pletera.

Prilog 7. Tlocrt salaša obitelji Dulić u Đurđinu s početka 20. stoljeća (izradila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:34:54



80 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Košara je gospodarska zgrada u kojoj su bile tri prostorije: komara za sersam (oprema 
za konje) i sermaj (alat), košara za konje i volarica za volove. Uz košaru je korlat, ograđeni 
prostor u koji se puštala stoka da se nakupi đubar. U posebnoj zgradi smješteni su: ovči-
njak za ovce, svinjak za svinje (s tri obora: za ranjenike (svinje na tovu), šildane (nazimad) 
i za krmače) i šupa. Kokošinjak je također trodijelan s prostorom za kvočke, za piliće i za 
kokoši. Prije su za držanje živine koristili koternjak okruglog oblika od pruća. Obično 
su na salašu bili i posebni ambari pleteni od vrbova pruća, no na Dulićevu zadružnom 
salašu nije ih bilo. Žito su držali na tavanu svinjaka i košare. U avliji salaša još se nalazi i 
čardak za držanje kukuruza, a ispred Dulićeva salaša bio je bunar s đermom.

Većinu starih fotografija koje prikazuju život na salašu obitelji Dulić s Đurđinskih 
salaša snimio je njihov potomak, inženjer arhitekture Bolto (Baltazar) Dulić, pred 
početak Drugoga svjetskog rata (sl. 14, 18, 20, 20a, 22, 23, 24).5 To su tek pojedini 
karakteristični prizori iz njegova bogata albuma posvećena životu i radu salašara. 

Mnogi na izložbi prikazani predmeti upotrebljavali su se u salašarskim domaćinstvi-
ma izvan stambena dijela salaša. To su u prvom redu kotarice izrađene od različitih vrsta 
materijala, slame, šaša i pruća, različite namjene: za prenošenje drva, čutki (orunjeni klip 
kukuruza), za voće, za sabiranje jaja i dr. (sl. 25), obranca, duga drvena naprava za pre-
nošenje različitih vrsta tereta: mlijeka u kanama, različitih proizvoda koji su se nosili na 
pijacu u kotaricama ili u bućuru (zavežljaju od marame) i dr. Teret se prevozio drvenim 
kolicima zvanim tragač.

Sl. 25. Kotarica od pruća, jedan od tipičnih uporabnih predmeta u salašarskom domaćinstvu

5 Za ostale stare ovdje priložene fotografije nisu poznati njihovi autori. Fotografije za potrebe izložbe i 
popratnog kataloga snimio je Robert Leš, od kojih je jedan dio korišten i u ovome prikazu.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:34:58



O životu na salašu 81

Stambena zgrada salaša pravokutna je oblika s dvoslivnim krovištem, izgrađena 
od nabijene zemlje. Postoji više tipova salaša: s trijemom ili bez trijema, dvodijelni, 
trodijelni ili višedijelni, a stariji tip salaša objedinjavao je pod istim krovom prostorije 
za stanovanje i prostorije za stoku. Najčešće se salaš sastoji od triju glavnih prostorija: 
čiste sobe, kuće i stajaće ili domaćinske sobe. Ispred tih prostorija nalazi se trijem, koji se 
u subotičkom kraju naziva ambetuš, a u somborskom gonak. Obično je dio trijema s 
desne strane zatvoren i tu je smještena ostava (špajc), a s lijeve strane je mala soba za 
mladi bračni par. Za malu sobu se u somborskom kraju čuje i naziv kiljerac, a to ujedno 
može biti i manji stambeni objekt, kakav u subotičkom kraju zovu malom kućom. U 
špajcu se držalo mlijeko, sir, mast, slanina, kobasice, šunka za svakodnevnu upotrebu 
i zimnica na policama i nižim klupama. Bunjevačke obitelji i danas njeguju tradiciju 
pripreme dunca (konzerviranog voća). U špajcu su se držali keramički lonci za kiselnu 
i pekmez, za žmare (čvarke) i sl. (sl. 26, 27) Današnji vlasnici tih predmeta njihovu 
namjenu često ne razlikuju6.

Sl. 26. Keramički lonac za žmare (čvarke)

6 Tako, primjerice, Dubravka Bačlija, rođena Skenderović, čuva takve predmete u spomen na svoju 
majku Stanu Vuković, rođenu Šarčević, i njezin salaš u Tavankutu. Ističe da se ranije u takvim loncima 
držala kiselna, a kasnije su se više koristili za čuvanje pekmeza od šljiva. Tako je i lonac za čvarke vrlo 
vjerojatno izvorno služio za kuhanje na ognjištu, no Jasna Balažević, u čijem je on vlasništvu danas, to 
ne može potvrditi. Danas je on ukrasni predmet u njezinu stanu u Zagrebu.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:35:02



82 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 27. Keramički lonac za kiselnu i pekmez

Špajc se zidom najčešće naslanja na čistu sobu u kojoj se u prošlosti većinom nije 
boravilo. U njoj se nalazio namještaj i oprema koju je žena udajom donosila u muže-
vljev dom. Tu se obvezatno u prošlom stoljeću nalazio kovčeg, u kojemu je udavača 
donosila svoje aljine, kasnije poznatije pod imenom štafir. Umjesto kovčega već se 
krajem 19. stoljeća štafir nosio u dolafu i šifunjeru (ormaru). Namještaj iz čiste sobe 
prikazan na izložbi dio je štafira Kate Buljovčić, koja se udala za Peru Balaževića iz 
Tavankuta 1909. godine. To su šifunjer, kanap 7, stoc (stolac) i mašina (šivaći stroj). 
Kanap u čistoj sobi baš i nije mogao imati svaki salašar, no činjenica je da je još na 
početku 20. stoljeća takav secesijski namještaj našao svoje mjesto na salašu obitelji 
Lozije Balaževića. Uz namještaj se stilski dobro uklopio i secesijski lampaš na petrolin 
na stropu čiste sobe koji je obitelj nabavila nešto kasnije. Na zidu čiste sobe nalazio se i 
zidni sat, a već spomenuta slika domaćina Lozije Balaževića, Perina oca, visjela je na 
zidu čiste sobe i na njihovu salašu u Tavankutu8. Balaževići su tridesetih godina 20. 

7 Kanape (od francuske riječi canapé). Danas je taj namještaj u vlasništvu Marije Balažević, rođene Tursan 
iz Šenkovca, bunjevačke snahe udane za Perina sina Željka, koju su Tavankućani zvali Zagrepkinjom, i 
nalazi se u njezinu stanu u Zagrebu.

8 Potomci salašara običavali su slagati kolaže obiteljskih fotografija. Ruža Balažević posjeduje jedna takav 
kolaž fotografija obitelji Laze i Klare Balažević. Fotografije između ostalog prikazuju muške članove 
zadružne obitelji Balažević-Marinkić i domaćina i domaćicu zadruge na okupu, te pojedinosti iz života 
Ružine obitelji i njenih roditelja Josipa i Marije, rođene Gabrić.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:35:09



O životu na salašu 83

stoljeća preuređivali svoj salaš pa su uske salašarske prozore proširili. Tom su prigodom 
svoj salaš obogatili novim raskošnim zavjesama.

U središnjem dijelu salaša nalazi se kuhinja koja se sastoji od prednjeg dijela koji se 
naziva kuća i stražnjeg dijela zvanog pododžak s otvorom za odvod dima na stropu. Taj 
dio kuhinje ostatak je nekadašnjeg otvorenog ognjišta. U ovoj se prostoriji pripremala 
hrana (sl. 28). U kući su se na dvjema stranama nalazila pećna vrata ispred kojih je 
bilo postolje zvano banak. Ognjište je bilo na jednom banku i tu se kuhalo na tronošcu 
zvanom sadžak, u zemljanim loncima ili u kastronama, zdilama od tuča (željeza). Jedan 
od najstarijih izložbenih predmeta u prostoru koji je predstavljao kuću bio je lonac u 
kojemu se kuhalo na ognjištu. Pripadao je zadružnoj obitelji Balažević-Marinkić9.

Sl. 28. Kokice, sliku nekadašnjeg izgleda kuhinje (kuće), oslikala je bunjevačka slikarica naive
Cilika Dulić

Obično se pored postolja nalaze jedna ili dvije katlanke za kuhanje, malo odignute 
od zemlje, zidane od valjaka (ćerpiča) i omazane blatom s udubljenjem u koje se sta-
vljao kotao. Većinom je katlanka bila zidana i u dvorištu kao samostalan objekt ili uz 
krušnu peć i tu se pripremala hrana za perad, topila mast, pekao pekmez od šljiva i dr. 
Na pojedinim salašima niše u zidu služile su kao police za posuđe.

U vrijeme zadružnih obitelji u ovoj su prostoriji najveći dio poslova obavljale reduše. 
Za potrebe izložbe prikupljeno je dosta raznovrsnih predmeta koji su se upotrebljavali 
za pripremanje hrane i kolača. Ti predmeti dio su kućnog inventara salaša (i ne samo 
salaša), koji su pojedine Bunjevke ponijele sa sobom iz zavičaja10. Važnu skupinu čine 

9 Dio je to kućnog inventara dida Laze i majke Klare, koji su prvo naslijedili njihov sin Josip i snaha 
Marija, rođena Gabrić, roditelji Ruže Balažević, koja je njegova današnja vlasnica. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:35:18



84 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

predmeti koji su se koristili u pripremi hrane s brašnom: sito, rešeto11, kantar-vaga 
s kvintovima (sl. 29), dvije kotarice za dizanje tijesta prije stavljanja u krušnu peć ili 
nošenja u pekarnicu (sl. 30), te komplet sinije (daske), oklagije (valjka za tijesto) s lane-
nim stolnjakom i salvetom, mamuze, nazubljeni kotačić za rezanje tijesta i osam vrsta 
tjestenine kakve Bunjevke i danas pripremaju u svojim domaćinstvima12.

Treća prostorija bunjevačkog salaša je soba za stajanje ili stajaća soba, katkada zvana 
i domaćinska soba, u kojoj su bunjevački salašari provodili najviše vremena, osobito 
zimi. To je ujedno prostorija za ručanje i spavanje. Osobito je živo bilo u vrijeme 
zadružnih obitelji kada je u toj sobi boravilo i do dvadesetak ljudi. Ljeto je u životu 

10 Neki od njih samo su uspomena na zavičaj, no pojedini predmeti i danas se upotrebljavaju u suvre-
menim kuhinjama Bunjevki i izvan Bačke. Neke od tih predmeta ponijele su sa sobom i bunjevačke 
snahe koje su dospjele u Bačku udajom za Bunjevce. Tako je Marija Tursan, udana Balažević, donije-
la iz Tavankuta drveni batić za drobljenje krumpira, mlinac za mak i dr., a Nadica Crnković, udana 
Kubatović, donijela je drveni ribež za jabuke i krastavce, soljenku, tepsiju za prisnac (savijaču od sira) 
za parasničku (seljačku) peć, mlinac za kavu i dr. 

11 Rešeto koje smo izložili kupila je Ruža Balažević iz Tavankuta oko 1980. godine. Nekada se reše-
tom pročišćavalo žito od nečistoće, no ono je imalo i drugu funkciju u bunjevačkom domaćinstvu. 
Bunjevke su pomoću njega pripremale posebnu vrstu tjestenine, taranu, koja se oblikovala ribanjem 
preko žica rešeta okrenutog naopako.

12 Za potrebe izložbe ove nam je predmete iz svoje bunjevačke kuhinje, prenesene iz Subotice u Kutinu, 
i uzorke tjestenine koje je sama izradila ustupila Gabrijela Cvijin.

Sl. 29. Kantar-vaga s kvintovima, vlasništvo obitelji Fratrić iz Sombora

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:35:24



O životu na salašu 85

Bunjevaca bilo posvećeno poslu u polju, pa se u to doba u stajaćoj sobi uglavnom samo 
spavalo. Tu su bunjevačke žene, nakon što su pripremile hranu za svoju čeljad, pro-
vodile najviše vremena. Također, žene su tu u 19. stoljeću, a ponegdje i kasnije, tkale, 
šile i plele za svakodnevne potrebe odijevanja zadrugara (sl. 31). U to vrijeme nastojalo 
se što manje novca trošiti za odjeću i hranu kako bi se kupilo što više obradivog tla. 
U objema bunjevačkim sobama nalaze se visoki kreveti, koji se bitno ne razlikuju od 
tipičnoga panonskog načina uređenja i slaganja kreveta. Kao zanimljiviji detalj toga 
prostora na izložbi je prikazan jedan drugi salašarski ležaj (a bilo ga je i u gradu). U 

Sl. 30. Kotarica za dizanje tijesta

Sl. 31. Ozračje prostora stajaće sobe u zimsko doba dočarava slika Cilike Dulić

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   17 31.1.2007   15:35:33



86 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

kutu sobe prema kući nalazi se okrugla zidana peć zvana banjapeć, okružena bankom 
za sjedenje, u koju se ložilo iz kuće. Između te peći i kreveta nalazio se pomoćni ležaj: 
daska ili krevetac. U zadružnoj obitelji na takvim su ležajima obično spavala djeca: 
na dasci na opakliji, širokom i dugačkom krznenom ogrtaču sastavljenom od 8 i više 
pola, s dugom ovčjom vunom. Bunjevačkih opaklija u Hrvatskoj nema, a i u Bačkoj 
su one danas prava rijetkost. Na krevetac bi se stavila postelja tkana od kudjelje, 
punjena kukuruznom ljuskurom, pokrivena suknenom ponjavicom s jednom ili dvjema 
(manjom i većom) uzgljancama (jastuk). Odrasli bi tu običavali prileći preko dana. To 
je bio njihov kutak za kratki dnevni počinak, privremeno utočište od svakodnevnih 
briga i poslova.

Sl. 32. Košarić za slaganje rublja za glačanje i košarica za pripinjače – štipaljke 

U stajaćoj sobi žene su obavljale još neke važnije poslove. U zadružnoj obitelji naiz-
mjenično su prale i glačale rublje. U košarić od oguljenog pruća slagalo se rublje za 
glačanje (sl. 32). Bunjevke su poznavale nekoliko načina glačanja. Najjednostavnije je 
bilo glačanje prakljačom, drvenom napravom, kakva se u drugim krajevima koristila 
za pranje rublja. Neke od njih ukrašene su jednostavnim zarezima uz rub, ali mogu 
imati i raskošnije ukrase (sl. 33)13. 

13 Takva je prakljača, koja je pripadala obitelji Vuković iz Gornjeg Tavankuta, danas u vlasništvu obitelji 
Zelić u Zagrebu. Ukrašena je valovitim linijama duž čitavog predmeta, koje se po rubovima račvaju 
u kratke ogranke ili u stilizirani S motiv, da bi na donjem kraju završili malim srcolikim ukrasom i 
izrezbarenim inicijalima prvobitnog vlasnika V. K. i godinom izrade 1869. Nažalost, ne znamo tko je 
izradio ovaj dragocjeni predmet i koga označavaju inicijali, kao što je to slučaj i s ostalim predmetima 
bunjevačke kućne radinosti. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   18 31.1.2007   15:35:37



O životu na salašu 87

Glačalo (roljalo) se povlačenjem po valjku koji je imao ručku. Preko valjka se 
omatalo rublje, a preko rublja roljac (ručnik) od lanena platna. Pojedine obitelji ima-
le su uz prakljaču i roljke, posebno konstruirane velike naprave s dvama ugrađenim 

Sl. 33. Prakljača obitelji Vuković iz Gornjeg Tavankuta

Sl. 34. Maketa roljke

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   19 31.1.2007   15:35:44



88 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

valjcima, preko kojih bi se povlačila drvena kutija u koju se stavljalo kamenje kao 
uteg (sl. 34). 14

Roljke nije imala svaka obitelj, no ponekad je u istoj obitelji uz prakljaču i uz roljku 
postojala i željezna pegla, koja se zagrijavala drvenim ugljenom (sl. 35). Dakle, sve tri 
vrste naprava za glačanje mogle su se upotrebljavati istodobno u istoj obitelji, a isto 
tako pojedine obitelji imale su jednu ili dvije od tih naprava.

U stajaćoj sobi odlagale su se i različite vrste posuda za jelo (za čorbu, paprikaš, tisto, 
pečenje i salatu), tanjur i stalak za kolače. Vino se posluživalo u porculanskim i kera-
mičkim bokalima i u staklenim bocama. Zanimljiv izložbeni predmet bila je pljuvaoni-
ca od tokarena drveta, s trima niskim nožicama, u koju se stavljao pepeo ili piljevina, 
koja je, nažalost, bila čest uporabni predmet, jer ta učestala bolest tog vremena nije 
zaobišla ni bunjevačke salašare.

Trijem salaša se u subotičkom kraju naziva ambetuš, a u somborskom gonak. U 
njemu su se nalazili pojedini karakteristični predmeti. Tako je, primjerice, stari sat 
stajao u ambetušu na salašu obitelji Kubatović iz Tavankuta. U gonku kuće koju je obi-
telj Đinić posjedovala u Somboru bio je postavljen porculanski lavor i bokal za vodu s 
dvama peškirima, koji se koristio samo u posebnim prilikama (sl. 36)15. Upotrebljavao 

14 Na izložbi je bila prikazana maketa roljke, u vlasništvu obitelji Balažević iz Tavankuta, jer su sve prave 
roljke ostale u Bačkoj.

15 Majka Stana, rođena Bošnjak, i dida Marijan Đinić boravili su dvadesetih godina u Somboru, u kući 
koju su posjedovali uz salaš na Đinama (Đinićima), u kojoj su živjeli njihovi sinovi sa ženama i djecom. 
U kuću je vodila velika kapija za kola u ajnfurt, natkriveni ulazni prolaz iz kojeg se ulazilo u gonak, osta-
kljeni zatvoreni trijem u kojemu se nalazio porculanski lavor i bokal za umivanje. Prvo ga je naslijedila 

Sl. 35. Pegla na drveni ugljen

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   20 31.1.2007   15:35:49



O životu na salašu 89

se nakon povratka s pogreba jer je bio običaj da se prije ulaska u kuću obvezatno operu 
ruke. U tom su se lavoru umivali još i na Cvjetnu nedjelju (Cvitnu nedilju), a poslužio 
je i u bolesti i nakon poroda.

Izložbom Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca posjetiteljima je bilo moguće, zahva-
ljujući brojnim predmetima i fotografijama koje su potomci salašarskih obitelji nasli-
jedili i donijeli sa sobom u Hrvatsku, predočiti način života bunjevačkih salašara. 
Pričom o životu na salašu pokušala sam tom bunjevačkom salašarskom ugođaju od 
mjesec dana u Etnografskom muzeju u Zagrebu produljiti životni vijek te riječju i 
slikom dokumentirati jedan osebujan način života bunjevačkih paora u prvoj polovi-
ci prošloga stoljeća. Kroz sjećanja i raznovrsne naslijeđene predmete njihov život na 
jedan drugačiji, osuvremenjeni način u sasvim drugačijem životnom ambijentu i dalje 
teče venama njihovih potomaka.

Sl. 36. Porculanski lavor i bokal 

 Estera Đinić, udana Vidaković u Lemeš, nakon smrti svojih roditelja, a sada se nalazi u vlasništvu 
Esterine unuke Marije Jurčević, rođene Horvat, u Zagrebu.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   21 31.1.2007   15:35:54



90 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   22 31.1.2007   15:35:54



Povezanost života na salašu i u gradu 91

3.2. Povezanost života na salašu i u gradu 

Još su moja istraživanja o obiteljskim zadrugama u bačkih Bunjevaca u ranim osam-
desetim godinama ukazala na povezanost života na salašu i u gradu. Pod pojmom 

salaš podrazumijeva se odvojeni stambeni prostor i okućnica sa svim gospodarskim 
zgradama, na koje se odmah nastavlja i dio obradivog zemljišta. U pojedinim zadru-
žnim obiteljima život je bio tako organiziran da je starješina zadruge sa ženom živio 
u gradu, odvojeno od sinova. Dakle, pojedini članovi zadruge živjeli su odvojeno u 
dvama različitim tipovima naselja, ali obiteljski i gospodarski povezani funkcionirali 
su kao jedna cjelina. Imali su specifične oblike upravljanja i organizacije života i rada, 
što su potvrdila istraživanja u nekoliko zadružnih obitelji: Firanova zadruga na sala-
šima na Bezdanskom putu kod Sombora, zadruga Dulića na Đurđinskim salašima 
kod Subotice i zadruga Dujmov-Vulce u Gari u južnoj Mađarskoj. Sinovi su morali 
roditeljima davati komenciju, određeni dio ukupnog zadružnog prihoda. Sinovi su 
obrađivali zemlju, otac ih je obilazio i nadgledao njihov posao te raspolagao imovinom 
i novcem. Najstariji sin upravljao je tekućim poslovima, raspoređivao poslove u dogo-
voru s braćom. Riječ je o nekoj vrsti paralelnog starješinstva. Otac je bio domaćin, a 
njegov najstariji sin zapravo njegov pomoćnik ili zamjenik. Otac je zapovijedao, a sin 
je izvršavao poslove domaćina. Otac je zadržao sva svoja prava, a sin je preuzeo većinu 
njegovih dužnosti (Černelić 1990:315).

Kao primjer funkcioniranja tako organiziranog života navodim pojedinosti iz živo-
ta zadruge Dulić. O domaćinu u gradu skrbila je njegova žena. Svake nedjelje obilazila 
ih je jedna od snaha i donosila im sve što su naredili sa salaša. Stari nisu ni u čemu 
oskudijevali. Obvezatno im se nosio prisnac, kolač sa sirom. Dida Ive, starješina zadru-
ge koja se razdijelila na prijelazu iz 19. u 20. stoljeće, živio je sa ženom u Subotici, gdje 
je obitelj imala dvije kuće. Živjeli su u glavnoj ulici i kad su im dolazili sinovi ili opće-
nito muškarci, ulazili su u veliku kuću. Snahe su ulazile u malu kuću, koja je bila na 
istom mjestu, samo se u nju ulazilo iz druge sporedne ulice – na mali sokak. Domaćin 
je rano ostao udovac pa ga je svake godine naizmjence dolazila druga snaha dvoriti. 
Snaha nije smjela jesti od istoga jela koje je za njega pripremila i nije smjela sjesti s 
njim za stol. Potomci dida Ive smatraju da je želio biti mali Bog u obitelji. Djeca nisu 
smjela praviti graju kada bi ga posjetila. Tražio je da mu se iskazuje veliko poštovanje. 
Starješina zadruge u bačkih Bunjevaca inače je bio veoma autoritativna ličnost. Ivanov 
nasljednik, sin Petar, bio je manje strog od svojega oca (ibid. EZ FFZ Z 118). Kuća u 
gradu zajedničko je vlasništvo i svi članovi zadruge imali su pravo doći u nju po želji i 
potrebi. Kada se zadruga podijelila, ta se kuća obično prodala i novac bi se podijelio. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:35:55



92 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Druga je mogućnost bila da se kuća izdaje u zakup ukućanima, koji su obično imali 
mali stan u dvorištu. Bili su dužni održavati red u kući kako bi sve bilo pospremljeno 
kad bi netko od obitelji došao u grad. Ovakav oblik upravljanja zadrugom potvrđen je 
i na drugim salašima u okolici Subotice. Kod Bunjevaca se dešavalo da zadruga postane 
bratska i za života roditelja na taj način što roditelji, kad ostare, odu sa salaša da žive u 
gradu. Ta zadruga funkcioniše kao bratska, njome upravlja najstariji brat, ali je ona, u 
suštini očinska (Ćupurdija 1981:10).

Uz spomenute iznimke, u doba trajanja zadruga njezini članovi uglavnom nisu 
živjeli u varoši, već su u grad dolazili povremeno, po potrebi. U pravilu su petkom 
dolazili na pijacu (tržnicu), a nedjeljom u crkvu. Ako su im roditelji bili u gradu, 
obično bi im petkom donosili hranu i posjećivali ih na veće blagdane. Nerijetko su 
unuci boravili s djedom i bakom u gradu, gdje su pohađali školu. Katkad su u svojoj 
gradskoj ili seoskoj kući držali stanare, a tek bi nakon diobe roditelji najčešće s najmla-
đim sinom ostajali živjeti u gradu. Događalo se i da čitava obitelj samo ljeti boravi na 
salašu, dok su roditelji zimi stanovali u gradu. Diobom je kuća u gradu mogla pripasti 
školovanom sinu, koji je samim tim bio predodređen za građanski život, no ako je u 
obitelji bilo više sinova, događalo se da školovani sin ne dobije ni kuću ni zemlju. Dio 
očinske i djedovske imovine već je bio potrošen na njegovo školovanje, kao što je bio 
slučaj u spomenutoj zadružnoj obitelji Dulić (Černelić 1998:28). 

Dakle, uz salaš kao specifičan stambeni i gospodarski prostor, većina bunjevačkih 
obitelji imala je kuću još i u gradu ili u selu. Za salašare nije bilo bitne razlike između 
sela i grada. Za njih su to bila naselja koja su se razlikovala od salaša, dok među stam-
benim objektima na salašu, u selu i u gradu zapravo i nije bilo razlike. Razlog tomu što 
su salašari imali zasebnu kuću i u naselju, dobrim dijelom valja tražiti u činjenici da na 
salašima nije bilo organizirane trgovine niti administrativnih i vjerskih ustanova. Kao 
stambena i gospodarska cjelina salaši su se dijeljenjem obitelji postupno grupirali jedan uz 
drugoga. Na taj način nastajala su postupno naselja seoskog tipa na početku 20. stoljeća. 
Od kraja 17. stoljeća pojedine bunjevačke obitelji, zbog različitih zasluga u obavljanju 
pretežno graničarskih djelatnosti, stekle su plemićke titule. Kada su Sombor i Subotica sre-
dinom 18. stoljeća dobili uredbom carice Marije Terezije status slobodnih kraljevskih gra-
dova, pojedine obitelji seljaka plemića naseljavale su područje današnjeg Lemeša (službeno 
Svetozar Miletić), koji je zbog toga prije od drugih bunjevačkih mjesta poprimio osobitosti 
seoskog naselja (Černelić, Petrović 1998).

Dakle, u bačkih Bunjevaca se u specifičnom odnosu nalaze salaš i grad, odnosno 
salaš i selo, kao što je to sa spomenutim mjestom Lemeš. Život određene obitelji u 
ovima dvama tipovima naselja usporedno funkcionira u okviru zadruge. Način života 
bunjevačkih poljodjelaca međusobno ih povezuje.

Istraživanja koja su prethodila pripremi izložbe Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca 
među bačkim Bunjevcima koji su se u razdoblju između četrdesetih i devedesetih 
godina 20. stoljeća doselili u Hrvatsku, pokazala su da nije sasvim jednostavno odvo-
jeno prikazati život na salašu od života u gradu. Mnogi predmeti za dnevnu uporabu, 
koji su karakteristični za salašarska domaćinstva, mogu se naći i u građanskim kućama 
u Somboru i Subotici. Istodobno, skupocjenih predmeta, često čak i luksuznih, ima i 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:35:55



Povezanost života na salašu i u gradu 93

na salašima, kao što su primjerice skupocjeni secesijski namještaj i svjetiljke, luksuzne 
zavjese, zidni satovi i porculansko posuđe. Salaš predstavlja gospodarsku osnovu na 
kojoj se temelji dobrobit mnogih bunjevačkih obitelji i način života bačkih Bunjevaca 
uopće (ibid.). Svojim načinom života oni relativiziraju razliku između seoskog i gra-
đanskog života te ih međusobno prožimaju. Sve bunjevačke obitelji i pojedinci koji 
su sudjelovali u pripremi izložbe došli su iz gradova Sombora i Subotice ili rjeđe i 
iz sela (spomenuto plemićko naselje Lemeš i Čonoplja) u Zagreb i okolicu (Kutina, 
Samobor). U pravilu su visokoobrazovani, tek pojedinci imaju samo srednjoškolsko 
obrazovanje. Mnogi predmeti iz njihova zavičaja koje su sa sobom ponijeli u Hrvatsku 
potječu sa salaša. Prije dolaska u Hrvatsku oni su ih dijelom koristili ili su ih barem 
čuvali kao uspomenu na salaš u gradovima ili selima, kamo su se preselili sa salaša oni 
sami ili su to još prije učinili njihovi preci. Danas ih čuvaju u svojemu novom okruže-
nju da bi dio svojega naslijeđa i identiteta proslijedili svojim potomcima.

Istraživanje načina života bačkih Bunjevaca u prošlosti i sadašnjosti potvrdilo je 
povezanost života na salašu i u gradu ili u selu. Korijene tomu valja tražiti u zadru-
žnom sustavu obiteljskog života. Nakon diobe pojedinačne obitelji, koje su nekoć 
zajedno živjele na salašu u zadrugama, razdvojile su se i nastavile samostalan život, 
neke od njih i dalje na salašima ili u selima (koja su nastala umnažanjem salaša), a dru-
ge u gradovima. Sličan proces događao se i u daljoj prošlosti prije sredine 20. stoljeća u 
bogatijim veleposjedničkim salašarskim obiteljima, koje su bile materijalno sposobne 
svojim potomcima osigurati školovanje i građanski život. Većinom se to ipak događalo 
procesima raspada zadružnog obiteljskog sustava. S vremenom se salaši napuštaju, što 
je odraz društveno-ekonomskih procesa u suvremenom društvu.

Dakle, sad se već jasnije mogu izdvojiti obitelji ili njihovi članovi koji su ostali 
živjeti i raditi na salašima od onih koji su postali građani u doba dijeljenja zadruga, 
a pojedinci među njima i prije. Međutim, predmeti koje su naslijedili od svojih pre-
daka i sačuvali ih, bez obzira na stupanj obrazovanja i mjesto stanovanja, upućuju na 
neraskidivu vezu između života na salašu i u gradu, odnosno selu. U novoj sredini ti 
su predmeti postali simboli njihova identiteta i povezanosti sa zavičajem.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:35:55



94 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:35:55



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 95

3.3. Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca

Dok su se u prošlim vremenima običaji prije svega održavali kako bi različitim 
simboličkim i magijskim postupcima pridonijeli lakšem, boljem i uspješnijem 

životu, s vremenom oni postaju simboli identiteta jedne zajednice. Samim time oni 
su poprimili nova značenja, ali su istodobno sačuvali i neke stare, davno stečene i 
ukorijenjene, tradicijske vrijednosti. Tako su i bački Bunjevci sačuvali većinu svojih 
običaja ponajprije kao izraz opstojnosti i prepoznatljivosti u multietničkoj sredini u 
kojoj žive. Pojedini njihovi običaji poprimili su tijekom 20. stoljeća obilježje javnih 
svečanosti, kao što su, primjerice, bunjevačka prela i dužijanca ili dužionica (završna 
žetvena svečanost u subotičkom i somborskom kraju). Drugi običaji nastavljaju svoj 
manje ili više izmijenjen život u užem obiteljskom krugu. Na izložbi Iz baštine bačkih 
Hrvata Bunjevaca prikazali smo Božić i Uskrs, dva najvažnija običaja iz godišnjeg 
ciklusa, te svadbu, kao središnji običaj životnog ciklusa. Mnoga tradicijska obilježja tih 
običaja su, kao i u drugim krajevima, postupno nestajala. Međutim, današnji naraštaji 
Bunjevaca čuvaju uspomene na te običaje preko predmeta koje su baštinili od svojih 
predaka. Stoga je i ovaj pregled ograničen na one pojedinosti običaja kojima su današ-
nji naraštaji Bunjevaca preko dragih predmeta iz djetinjstva produžili život do danas i 
na taj im način održali kontinuitet i u promijenjenim životnim okolnostima.

3.3.1. O Božiæu

Božićni običaji veoma su značajni u životu bačkih Bunjevaca. Katolička vjera važna je 
odrednica njihova načina života. Božić, kao najvažniji vjerski blagdan i narodni običaj, 
duboko se usjekao u njihove živote. To su oni sami najbolje pokazali u zapisima sje-
ćanja koji su objavljeni u katalogu izložbe Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca; mnogi 
se Bunjevci rado sjećaju Božića iz svojega djetinjstva i ugođaj bunjevačkog Božića 
može se najvjernije doživjeti preko njihovih uspomena na pojedine običaje i doživlja-
je Badnje večeri. Bački Bunjevci i danas brižljivo pripremaju svoj badnji stol, kako u 
rodnoj Bačkoj, tako i u iseljeništvu.

Tako se u mnogim bunjevačkim obiteljima i danas obvezatno priprema pleten 
kolač, rjeđe i božićnjak (sl. 37a, b, c, d), posebno ukrašeni božićni kolač, koji je za 
potrebe izložbe priredila Marta Knezi iz Lemeša. Ona i njezina kći Roza Fratrić poka-
zale su simboliku i ugođaj badnjeg stola, a Rozino Sićanje na Badnju večer u rodnom 
Lemešu vjerno dočarava ozračje bunjevačke Badnje večeri: 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:35:57



96 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 37. Faze izrade božićnjaka: a) priprema osnovnih sastavnih dijelova kolača

Sl. 37. b)  Postavljanje križnog ukrasa od tijesta na vrh božićnjaka i priprema pletenog kolača za pečenje

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:36:04



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 97

Sl. 37. c) Postavljanje pletenice od tijesta oko kolača

Sl. 37. d) Pečeni božićnjak

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:36:12



98 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sićam se još kad sam bila mala kako je majka na Badnje jutro pekla suvi kolač, boži-
ćnjak i lepanju. Suvi kolač se jio na Badnje veče, a božićnjak se ostavijo do Nove godine. 
Lepanja se jila cili dan, jer je bila stroga post. Na božićnajku su od tista bili razni motivi 
koji su simbolizirali život i njihovu svakidašnjicu. Tako na priliku bile su tičice, ružice, 
sunce, misec, plast sina, klip kukuruza, vlat žita, bure s vinom, volovi i volar koji se zvao 
dida Šojla, mali Isus u naručju majke Marije, ovce i krave. Sve je ovo bilo lipo i oduševilo 
me je. Sa radošću smo iščekivali veče da večeramo sve ono što se taj dan spremilo. Prije 
večere moj je otac uzo u čašu svete vode i išo je svetit sve prostorije i štalu i svinjce, a kad 
se vratijo, svi smo ustali i glasno se molili Bogu. Majka je ko najstarija molila naprid, a 
mi svi za njom. Tad smo sili i pristupili večeri. Prvo smo svi popili medljanu rakiju uz 
zdravicu: Daj Bože da smo i dogodine zajedno. Posli toga jio se bili luk s medom, orasi s 
medom, jabuka s medom i onda gravova čorba, koja je pravljena posna na maslu il pute-
ru, pa je došla papula. Posli grava došla je na red jedva čekana riba na pirinču pečene 
isto na maslu il puteru. Bilo je još i nasuva s makom, al to smo već manje jili. Posli svega 
došo je na red dunc, kojeg je bilo bar tri vrste na astalu, što je nakon obilne večere dobro 
došlo da nas osviži. Na božićnom astalu, u pročelju, bila je lipo okitita grana, božićnjak, 
svića, zeleno žito koje smo na sv. Luciju posijali, u koje je bilo zabodeno tri male sviće koje 
su simbolizirale Tri kralja, a zatim u jednoj zdilici pomišano žito i kukuruz u zrnu, što 
je značilo želju za rodnom godinom, a u jednoj zdilici bilo je pomišano orasa, smokava, 
jabuka i pomorandži. Ispod astala bijo je smotuljak slame, sina i konjska oprema. Sićam 
se da smo posli večere, ispod stolnjaka di je bila metnita slama izvlačili po jedan struk i 
čija je slama bila dugačka taj će dugo živiti, a čija je slama bila kratka taj će brzo umriti. 
Ja sam jednom izvukla kratku slamu pa sam se uplašila da ću brzo umriti  i jako sam se 
rasplakala i morali smo ponovit običaj i tad sam izvukla dugačku slamu i bila sam sritna 
da ću dugo živiti... (Sićanja 1998). I sjećanja iz djetinjstva drugih Bunjevki na Badnju 
večer dočaravaju svečan bajkovit ugođaj, tako primjerice navodim neke detalje sjeća-
nja Gize Balažević iz Subotice: Sad dolazi ono najlipče za mene, mama je skuvala večeru 
i svi smo u sobi – moja majka Manda, brat od tetke Maćo, moja mama i ja. Tata ulazi, 
nosi slamu i čestita nam: Faljen Isus, Čestitam vam Badnje veče i Isusovo porođenje. Zatim 
slamu raznosi po sobi, a malo slame meće na astal ispod čaršapa. Posli tog ja sam ko položaj 
nosila svićicu, a mama čorbu od grava. I mi smo čestitale Badnje veče i Isusovo porođenje, 
a tata nas je posipo žitom ... Posli večere smo se valjali na slami i igrali. Onda još nije bilo 
struje, pa su u ciloj kući gorile sviće. To je isto bijo doživjaj za mene. Prid ponoć svi smo 
išli na ponoćnicu, i evo još jedno lipo sićanje: Naš učitelj Vinko Romić je sviro u crkvi u 
vorgule. Na kraju mise se pivala pisma koja se meni ko ditetu jako dopala: Ajmo braćo da 
iđemo i darove ponesemo..., a zatim je zasviro naše bunjevačko Veliko kolo... Prid crkvom 
svi veseli, jedni drugima čestitaju Božić i radosni su išli kućama. Kad smo posli ponoćke 
došli kući, na red su došla pača. Čini mi se da ni gra, a ni pača nikad nisu bila tako dobra 
ko na Božić. Naravski da smo mi dica spavali na slami. To je bija poseban doživjaj... 
(Sićanja 1998). Pojedini ukrasni božićni predmeti (stari ukrasi, đerdan i slamni ukrasi 
za bor, betlem) upotpunili su božićni ugođaj bunjevačkog doma.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:36:13



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 99

Božić se odrazio i na stvaralaštvo bunjevačkih slamarki, naivnih umjetnica koje 
izrađuju slike i različite ukrasne predmete od slame. Bunjevcima koji žive u Hrvatskoj 
njihovi prijatelji i rođaci koji žive u Bačkoj redovito šalju božićne čestitke izrađene od 
slame.

3.3.2. O Uskrsu

I o Uskrsu bački Bunjevci pažljivo simbolično ukrašavaju stol, na kojemu se redovito 
nalaze: posuda s oslikanim jajima, kolač uskršnjak, cica-mace, zamedljana rakija, ćirak 
sa svićom i bokal s vinom. Za ugođaj bunjevačkog uskrsnog stola pobrinule su se Marija 
Balažević i njena kći Jasna iz Tavankuta. Premda nije Bunjevka, već samo bunjevačka 
snaha, Marija Balažević, rođena Tursan, svladala je bunjevačku tehniku oslikavanja 
šarenih jaja. Obavezno se pripremao i košar s blagoslovljenim jelom, pokriven lane-
nom salvetom. O običaju blagoslova jela piše Lajčo Perušić iz Subotice u zapisu sjeća-
nja na svoje djetinjstvo. Samo svećenje ila bitno se ne razlikuje od istoga običaja u dru-
gim hrvatskim krajevima, ali se ipak ističu poneke specifične pojedinosti, primjerice: 
Jači članovi obitelji su ponovno uzimali svoje košare za ručke i kroz park se uputili prema 
kući. Međutim uz put se sretao još jedan kraći, neformalni špalir siromaha i prosjaka, 
koji su došli s raznih strana praznih košara. Oni su tako u jednorednom nizu postavili 
svoje manje ili veće košare ispred sebe, a svi su župljani prolazeći mimo njih otvarali svoje, 
jelima i mirisima pune košare, i darivali prosjake tko kobasicom, tko jajetom, tko malim 
“uskrsnim kolačem”, posebno za njih ispečenim, netko ih je darivao novcem itd (Sićanja 
1998). Ne znam, doduše, je li još i danas održana ova plemenita gesta prema onima 
koji si za Uskrs ne mogu priuštiti bogatu trpezu.

Bunjevci su šarali jaja na nekoliko načina. Jaja su oslikavali varzilom (bojana jaja 
s uskrsnim motivima). Poznavali su i tehniku ukrašavanja pisanica voskom. To se još 
i danas katkada prakticira u somborskom kraju, dok u subotičkom kraju postoji tek 
blijedo sjećanje na takav način ukrašavanja pisanica. Noviji način ukrašavanja jaja 
slamom, karakterističan upravo za bačke Bunjevce, zorno pokazuje da se narodno 
stvaralaštvo, unatoč neminovnim civilizacijskim promjenama, ne zatire tako lako, kao 
što se to katkada čini. Iznalaze se novi načini kako oživiti već pomalo zamrle stare 
običaje, kako im udahnuti život novim izražajnim sredstvima, koja ujedno pokazuju 
osebujnost bunjevačke narodne kulture i na prijelazu stoljeća (sl. 38). Poput božićnih 
čestitaka, bunjevačke slamarke izrađuju i prigodne uskrsne čestitke.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:36:13



100 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Posebnost bunjevačkog Uskrsa predstavlja običaj polijevanja na vodeni ponediljak 
(Uskrsni ponedjeljak). U prošlim su vremenima polivači polijevali divojke vodom. U 
gradu su djevojke uglavnom obilazili pješice, a na salašima konjima ili kolima ako su 
u obilazak išli u grupi. Polijevanje vodom zamijenilo je polijevanje kolonjskom vodom 
ili parfemom koji su polivači nosili u bočicama namijenjenima upravo za ovaj običaj. 
Polijevanje je običaj koji bunjevački momci, ali i oženjeni ljudi rado prakticiraju i 
danas.1 (sl. 39)

Polivači su od djevojaka na dar dobivali šarena jaja, jabuke i drugo voće, a posebnu 
su čar polivačima davali umjetni cvjetovi kojima su ih divojke kitile. Fotografija poliva-
ča zorno pokazuje kako su oni nekoć izgledali.2 Iskićen cvijećem po čitavom odijelu, 
zasigurno je obišao i polio puno djevojaka; to potvrđuje i njegovo ponosito držanje i 
zadovoljni izraz blago nasmiješena lica. (sl. 40)

1 Prvi vlasnik bočice bio je Joso Matijević, a naslijedila ga je Piroška Sekulić, rođena Vuković, koja je 
bila usvojeno Josino dijete. Danas je ova mala, ali osobito vrijedna i lijepa bočica u vlasništvu Piroškina 
unuka Marijana Sekulića. 

2 Fotografiju svojega dida strica, djedova brata, sačuvala je Slavica Nadu, rođena Dulić, kao uspomenu 
na očevu obitelj i običaje svojega kraja. 

Sl. 38. Jaja oslikana varzilom i ukrašena slamom

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:36:16



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 101

Sl. 40. Fotografija polivača Feliksa (Vecka) Dulića iz Šebešića snimljena oko 1918. godine

Sl. 39. Porculanska bočica za polijevanje s početka 20. stoljeća iz Subotice 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:36:23



102 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

3.3.3. O svadbi

Koliko je značenje svadbe u životu pojedinca, pokazuje već i sama činjenica da se dje-
vojačka oprema za udaju u Bunjevaca počela vrlo rano pripremati. Isto tako, Bunjevci 
nisu žalili potrošiti čitavo bogatstvo samo da se svadba njihove kćeri ili sina dugo 
pamti i spominje. Bunjevački svadbeni običaji posebno su zanimljivi i zbog toga što su 
brojni njihovi elementi naslijeđeni iz pradomovine, negdje s dinarsko-jadranskih pro-
stora. Mnogi od tih običaja su već dulje vrijeme tek zabilježena baština, no neki su se 
od njih, prilagođeni sredini i duhu vremena, održali sve do današnjih dana. Pojedine 
predmete vezane uz svadbene običaje su Bunjevke i Bunjevci donijeli sa sobom iz 
zavičaja u Hrvatsku. 

Sl. 41. Detalj veza s peškira koje su nosili mastalundžije

Jedan karakterističan predmet je peškir kojim se obilježavaju pojedini specifični 
svadbeni likovi iz subotičkog kraja – mastalundžije (mustulundžije i sl). Peškiri su se 
mastalundžijama prebacivali preko ramena i vezivali na suprotnoj strani (sl. 41, 42).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:36:26



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 103

Sl. 42. Na fotografiji svadbe Bartula Stipića iz Žednika iz 1906. ili 1907. godine prepoznaju se 
mastalundžije upravo prema peškirima koje su ovaj put samo prebacili preko vrata

Ono što je mastalundžija u subotičkom, to je diver u somborskom kraju (sl. 43).

Sl. 43. Fotografija iz dvadesetih godina 20. stoljeća prikazuje peškirom okićena divera sa salaša Đine u 
okolici Sombora u društvu jengi, nevjestinih neudatih pratilja 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:36:34



104 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Ponekad se mastalundžija u subotičkom kraju izjednačava s diverom, gdje je diver 
katkada i poseban časnik, ali s manje značajnom ulogom u svadbenim običajima. 
Zajedničko obilježje uloga mastalundžije i divera je njihova glavna dužnost pozivanja 
svatova. To je bio posebno svečan i važan običaj, koji se održavao po utvrđenom proto-
kolu i redoslijedu pozivanja uzvanika prema njihovu značenju u samoj svadbi te prema 
srodstvenoj bliskosti. Mastalundžije polaze pozivati svatove iz obiju svatovskih kuća, 
za razliku od divera, koji pozivaju samo svatove s mladoženjine strane, s izuzetkom 
Lemeša. Svatovi s nevjestine strane pozivaju se na poseban način – darivanjem jabuke, 
što se čini pri susretu obično na pijaci (tržnici), jer je to mjesto gdje se najčešće može 
susresti rodbinu i prijatelje. Pred polazak se pozivači, osim peškirima, okite i višeboj-
nim pantljikama, većim perlicama od umjetnog svilenog ili voštanog cvijeća, i neizo-
stavno sa sobom nose drvenu čuturu ovijenu telećom kožom. Kada se vino iz čuture 
isprazni, ukućani u čijoj se kući pritom zateknu dužni su im nadoliti svoje vino. U 
prošlim su vremenima pozivali svatove jašući na konjima, a u somborskom kraju češće 
su to činili vozeći se na kolima. I konji su bili okićeni peškirima. Diveri i mastalundžije 
imaju još i druga manje važna zaduženja tijekom svadbe. Valja još samo posebno ista-
knuti važnu ulogu mastalundžija u prošlim vremenima, kada su u svadbenoj povorci 
predstavljali počasnu nevjestinu stražu (Černelić 1991:82-83, 115).

Zanimljiv detalj vezan uz bunjevačku svadbu je posredovanje pri sklapanju braka. 
Osoba koja se tim poslom bavi naziva se cenzar, a za svoju bi “uslugu” nakon uspješno 
obavljena posla dobila cenzarske papuče, koje su obično crvene boje s probijenim ukra-
som u obliku bijelih kružića (sl. 44). To je suvrstica vezenih papuča, kakve se i danas 
rado nose, kupuju i poklanjaju, a obično na gornjem dijelu imaju vezeni ukras izveden 
zlatnom ili srebrnom niti na baršunastoj podlozi (Petrović 1998:22).

Sl. 44. Cenzarske papuče: dar svadbenom posredniku za uspješno obavljen posao

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:36:41



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 105

Posebno su značajni svadbeni darovi različite vrste, koji gotovo u svim bunjevačkim 
obiteljima predstavljaju naslijeđen obiteljski inventar. Značajni su darovi koje nevjesta 
dobiva od obitelji svojega budućeg muža. U somborskom kraju svekrva je obavezno na 
prsten (zaruke) budućoj snahi na dar nosila pleten kolač (suvi kolač), rakiju u okićenoj 
boci, vjenčanu odjeću i obuću. Na izložbi je bio prikazan dio dara koji je Roza Fratrić 
iz Lemeša dobila od svoje svekrve kao zaručni dar 1956. godine3. U tkanoj se torbi 
nosio suvi kolač, lijepa rumena jabuka s navezanim zaručnim prstenom, burmom i s 
lančićem, a uz to se nosila bočica s rakijom i čašicama (sl. 45). 

Poseban je dar bio još i materijal za vjenčanicu i za haljinu koju će nevjesta odjenuti 
iza ponoći kad postane snaša te svadbeni veo. Inače je mladoženjina obitelj kupovala 
kompletnu opremu za buduću snahu, dakle, još i vijenac i obuću4.

Darivanje buduće snaše donekle se razlikuje u subotičkom kraju, a običaj se održao 
do današnjih dana. Značajan predmet na izložbi je kutija presvučena bijelim satenom, 
koja se naziva rozalija, u kojoj je Radoslav Peić-Gavran donio zaručni dar svojoj zaru-
čnici Jasni Repac u srpnju 1996. godine: materijal za vjenčanu haljinu, bijelu prega-
čicu i crveni materijal za haljinu koju će odjenuti u ponoć, vezene papuče te zaručni 
prsten i lančić. S unutarnje strane poklopca su još pričvršćene crvene perlice za snašu i 

3 Rozina svekrva je Marija Fratrić iz Sombora, rođena Budimčević, sa salaša na Bezdanskom putu. 
Nakon udaje za njezina sina Stipana, Roza Fratrić se iz rodnog Lemeša preselila u Sombor. 

4 Roza je željela imati svadbeni vijenac i cipele po vlastitu izboru, pa je za taj dio vjenčane opreme još 
posebno dobila i novac. 

Sl. 45. Zaručni dar Roze Fratrić iz Lemeša iz 1956. godine

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:36:46



106 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

đuvegiju, kojima će se okititi iza ponoći kad skinu vjenčano ruho (sl. 46)5. Ovaj pred-
met je primjer kontinuiteta pojedinih običaja koji su se u nešto izmijenjenom obliku 
održali do današnjih dana. Tako je rozalija počela poprimati današnji izgled u pedese-
tim godinama. Prijašnji naziv je bio rozolija, rozulin, ponegdje i rakija. Bila je to drve-
na ukrašena kutija, obično sa staklenim poklopcem i pregradama u koje su se stavljali 
različiti darovi. Izvorno su rozoliju nosile tzv. rakijare, mlade udate rođakinje, koje su 
zapravo došle prositi djevojku. Obvezatno je u kutiji kao dar bila jabuka sa zabodenim 
novcima, katkada i srebrenjacima i dukatima, svilena marama, dvije – tri maramice, 
prsten i lančić u staklenoj kutijici. Sadržaj dara ovisio je i o imovinskim prilikama pro-
saca. Uz kutiju se svakako nosila i rakija. Zaruke su se posebno održavale. To je bilo 
piće, sastanak na koji dolazi mladoženjin rod da zapiju divojku. I vjenčana se oprema 
budućoj snaši donosila posebno. Dio tih običaja održan je do danas u izmijenjenom 
obliku i u običaju zaručivanja spojili su se elementi više predsvadbenih običaja. Jasna 
Balažević sačuvala je iz riznice svojih predaka još dva zaručna dara: staklenu kutijicu 
za prsten, koja je nekada bila sastavni dio rozolije pri prošnji, te posrebrenu posudu u 
obliku jabuke, u kojoj je tridesetih godina zaručnik donio zaručnici bombone kao svoj 
osobni zaručni dar (sl. 47, 48).

5 Specijalno za izložbu stigla je rozalija iz Subotice, zahvaljujući snašinoj mami Margi Repac, rođenoj 
Vuković. Ta je kutija prešla dva granična prijelaza i prije dolaska u Zagreb pobudila je sumnju naših 
carinika, no ipak je na kraju, u zadnji čas, stigla u Zagreb da bi bila predstavljena na izložbi. 

Sl. 46. Zaručni dar Jasne Repac iz Subotice iz 1996. godine

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:36:49



Kontinuitet nekih važnijih obièaja baèkih Bunjevaca 107

I u somborskom su se kraju jabuka i rakija prema tradiciji darivale prilikom pro-
šnje (što je već odavno napušten običaj), a posebno se nosio kolač te vjenčano ruho i 
obuća. Čini se da su se ta dva običaja također stopila u jedan, koji se u gotovo izvornu 
obliku održao do 1956. godine, barem se to može reći za zaruke Roze Fratrić, rođene 
Knezi, čiji je zaručni dar upravo zbog toga bilo moguće prikazati na izložbi.

Dakle, obveza mladoženjine obitelji da budućoj snahi kupi opremu za vjenčanje 
održao se u Bunjevaca do današnjih dana. U prošla vremena vraća nas živopisan opis 
ovoga običaja s kraja 19. stoljeća:

Pri kupovanju ruva pre svega se označi boltadžija, kod koga će se uzimati: da li kod 
gospodar Time, da li kod Kraljevića Marka (Joce Ostojića), da li kod Nacike ili kod 
Manojle? (Ovo behu pre 20 – 30 godina glavni trgovci): Kad se u tome slože, onda nare-
đuju šta će se kupiti. Prvo je čurdija, koja će tako reći mladi za veka služiti. Ako je prijatelj 
gazda, to se razume sa zlatnim, ako ne, to će biti sa gombarskim gajtanom i skupocenim 
pervazom.

Suknja, rekla, prusluk i ostalo razume se da mora biti od teške svile, jer zlo ako devo-
jački rod ruvu zameri, ali još dvaput gore, ako đuvegija primeti, da mu je mlada lošije 
odevena od mlade starijega mu brata.

Kako se u dućan uđe, dućandžija odma pozna svoju mušteriju. Svekru se odma donese 
stolica i posluži se šljivovicom. Razmete se čitava bolta. Ne pita se tu za cenu, nego što 
se mušteriji dopadne to se nemilice kroji. Ne pita, do duše, boltadžija ni za novce: ta on 
već poznaje čiča Stipana i Bartola, oni će to već izduvati, ako nikako drugčije, a ono će 
gospodar Toma, Joca ili Manojlo ocepiti 2 – 3 lanca zemlje, pa kvit račun. Što mora biti, 
mora! Grdna bi bila sramota da je čovek gori od drugih, koji su od njega lošiji, ili koji su 
mu ravni.

Kad se ruvo kupi nose ga šnajci, da ovaj kroji i šije. Ako šnajc lepo udesi, ne vali i pre-
ko plaće, ne vali po koja vreća žita i koja kola slame, - ta takvog đubreta ima na salašu 
vazdan. (Knežević 1881:115-116)

Sl. 47 i 48. Primjeri zaručnih darova

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:36:56



108 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Svadbeni darovi su se u bačkih Bunjevaca modernizirali još na početku 20. stoljeća. 
U prošlosti su se oni sastojali od kolača, hrane i pića, koje su svi uzvanici bili dužni 
darivati mladencima, a dar važnijih časnika, osobito kuma, ali i staroga svata, morao 
se posebno isticati. Naziv za taj dar bio je kravalj, a prema starijim izvorima subotički 
su Bunjevci tako nazivali samo kolač, koji su svatovi donosili na dar. Kasnije su kolač 
zamijenile torte, a osim toga postalo je obvezatno da važniji svatovi, kao što su kum i 
kuma, stari svat i starosvatica te bliža rodbina, darivaju mladence skupocjenim darovi-
ma. Najčešće su to porculanski servisi, ali i predmeti od srebra i stakla.

Preko predmeta vezanih uz značajnije tradicijske običaje koje su potomci bunje-
vačkih salašara naslijedili od svojih predaka, može se iščitati kontinuitet održavanja 
pojedinih karakterističnih bunjevačkih običaja. Neki od njih i danas žive u znatno 
promijenjenom okruženju, prilagođeni suvremenom načinu života, kako u zavičaju 
bačkih Bunjevaca, tako i među raseljenim Bunjevcima.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:36:56



Obièaj plesa s nevjestom 109

3.4. Obièaj plesa s nevjestom 

Ples s nevjestom nije izvorno bunjevački običaj. Taj običaj nije poznat u drugim 
bunjevačkim ograncima niti na širem prostoru njihove moguće pradomovine. 

Običaj plesa s nevjestom potvrđen je u široj regiji panonskog areala1 i ponegdje izvan 
njega, no samo neki od podataka pokazuju bitnije srodnosti s pojedinostima u bunje-
vačkom običaju. Kada je riječ o ovome običaju, može se govoriti o izravnom mađar-
skom utjecaju jer je riječ o tipičnom elementu mađarskih svadbenih običaja. Ove dvije 
etničke skupine stoljećima su živjele zajedno jedna uz drugu na istom području, tako 
da već i sama ta činjenica upućuje na neminovnost različitih akulturacijskih procesa u 
međusobnim kulturnim doticajima. 

3.4.1. Pregled i kritika izvora

Raznovrsni su izvori kojima raspolažemo za proučavanje ove teme. Starija literatura o 
svadbenim običajima, počevši od sredine 19. stoljeća pa do tridesetih godina 20. sto-
ljeća, prilično je brojna.2 Mnogi od tih članaka publicirani su na mađarskom jeziku u 
časopisima i novinama, a i među samim Bunjevcima i u kalendarima. Većina tih člana-
ka zapravo je dupliciranje prethodnih s neznatnim preinakama. Još je M. G. Popovich 
uočio tu pojavu, s osobitim kritičkim osvrtom na Iványijev članak (1893:60-66; 
Iványi 1891:185-200). Da je Iványi zapravo prepisao članak J. Antunovicsa, Popovich 
dokazuje usporednim citiranjem i analizom dijelova obaju tekstova (Antunovics 
1858:203-215). Osim toga, autor ističe da je i Antunovics u svom članku preradio 
Száricsev prilog o svadbenim običajima subotičkih Bunjevaca (Szárics 1842:81-82, 
869-872, 886-888). Sve su to manje-više opći pregledi bunjevačkih svadbenih običaja. 
U jednom dijelu tih članaka naglašeno je da je riječ o subotičkim Bunjevcima, dok se 
drugdje piše o bačkim Bunjevcima uopće, premda se podaci u njima zapravo bitno 
ne razlikuju od podataka koji se tiču Bunjevaca u Subotici. Dakle, pisci članaka o sva-
dbenim običajima Bunjevaca zanemarili su ostalo bunjevačko stanovništvo (u okolici 
Sombora) i davali generalizirane preglede svadbenih običaja Bunjevaca samo prema 

1 Običaj je poznat u Srba i Hrvata u Mađarskoj, u Srijemu i u širem području Posavine (Marinov 1977:87-
-88; Matišek 1979:166; Sarosácz 1968:116, 119; U. M. 1845:68; Karadžić 1867:318; Škarić 1939:107; 
Bogišić 1874:241; Kurjaković 1896:158; Markovac 1935:252; Majnarić 1981 i dr.).

2 Kritički osvrt na literaturu o svadbenim običajima objavljen je i u mojoj knjizi Uloge i nazivi odabranih 
svatova u Bunjevaca (1991).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:36:57



110 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

uzorku jednoga njihovog dijela. Oslanjanjem isključivo na takvu literaturu, mogao 
bi se steći pogrešan dojam da su svadbeni običaji u Bunjevaca u cjelini ujednačeni. 
Iznimku čini Berkityjev opis svadbenih običaja Bunjevaca u okolici Budimpešte, koji 
je sasvim osebujan i pokazuje znatne regionalne razlike prema ostalim općim pregle-
dima (1839:314-331). Zanimljiva je pojava da se autori kasnijih članaka nisu osvrtali 
na podatke iz Berkityjeva članka, osim Erdeljanovića, koji je jedini istaknuo razliku 
između Bunjevaca u okolici Budimpešte te bačkih i subotičkih. Premda sasvim rije-
tko iznosi neke specifičnosti kod Bunjevaca u Somboru i Bajmoku, i Erdeljanović 
zapravo manje-više rekapitulira raniju literaturu o svadbenim običajima podunavskih 
Bunjevaca (1930:234-241). Od ranijih autora još je i Bellosics Bálint, opisujući obi-
čaje bačkih Bunjevaca uopće, uočio razlike u nekim pojedinostima svadbenih običaja 
Bunjevaca u Subotici i u Baji (1909:403). 

U kasnije objavljenoj literaturi značajan je prilog Miše Mandića o svadbenim obi-
čajima Bunjevaca u Čavolju jer je to jedini prilog u literaturi koji se tiče bunjevačkog 
stanovništva južne Mađarske (1975). Taj članak također pokazuje stanovite regionalne 
razlike prema prethodno navedenim opisima svadbenih običaja. Nažalost, ni literatura 
iz toga razdoblja ne donosi ništa novo u vezi s tim pitanjem. Riječ je o člancima Ante 
Sekulića (1980, 1986, 1991).

Autor se u svojim člancima poziva na dio spomenute starije literature, na vlastite 
terenske zapise i na članak Miše Mandića o svadbenim običajima čavoljskih Bunjevaca. 
Osvrćući se na Mandićev članak, autor na više mjesta iznosi razlike u odnosu prema 
vlastitim podacima i podacima iz ostale literature, no čini se da je težište na sličnosti-
ma, što je u skladu s autorovim zaključkom u kojem se zanemaruju navedene razlike. 
U prvom članku Sekulić nigdje ne spominje knjigu J. Erdeljanovića, dok se u drugom 
prilogu na istog autora kritički osvrće, ističući kako je Erdeljanović znao da je građa 
ranijih pisaca nepouzdana, pa se trsio pribaviti što više podataka, ali se njima koristio, čini 
se, samo koliko mu je bilo potrebno za zaključke na kraju svoje knjige (Sekulić 1986:305). 
Ne ulazeći podrobnije u ispravnost te tvrdnje, možemo konstatirati da se slična pri-
mjedba, koja se ovdje upućuje Erdeljanoviću, može primijeniti i na zaključke samoga 
autora. Premda se Sekulić sasvim općenito kritički osvrće i na ostale svoje prethodnike, 
zapravo ponavlja njihove greške, iznoseći već ranije višekratno razmatrane pojave uz 
manje-više pojednostavljenu komparaciju prije svega subotičkih i čavoljskih Bunjevaca. 
Zanimljivo je da se jedina novost u Sekulićevim člancima u odnosu na prethodne tiče 
upravo registriranja običaja plesa s nevjestom, koji u ranijoj literaturi za ovu skupinu 
Bunjevaca nije bio potvrđen.3 Nadalje, autor se rijetko poziva na vlastite bilješke koje se 
zasnivaju na terenskim istraživanjima, nigdje se posebno ne navode lokaliteti u kojima 
su se ta istraživanja obavljala, osim povremeno u napomeni kada se ističe pojedinačan 

3 Autor u svom prvom članku (Sekulić 1980:164) za ovaj običaj bilježi naziv izigravanje sa snašom prema 
vlastitim bilješkama, a naziv igra za kravaljuše prema podacima M. Mandića, dok se u drugom čanku 
(ibid. 1986:331) kao izvor za naziv izigravanje sa snašom navodi Mandićev članak, a za naziv igra za 
kravaljuše podatak iz članka K. Prćić, što je netočno, jer autorica ne potvrđuje postojanje toga običaja 
(Prćić 1927). Ovdje je očito posrijedi lapsus (koji nije jedini te vrste), što se u znanstvenim radovima 
ne bi smjelo događati. U trećem identičnom članku ponavlja se ista greška (Sekulić 1991).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:36:57



Obièaj plesa s nevjestom 111

podatak. Na kraju, valja nam se osvrnuti na autorov zaključak koji je u prvom i u dru-
gim dvama člancima zapravo isti, premda je različito formuliran. Između tih zaključaka 
odabrala sam onaj u kojem iznesena tvrdnja zbog svoje kategoričnosti više bode u oči, 
s obzirom na njezinu nepotkrijepljenost: Obradba i raščlamba svadbenih običaja bačkih 
Bunjevaca potvrđuje povijesnu istinu da su oni cjelovita, jedinstvena narodna (etnička) 
cjelina (ibid. 1980:166). Zaključak iznesen ovako isključivo čini se neutemeljenim i 
prema samoj autorovoj prethodnoj analizi jer je razlike čavoljskih Bunjevaca prema 
ostalima, od kojih mnoge i sam spominje, jednostavno izostavio. Osim toga, očito je 
da sve regije s bunjevačkim stanovništvom nisu uzete u obzir, premda autor daje opći 
pregled svadbenih običaja svih bačkih Bunjevaca bez ikakvih ograda.

Premda literatura o svadbenim običajima Bunjevaca kvantitativno zadovoljava, 
to se za njezinu kvalitativnu razinu ne može reći. S izuzetkom Berkityja i Mandića, 
koji su se ograničili na regionalne opise običaja i samim time se ogradili od pogrešnih 
generaliziranja, prema većini ostale literature treba se odnositi kritički i s rezervom 
prihvaćati uopćene prikaze bunjevačkih svadbenih običaja. Jedino Erdeljanović ističe 
te razlike, uzimajući prije svega u obzir Berkityjev članak, a dijelom i prema vlastitim 
opažanjima, koja su prilično oskudna. Bellosics također uočava neke razlike u svadbe-
nim običajima Bunjevaca u Subotici i u Baji.

Da bi se izbjegle zamke koje može postaviti literatura s nekritičkim uopćavanjem, 
valja se osloniti i na druge izvore podataka, što se u slučaju bunjevačkih svadbenih obi-
čaja pokazalo vrlo korisnim. Riječ je o arhivskoj rukopisnoj građi Etnografskog muzeja 
u Budimpešti, koja daje dragocjene podatke o Bunjevcima u okolici Budimpešte, te o 
nekoliko rukopisa diplomskih radova obranjenih na Katedri za hrvatski jezik i knjiže-
vnost Filozofskog fakulteta Sveučilišta Janus Pannonius u Pečuhu, koji se odnose na 
svadbene običaje u pojedinim bunjevačkim mjestima u južnoj Mađarskoj. Rukopisna 
građa o svadbenim običajima Bunjevaca u okolici Budimpešte istovremeno pokazuje 
stanovita odstupanja i od Berkityjevih podataka koji se tiču istog područja te daje neke 
nove podatke kakvih u Berkityja nema, što, osim mogućih Berkityjevih pogrešnih 
uočavanja, dijelom može biti rezultat gubljenja mnogih sastavnih elemenata svadbe-
nih običaja i njihova sažimanja, kao i utjecaja drugih vanjskih faktora. Rukopisna gra-
đa iz Pečuha dragocjen je doprinos poznavanju svadbenih običaja Bunjevaca u južnoj 
Mađarskoj kao prilog članku M. Mandića.

Treći važan izvor podataka jest građa sabrana u osamdesetim godinama prošlog sto-
ljeća. Novi podaci koji se odnose na bunjevačko naselje Tukulju u okolici Budimpešte 
manje-više potvrđuju većinu arhivskih podataka, s tom razlikom što neki od njih 
više nisu dostupni. Osim toga, dragocjeni su i terenski podaci dobiveni u bunjeva-
čkim naseljima u južnoj Mađarskoj zbog toga što mogu poslužiti kao dopuna članku 
M. Mandića i navedenoj rukopisnoj građi, odnosno potvrditi srodnost bunjevačkog 
stanovništva ovoga užeg područja (Černelić 1983). Možda su najznačajniji rezultati 
terenskih istraživanja na području Sombora i okolice jer su potvrdili da je ovo podru-
čje u ranijim izvorima bilo izostavljeno (s djelomičnom iznimkom Erdeljanovića) i da 
pokazuje stanovite razlike koje ga u nekim elementima odvajaju od ostalih Bunjevaca 
(ibid. EZ FFZ 87).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:36:58



112 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Dakle, ako se uzmu u obzir svi dostupni izvori podataka, uočava se određena regi-
onalna izdiferenciranost podunavskih bunjevačkih skupina. Od ranijih pisaca samo 
je Erdeljanović obratio više pažnje razlici između Bunjevaca u okolici Budimpešte 
i bačkih Bunjevaca te u vezi s tim zaključio: Ukupno uzevši Brkićevi podaci i nave-
dena upoređenja pokazuju, da ženidbeni običaji kod jednog dela severnih podunavskih 
Bunjevaca imaju nekoliko vrlo znatnih elemenata koje nalazimo kod katolika u zapa-
dnoj Bosni i ujedno i kod podunavskih i dalmatinskih Bunjevaca a delom i kod katolika 
srednje Bosne i Slavonije. Manji je broj takvih elemenata koji su nam poznati jedino ili 
poglavito iz našeg naroda severno od Save i Dunava. A neke su od glavnijih elemenata ovi 
Bunjevci bez sumnje primili od svojih suseda tuđe narodnosti (Erdeljanović 1930:257). 
Novija građa upućuje na stanovite razlike i unutar skupine bačkih Bunjevaca i grupira 
ih u tri uže regionalne cjeline: južna Mađarska, Sombor i okolica te Subotica i okolica. 
Premda je neosporno da u svadbenim običajima podunavskih Bunjevaca postoji niz 
srodnih i istovjetnih elemenata, svaka od tih četiriju regionalnih cjelina pokazuje neke 
specifičnosti koje ne nalazimo kod drugih regionalnih skupina. Još nema dovoljno 
pokazatelja te izdiferenciranosti i nije moguće protumačiti uzrok toj pojavi: jesu li nje-
zini korijeni još u bunjevačkoj pradomovini, jesu li možda rezultat različitih kulturnih 
razvojnih procesa u migracijskom razdoblju ili/i u istočnopanonskom podunavskom 
prostoru, ili su možda svi ti činitelji u manjoj ili većoj mjeri važni u oblikovanju užih 
regionalnih bunjevačkih cjelina unutar iste etničke jezgre. Bez obzira na te nedoumi-
ce, važno je konstatirati da je na primjeru svadbenih običaja moguće uočiti stanovitu 
regionalnu podvojenost bunjevačkih skupina.

Neovisno o navedenim pojavama, enkulturacijski proces koji me ovdje zanima 
zahvatio je sve bunjevačke regije u Podunavlju. Različita vremena iz kojih potječu 
izvori omogućuju nam da donekle pratimo stupnjeve procesa enkulturacije ovoga dije-
la svadbenih običaja. To je uglavnom moguće samo za Bunjevce u okolici Budimpešte 
i Bunjevce u subotičkoj regiji, budući da za ostale dvije skupine Bunjevaca raspolažem 
samo novijim podacima.

3.4.2. Osnovne karakteristike plesa s nevjestom

Prije analize preuzimanja običaja plesa s nevjestom, valja u glavnim crtama navesti 
osnovne elemente koji su sastavni dio toga mađarskog običaja. Postoje dva oblika toga 
običaja: ples s nevjestom i ples s mladom koja je već uvedena u status žene. Ti oblici 
mogu ponekad postojati i usporedno, ali je češće zastupljen jedan od dvaju oblika 
običaja. Nevjestin ples se prema starijim izvorima održavao ranije, dok se u novije 
vrijeme to događa gotovo redovito u ponoć nakon svadbene večere. Plesom najčešće 
rukovodi djever, a ponegdje i kum. Važna odlika plesa s nevjestom jest ta da sudionici 
običaja daju novac ili, rjeđe, darove da bi mogli plesati s nevjestom (Györgyi – Maácz 
1980).

U svom opsežnom opisu svadbenih običaja Bunjevaca u okolici Budimpešte 
Berkity daje sasvim malo prostora opisu plesa s nevjestom. Premda je članak pisan 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:36:58



Obièaj plesa s nevjestom 113

relativno teškim stilom, iz konteksta opisa dade se razabrati tek toliko da se ples odr-
žava negdje iza večere i da mladoženja nije prisutan dok se drugi s nevjestom zabavljaju 
(Berkity 1839:325). Podataka o plaćanju za ples nema. Premda je opis nepotpun i 
oskudan, ipak ovih nekoliko elemenata potvrđuje o čemu je zapravo riječ. Čini se 
da u to vrijeme (oko početka 19. stoljeća, a možda i ranije) ples s nevjestom još nije 
imao veće značenje u svadbenim običajima ovih Bunjevaca. Na tu me pomisao navodi 
činjenica da je Berkityjev opis ostalih svadbenih običaja inače iscrpan, što, dakako, ne 
mora biti ispravno. Rukopisna građa koja se odnosi na pojedinačna naselja u okolici 
Budimpešte potvrđuje običaj plesa i donosi ga sa znatno više pojedinosti od Berkityja, 
a to potvrđuju i novija vlastita terenska istraživanja. U starijoj literaturi koja se tiče 
Bunjevaca uopće, odnosno Bunjevaca u subotičkoj regiji, običaj plesa s nevjestom nije 
potvrđen. Taj običaj ne spominje ni Erdeljanović. Tek noviji podaci potvrđuju običaj 
plesa s nevjestom i u toj bunjevačkoj skupini, kao i u ostalim regionalnim skupinama, 
pa se stoga ne mogu pratiti razvojne faze transpozicije toga običaja. Jedino je pouzda-
no da je ples s nevjestom poznat Bunjevcima u okolici Budimpešte negdje potkraj 
18. i na početku 19. stoljeća, za razliku od subotičkog ogranka Bunjevaca u kojih je 
proces preuzimanja ovoga običaja očito bio dugotrajniji. U Đurđinu kod Subotice 
običaj je uveden približno na prijelazu iz 19. u 20. stoljeće, kada je jedan srodan 
bunjevački običaj ustupio mjesto plesu s nevjestom za novac, o čemu će kasnije biti 
riječi (Černelić EZ FFZ 87).

3.4.3. Sudjelovanje svatovskih èasnika u izvoðenju obièaja plesa s 
nevjestom

Ples s nevjestom u svadbenim običajima Bunjevaca formalno odražava u svim svojim 
sastavnim elementima izvorni mađarski običaj, s tek sasvim iznimnim i neznatnim 
specifičnostima koje se tiču pojedinačnih lokaliteta. Postupci koji prate taj običaj isto-
vjetni su – negdje više, negdje manje prisutni – a glavna razlika tiče se udjela određe-
nih svatovskih časnika, koji nisu svuda isti u određenim ulogama. Ta je pojava obja-
šnjiva činjenicom da Bunjevci imaju puno širu lepezu svatovskih zvanja od Mađara, 
tako da kod Mađara dva glavna svatovska časnika (djever i kum – obično po dvojica) 
imaju više uloga i zadaća, koje su u Bunjevaca podijeljene između brojnijih svatovskih 
časnika. Pri izvođenju jednog novog običaja u različitim lokalitetima uključivali su 
se razni svatovski časnici, pa se bunjevačka regionalna izdiferenciranost na taj način 
odrazila i pri preuzimanju običaja plesa s nevjestom. To “preslikavanje” ima sasvim 
objašnjive osnove, jer je riječ o inovaciji u svadbenim običajima Bunjevaca, o prihva-
ćanju tuđeg običaja u cijelosti, a ne u fragmentima, pa su i formalni aspekti preuzetog 
običaja cjeloviti. Kako ćemo vidjeti, neki su sekundarni elementi običaja negdje izo-
stali, drugdje su dodani, ali je u osnovnim i bitnim elementima običaj preuzet sa svim 
bitnim sastavnicama.

U Bunjevaca, kao i u Mađara, različiti su podaci o održavanju plesa s obzirom na 
promjenu oglavlja nevjeste. Prema podacima kojima raspolažemo, u Mađara u podu-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:36:58



114 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

navskim krajevima češća je pojava da se s nevjestom pleše nakon što je promijenila 
oglavlje. Pojava je prisutna u nekim bunjevačkim naseljima u južnoj Mađarskoj te u 
Subotici i okolici (Sekulić 1986:331 – Žednik, Subotica, Tavankut; Černelić EZ FFZ 
87 – Đurđin, Žednik, Tavankut; ibid. 1983 – Baja, Bikić, Aljmaš, Matević; Vidaković 
1973, Dipl. r. – KH FFP SJP). Ples s nevjestom dok je ona još u vijencu, potvrđen 
je u ostalim bunjevačkim mjestima južne Mađarske (dakle u većini), s tim što podaci 
za Baju, Bikić, Aljmaš i Gornji Sentivan potvrđuju obje mogućnosti (Černelić 1983; 
Mandić 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. – KH FFP SJP). U bunjevačkim naseljima 
u okolici Budimpešte te u Somboru i okolici nevjesta pleše za novac prije promjene 
oglavlja (Deisinger NMB EA 4023 – Erd, Erčin; ibid. NMB EA 3031 – Tukulja; ibid. 
NMB EA 3029 – Erčin; Černelić 1983 – Tukulja; ibid. EZ FFZ 87 – Sombor i okoli-
ca). Zanimljivo je da je ta suvrstica običaja u Bunjevaca češća, za razliku od mađarskog 
uzorka, gdje je češća pojava da nevjesta pleše za novac kad je već stekla status žene. 
Osim toga, s obzirom na te dvije varijante izvođenja običaja postoje razlike u regional-
nih bunjevačkih skupina; jedino se u južnoj Mađarskoj potvrđuju obje varijante, od 
kojih su u nekim od mjesta obje usporedne, odnosno alternativne.

Sljedeći važan moment jest dužnost nekog od svatovskih časnika da rukovodi 
plesom. Ponekad isti časnik ima sve dužnosti oko početka plesa s nevjestom: on 
uvodi nevjestu u ples, najavljuje i započinje ples, predaje nevjestu ostalim plesačima, 
najavljuje svakog sljedećeg plesača, katkada uz prigodan šaljiv govor ili komentar. 
Međutim, nisu uvijek svi nabrojani elementi obavezni sastavni dio običaja plesa s 
nevjestom. U Mađara tu ulogu većinom ima djever (Györgyi – Maácz 1980:567). 
Ako se osvrnemo na iste elemente običaja u Bunjevaca, uočavamo nekoliko zani-
mljivosti. Običaj uvođenja nevjeste u ples nije posebno istaknut. Jedini je podatak te 
vrste u jednom izvještaju o svadbi održanoj u Bikiću, gdje se daje kratak opis tijeka 
svadbe i navodi da su dva čauša dovela nevjestu pred kuma i zamolila ga da s njom 
započne divojačku igru (Subotičke visti 1899:174). U Bunjevaca je važno najaviti ples 
s nevjestom. U selima južne Mađarske tu zadaću u velikoj većini slučajeva ima svatov-
ski časnik čauš ili dvojica čauša. Osim toga, u Aljmašu, Bikiću, Gornjem Sentivanu, 
Kaćmaru i Gari čauševa je dužnost da najavljuje svakog sljedećeg plesača (Subotičke 
visti 1899:174; Vidaković 1973, Dipl. r. – KH FFP SJP; Batinkov 1977, Dipl. r. – KH 
FFP SJP; Šibalin 1972, Dipl. r. – KH FFP SJP; Černelić 1983). Samo u Mateviću čauš 
započinje ples s nevjestom, dok u Čavolju pleše s nevjestom odmah nakon starog svata 
(Černelić 1983; Mandić 1975:136). Dakle, unutar te regionalne bunjevačke skupine 
postoji relativna ujednačenost u odnosu na nadležnost oko upravljanja nevjestinim 
plesom. Jedino je u Baji istaknuto da zadaću najavljivanja plesa ima kum, dok se u 
Gari, kao varijanta uz navedenu dužnost čauša, u toj ulozi pojavljuje staćela (Černelić 
1983). Ujednačena je slika ovoga dijela običaja plesa s nevjestom i u Somboru i okol-
nim bunjevačkim salašima (ibid. EZ FFZ 87). Ovdje je u svim naseljima kum zadu-
žen za najavu i započinjanje plesa s nevjestom. U Subotici, Tavankutu i Žedniku tu 
dužnost ima stari svat (Sekulić 1986:331). Kasnija terenska ispitivanja potvrdila su tu 
pojavu u Žedniku, dok je u Đurđinu zabilježeno da tu ulogu stari svat dijeli s kumom. 
Odstupanje se tiče Tavankuta, gdje prema terenskim ispitivanjima tu zadaću ima sva-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:36:58



Obièaj plesa s nevjestom 115

tovski časnik mastalundžija, odnosno diver, što su ovdje sinonimi (Černelić EZ FFZ 
87). Različitost podataka može značiti da je riječ o istovremenom postojanju više vari-
janti ovoga elementa običaja. U bunjevačkim naseljima kod Budimpešte također se 
pojavljuju različiti svatovski časnici u ulozi najavljivača plesa s nevjestom. U Tukulji i, 
prema jednom izvoru, u Erčinu tu dužnost ima diver, po drugome buklijaš, a u Erdu 
staćela (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3029; Černelić 1983). Zanimljivo 
je da u tim naseljima časnici najavljuju ples udaranjem štapom o gredu. Udaranje 
štapom kao oznaka za početak plesa zabilježeno je kod Mađara u Bogojevu u Bačkoj 
(Jung 1978:109). 

Dakle, u podunavskih Bunjevaca uočavamo znatnu šarolikost vezanu uz osobu u 
ulozi najavljivanja plesa, a istodobno i određene pravilnosti s obzirom na regionalnu 
grupiranost. Te su pravilnosti najviše izražene u skupini Bunjevaca iz Sombora i oko-
lice, kod kojih tu zadaću ima kum, i u naseljima južne Mađarske, gdje uz pojedina-
čna odstupanja tu ulogu ima jedan ili dvojica čauša. U Subotici i u okolici najviše je 
potvrda o starom svatu, premda ima i drugačijih podataka u izvorima. Prema terenski 
prikupljenim podacima, veća je varijabilnost unutar te regionalne skupine. U okolici 
Budimpešte u svakom pojedinačnom lokalitetu drugi svatovski časnik najavljuje ples 
s nevjestom, uz dvije mogućnosti u Erčinu. Zanimljivo je na ovom stupnju analize 
uočiti da djevera u toj ulozi kod Bunjevaca nalazimo sasvim iznimno (u Tavankutu 
kod Subotice i u Tukulji i Erčinu kod Budimpešte), dok je kod Mađara ta zadaća 
pretežno u njegovoj nadležnosti. Dakako da djever u Bunjevaca ne mora označavati 
srodnu svatovsku funkciju djeveru u Mađara, tim više što u Bunjevaca – osim djevera 
– ima više drugih svatovskih časnika, od kojih pojedini u bunjevačkim svadbenim 
običajima obavljaju dio zadaće koju u mađarskim svadbenim običajima pokriva uloga 
djevera. Osim toga, djever je u Bunjevaca kao svatovsko zvanje izgubio na važnosti, 
ponegdje – osobito u naseljima južne Mađarske – uglavnom označava mladoženjinog 
brata bez posebne svatovske uloge. Još je Erdeljanović istaknuo to svojstvo djevera u 
podunavskih Bunjevaca (Erdeljanović 1930:236).

Prema iznesenim podacima, uočava se nadležnost različitih svatovskih časnika kod 
regionalnih bunjevačkih skupina. U svakoj od njih neki je drugi svatovski časnik preu-
zeo novu ulogu u bunjevačkim svadbenim običajima. Ovdje su se stanovite regionalne 
razlike iskazale i prilikom preuzimanja tuđih kulturnih elemenata. Riječ je upravo o 
časnicima koji su potvrđeni samo u određenoj bunjevačkoj regionalnoj skupini: čauš 
u Bunjevaca u južnoj Mađarskoj, buklijaš u Bunjevaca u okolici Budimpešte, a masta-
lundžija u subotičkih Bunjevaca, s time da tragovi ovoga časnika postoje i u Erčinu 
kod Budimpešte (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3029). 

Pri plesu s nevjestom važan je i hijerarhijski slijed plesača, a donekle je s time u vezi 
plaćanje za ples. U Mađara su podaci o tome uglavnom uopćeni: djever ponegdje pre-
daje nevjestu svakom sljedećem plesaču, časnicima i rodbini prema stupnju srodstva 
(Györgyi – Maácz 1980:567). Još se, primjerice, u bačkih Mađara u Bezdanu ističe da 
nakon kuma, koji prvi daje određenu svotu novca za ples, svi ostali plesači daju jedna-
ku svotu (Steiner 1953:10). Ili, primjerice, u Rému svaki naredni plesač ne daje manje 
novca od svog prethodnika (A Magyar Népzene Tára 1955:261). U Somboru i okolici 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:36:59



116 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

je obrnuto, tj. kum određuje cijenu i postupno je spušta u skladu s hijerarhijskim slije-
dom plesača (Černelić EZ FFZ 87). U Bikiću kum nalaže tamburašima da više sviraju 
za one plesače koji su dali više novaca (ibid. 1983). U Kaćmaru se navodi redoslijed 
plesača: čauš, svekar, svekrva, kum i stari svat, pa redom ostali iz svake pozvane obitelji 
(ibid.). Za druge lokalitete takvih podataka nema. Na temelju ovih podataka ne bi se 
trebalo upuštati u zaključivanja o mogućim akulturacijskim procesima, s obzirom na 
to da pitanje hijerarhije u svadbenim običajima valja razmatrati izvan okvira ove poja-
ve, a ono se tiče i općeg običajnopravnog sustava određene etničke skupine.

Jedan od važnih elemenata običaja plesa s nevjestom jest davanje određene svote 
novca ili, rjeđe, dara da bi se s nevjestom moglo plesati. Većinom je riječ o novčanom 
prilogu koji se skuplja u tanjur, košaru, rešeto i sl. (Györgyi – Maácz 1980:567). 
Zanimljivo je da se u nekim slučajevima navodi – primjerice za županiju Bács Bodrog 
uopće (Bellosics 1909:336) te za Szegedin (Kovács 1901:292) – da plaćanje plesa pre-
staje biti moda. U Topoli u Bačkoj daje se prilog u daru (Bellosics 1909:336). Bunjevci 
su u cijelosti prihvatili ovaj element običaja. Kao i u Mađara, riječ je o plaćanju za ples, 
s iznimkom Tukulje gdje se alternativno daje novac ili dar (Deisinger NMB EA 3031). 
Neki od svatovskih časnika imaju zadaću skupljati novac prilikom plesa s nevjestom. 
Ponekad posuda u koju se skuplja novac stoji na stolu ispred nekog časnika ili je on 
drži u ruci. Kod Mađara se u većini slučajeva skuplja novac na kumovu stolu (Györgyi 
– Maácz 1980:567).4 U Bezdanu, primjerice, novac skuplja kuma (Steiner 1953:10; 
Černelić 1985:45), dok u Szabadszállásu to čini djever, a kumovi stoje pokraj njega 
(Korkes 1983:196). U Horgošu kum drži u ruci tanjur i pritom govori da je nevje-
sta na prodaju (Hegedüs 1942:40). U Alfeldu kum nosi sa sobom šalicu i prilikom 
plesa skuplja u nju novac (Résö 1867:49). U Bunjevaca je – za razliku od Mađara 
– prisutna veća varijabilnost s obzirom na udio svatovskih časnika. U najvećem broju 
slučajeva tanjur u koji se skuplja novac nalazi se ispred kuma, ili kuma i starog svata, 
čije su uloge ovdje analogne ulozi dvojice kumova u Mađara, tako da u ovom slučaju 
imamo donekle usklađene formalne i funkcionalne aspekte provođenja toga postupka 
u dvjema etničkim skupinama s obzirom na udio svatovskih časnika. Kum i stari svat 
skupljaju novac u bunjevačkim naseljima okolice Budimpešte, u Mateviću, Bikiću i 
Kaćmaru (ovdje još i mladoženja) i u Đurđinu kod Subotice (Deisinger NMB EA 
4023; ibid. NMB EA 3029; Batinkov 1977, Dipl. r. – KH FFP SJP; Černelić 1983 
– Tukulja, Matević, Bikić; ibid. EZ FFZ 87 – Đurđin). Tu dužnost ima samo kum 
u Baji, Gornjem Sentivanu, Gari i Čavolju (ovdje zajedno s mladoženjom) (Černelić 
1983; Mandić 1975:136). U Gari se ovoj mogućnosti kao alternativa navodi staćela, 
a u Kaćmaru uz navedenu mogućnost i sam kum kao alternativa (Černelić 1983). 
U ovoj regionalnoj bunjevačkoj skupini tanjur u koji se skuplja novac drži čauš u 
Vancagi, dok se u Bikiću i Kaćmaru ta mogućnost javlja kao alternativna navedenima 
slučajevima za ta mjesta (ibid.). U bunjevačkim naseljima oko Subotice novac skuplja 
sam stari svat (Sekulić 1986:331). U Tavankutu je, kao i u vezi s najavljivanjem ple-
sa, prema novijim terenskim ispitivanjima drukčije, tj. za sakupljanje novca zadužen 

4 Ovaj oblik skupljanja novca potvrđuje i većina izvora o mađarskim svadbenim običajima u Podunavlju.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:36:59



Obièaj plesa s nevjestom 117

je mastalundžija, odnosno diver (Černelić EZ FFZ 87). U Somboru i okolici ta je 
dužnost u nadležnosti kume, u Josićima zajedno s kumom, a u Nenadićima sa svekrom 
(ibid.). Podaci opet pokazuju veću šarolikost sudionika u sabiranju novca u Bunjevaca, 
u odnosu na manju ili veću ujednačenost te pojave kod mađarskog stanovništva. Kao i 
u prethodnim elementima običaja, ponovno dolaze do izražaja bunjevačke regionalne 
značajke. Donekle je izjednačena i naglašenija zajednička uloga kuma i starog svata, ili 
pojedinačna uloga jednog ili drugog, koja bi i formalno odgovarala mađarskom pre-
dlošku, a prisutna je kod svih bunjevačkih regionalnih skupina s iznimkom sombor-
skih Bunjevaca, gdje je naglasak na ulozi kume. Nešto je veća varijabilnost mogućnosti 
kod južnomađarske bunjevačke skupine.

3.4.4. Karakteristièni postupci pri izvoðenju plesa s nevjestom

Ples s nevjestom u pravilu završava mladoženja, koji većinom ne prisustvuje izvođenju 
običaja. Mladoženja je posljednji od plesača koji plaća za nevjestu i time stječe pra-
vo odvođenja nevjeste s mjesta održavanja plesa. Uz završetak plesa vezan je i običaj 
bacanja tanjura za pobjeglim mladencima. Zanimljivo je da su podaci za taj element 
običaja u Mađara rijetki. U Bezdanu (Černelić 1985:45) tanjur za mladencima baca 
kuma koja je skupljala novac, u Segedinu (Bálint 1933:94) iste je zadatke imao kum, 
dok je za Rém zabilježeno samo da se za mladencima baca tanjur (A Magyar Népzene 
Tára 1955:261). Običaj je potvrđen za većinu Bunjevaca u južnoj Mađarskoj i u 
okolici Subotice. U Baji, Mateviću, Bikiću i Gari tanjur baca kum (Černelić 1983), 
a drugdje stari svat (Mandić 1975:136; Sekulić 1986:332 – Tavankut, Subotica, 
Žednik). U Erčinu i u Tukulji u okolici Budimpešte za mladencima se razbija čaša, a u 
Matarićima kod Sombora kum i stari svat bacaju svoje čaše za mladencima (Deisinger 
NMB EA 3029; ibid. NMB EA 3031; Černelić EZ FFZ 87). U nekim lokalitetima 
južne Mađarske i okolice Sombora razbijanje tanjura u koji se skuplja novac obavlja se 
na specifičan način: mladoženja skoči na stol i nogom razbija tanjur (Batinkov 1977, 
Dipl. r. – KH FFP SJP; Černelić 1983 – Kaćmar, Gornji Sentivan; ibid. EZ FFZ 87 
– Materići, Josići, Strilići).5 Razbijanje tanjura nakon završenog plesa uglavnom se u 
Mađara i u Bunjevaca tumači dvojako. Češće je tumačenje da se tim činom želi mla-
dencima osigurati sreća u budućem bračnom životu, što se čini sekundarnim tumače-
njem, kako je i u analizi promjena u običajima pri sklapanju braka utvrđeno u mađar-
skom mjestu Bezdan u Bačkoj (Černelić 1985:45). Ovdje se kao starije tumačenje 
običaja navodi tjeranje zlih duhova, odnosno sprečavanje djelovanja uroka na mladi 
par. U Rému se tumači da će mladenci imati onoliko djece na koliko se komada tanjur 
razbije (A Magyar Népzene Tára 1955:261). Analogno tumačenje, s dodatkom da mla-
denci neće imati djece ako se tanjur ne razbije, nalazimo u Gari (Černelić 1983).

Prema podacima, jedan od elemenata ovoga običaja u Mađara sporadično je zastu-
pljen u južnom Podunavlju (Jung 1978:110; A Magyar Népzene Tára 1955:261; Korkes 
1983:196). Riječ je o pojavi da se nevjesti nakon završenog plesa sakupljeni novac istrese 

5 Prema: Vidaković 1973, Dipl. r. – KH FFP SJP u Gornjem Sentivanu za mladencima se baca tanjur.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:36:59



118 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

u pregaču. Kod Bunjevaca tu pojavu nalazimo u Erčinu u okolici Budimpešte, u većini 
naselja južne Mađarske i u Subotici i okolici (Deisinger NMB EA 4023; Mandić 1975:
136; Batinkov 1977, Dipl r. – KH FFP SJP; Sekulić 1986:332 – Žednik, Tavankut, 
Subotica; Černelić 1983 – Baja, Gornji Sentivan, Aljmaš, Kaćmar, Gara; ibid. EZ FFZ 
87 – Đurđin, Žednik, Tavankut). I podaci o brojenju novca sporadični su kod obiju 
etničkih skupina. Kod Bunjevaca o tome ima podataka samo za skupinu naselja oko 
Sombora, gdje se ističe da kuma odlazi za mladencima da zajedno izbroje novce, što je 
analogno mađarskom običaju u Bezdanu (Černelić EZ FFZ 87; ibid. 1985:45). 

Većina popratnih elemenata uz običaj plesa s nevjestom prisutna je kod obiju etni-
čkih skupina, ali je ograničena na pojedinačne lokalitete podunavskog područja. Kod 
Mađara u Bogojevu i Rému potvrđeno je da, osim što se plaća da bi se plesalo s nevje-
stom, sudionici plesa mogu tražiti da nevjesta sjedne, a sljedeći je plesač ima pravo 
podignuti ako za to izdvoji više novca od svog prethodnika (Jung 1978:109; A Magyar 
Népzene Tára 1955:261). U Rému se može tražiti da nevjesta učini bilo što, primjerice, 
da šeta za novac (A Magyar Népzene Tára 1955:261). Ista je pojava potvrđena u nekim 
bunjevačkim naseljima (Mandić 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. – KH FFP SJP; 
Černelić 1983; ibid. EZ FFZ 87 – Tavankut, Žednik). 

U nekim je bunjevačkim lokalitetima običaj plesa s nevjestom vezan uz posjet 
nevjestinih roditelja, odnosno svatova, koji se nakon završenog plesa vraćaju kući 
(Mandić 1975:136; Batinkov 1977, Dipl. r. – HK FFP SJP; Černelić EZ FFZ 87 
– Tavankut, Žednik, Lemeš). Kod Mađara imamo podatak u Pačiru da se nakon zavr-
šenog plesa s nevjestom njezini roditelji vraćaju kući (Bellosics 1909:261).

Još je jedna pojava ograničene zastupljenosti kod obiju etničkih skupina. U Rému 
se prilikom promjene nevjestinog oglavlja kao lažna nevjesta izvodi maskirani muška-
rac koji oponaša ples s nevjestom (A Magyar Népzene Tára 1955:261). Sličnu pojavu 
nalazimo u Bunjevaca u Đurđinu i Tavankutu kod Subotice, s tim da se u Đurđinu 
– osim maskiranog muškarca – izvode i na drugi način maskirane lažne nevjeste 
(Černelić EZ FFZ 87). 

U Mađara u Bezdanu, u sklopu plesa s nevjestom, bilo je u 19. stoljeću uobičajeno 
da nevjestu ukradu (Steiner 1953:10). Mladoženja ju je trebao otkupiti. U Bunjevaca 
u nešto drugačijem kontekstu nalazimo sličnu pojavu. U Gornjem Sentivanu i u 
Mateviću ističe se da prilikom plesa čauši trebaju paziti da netko ne ukrade nevjestu 
(Vidaković 1973, Dipl. r. – KH FFP SJP; Černelić 1983). 

Zanimljiva je jedna starija varijanta plesa s nevjestom zabilježena u Bunjevaca u 
Lemešu (Svetozar Miletić). S nevjestom je plesao samo diver u ponoć, ostali su davali 
novac kao da i oni plešu s njom, dok je netko hodao uokolo sa zdjelom i skupljao 
novac. I naziv za ovaj običaj je mađarski, forgataš, uz pobunjevčenu verziju naziva 
igranka za snašu (Černelić EZ FFZ 87). U bunjevačkim selima južne Mađarske za taj je 
običaj raširen naziv igra za krajcaru ili igra za kravaljuše6 (Mandić 1975:136; Batinkov 
1977, Dipl. r. – KH FFP SJP; Šibalin 1975, Dipl. r. – KH FFP SJP; Černelić 1983 

6 Oba naziva potvrđena su u Vancagi, Čavolju, Gornjem Sentivanu i Bikiću, a samo naziv igra za krajcaru 
u Aljmašu, Kaćmaru i Gari.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:36:59



Obièaj plesa s nevjestom 119

– Vancaga, Gornji Sentivan, Bikić, Aljmaš, Kaćmar, Gara). U okolici Budimpešte 
upotrebljava se termin kratke tance, a u Erčinu se kaže i snašin ples (Deisinger NMB 
EA 4023; ibid. NMB EA 3031; ibid. NMB EA 3029; Černelić 1983). U ostalim 
bunjevačkim regionalnim skupinama nema posebnog naziva za tu pojavu, o tom se 
običaju govori neodređeno kao o plesu ili igranci sa snašom, ili opisno obrazlaže da se 
prodaje nevjesta (Sekulić 1986:331; Černelić EZ FFZ 87). I u samom terminološkom 
određenju usvojenog mađarskog običaja uočava se određena regionalna podvojenost, 
već i ranije isticana u nekoliko navrata.

3.4.5. Procesi adaptacije i enkulturacije obièaja plesa s nevjestom

Nakon analitičkog prikaza svih faza plesa s nevjestom kod Bunjevaca, može se zaklju-
čiti: običaj plesa s nevjestom – negdje prije, a negdje kasnije – postao je sastavni dio 
svadbenih običaja podunavskih Bunjevaca u svim osnovnim i bitnim elementima koji 
ga sačinjavaju u izvornom obliku u mađarskim svadbenim običajima. Izvorni oblik 
upotrijebljen u ovom kontekstu ne treba shvatiti doslovno kao stabilnu i statičnu 
kategoriju. Ples s nevjestom je i u mađarskim svadbenim običajima imao svoje razvoj-
ne faze, pa je na ovom ili onom stupnju dolazilo do pojačanog utjecaja i proširenja 
te pojave izvan vlastitog kulturnog kruga, do enkulturacije u jednu drugu etničku 
kategoriju. Sam proces adaptacije i enkulturacije, koji se mogao pratiti i utvrditi tek 
djelomično, nije morao biti ujednačen, ali je svakako nastupio u trenutku kada sam 
običaj kod Mađara poprima određene formalne karakteristike kakve su zastupljene i 
kod bunjevačkog stanovništva. Uzimajući u obzir sve sastavne elemente toga običaja, 
njegova je adaptacija u Bunjevaca tekla, čini se, prilično glatko, jer na formalnoj razini 
nema bitne razlike između nositelja ove kulturne baštine i njihovih primatelja. Nije 
riječ o prihvaćanju samo određenih elemenata nego cijelog sklopa karakterističnog 
mađarskog običaja i o njegovu uključivanju u bunjevačke svadbene običaje. Tako je 
ples s nevjestom postao njihov integralan dio, koji se kao cjelina u pripadnika tih dviju 
etničkih skupina u znatnoj mjeri razlikuju.

Zašto je upravo ples s nevjestom postao integralan dio svadbenih običaja Bunje-
vaca? Ta je pojava na neki način specifična jer je riječ o prenošenju užeg segmenta 
svadbenih običaja iz jedne etničke sredine u drugu. Sama ta činjenica bila bi dostatna 
da previdimo eventualne srodne elemente u svadbenim običajima samih Bunjevaca. 
Stoga se treba osvrnuti i na neke bitne srodne običaje u samoj tradiciji Bunjevaca 
koji su se održali usporedno s običajem plesa s nevjestom ili su ponegdje, što je rje-
đe, ustupili mjesto mađarskom običaju. Starija literatura koja se odnosi prije svega 
na Bunjevce subotičke regije, a u kojoj se ne potvrđuje postojanje plesa s nevjestom, 
jednim dijelom potvrđuje običaj da nevjesta za vrijeme svadbe ima dužnost ljubiti 
goste, koji joj zauzvrat daju novac, navodeći ponegdje da to čini drugoga dana pira 
kada dočekuje goste na kućnom pragu7, ili da nevjesta dočekuje i ljubi svoje roditelje i 

7 Szárics 1842:887; Antunovics 1858:214; Bellosics 909:403; Iványi 1891:197; ibid. 1892:598; Ivanić 
1894:102; Meznerich 1938:26.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:00



120 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

svatove koji joj dolaze u posjet, tzv. pohođane ili pođane (Prćić 1927:172; Erdeljanović 
1930:238; Sekulić 1986:331). Taj se običaj u okolici Budimpešte odigrava neposredno 
prije plesa s nevjestom (Berkity 1839:325). Kasniji izvori potvrđuju postojanje toga 
običaja na svim područjima podunavskih Bunjevaca. Pojava da nevjesta ljubi svatove 
i od njih dobiva novac za poljubac, u najviše potvrđenih izvora prakticira se uspore-
dno s nevjestinim plesom za novac, i gotovo se u pravilu odigrava nakon toga običaja, 
odnosno kada nevjesta već ima na sebi oglavlje udate žene, osim što se ponekad izvodi 
i u više navrata tijekom pira.8 

Zanimljivo je izdvojiti nekoliko lokaliteta u kojima se ističe da je običaj ljubljenja 
svatova za novac ustupio mjesto običaju plesa s nevjestom. U Kaćmaru je nevjesta u 
ponoć u pratnji jenge redom ljubila goste, za što su joj oni darivali novac. Kasnije ovaj 
se običaj izmijenio na takav način da snaša igra za krajcaru (Batinkov 1977, Dipl. r. – 
KH FFP SJP). U Đurđinu ističu da je ples s nevjestom običaj koji su Bunjevci preuzeli 
od Mađara. Još na početku 20. stoljeća nevjesta je prije večere obilazila goste, ljubila ih 
i za to od njih dobivala novac. Na taj se način ujedno, kako kažu, upoznavala s mla-
doženjinom rodbinom (Černelić EZ FFZ 87). U Mateviću su terenski podaci nešto 
drugačiji od podataka u rukopisnoj građi. Ovdje nalazimo paralelnu primjenu obaju 
običaja, ali jedan isključuje drugi s obzirom na ekonomski status mladenaca, odnosno 
njihovih roditelja. Kod bogatijih se nije održavao ples, nego je nevjesta obilazila goste, 
nudila ih pićem i za to dobivala od njih novac (ibid. 1983). Opis iz rukopisne građe 
zanimljiv je kao ilustracija “miješanja” tih dvaju običaja: U današnjim svadbama je u 
modi običaj bez obeležja “prodaje se zaručnica”, koji je poznat po celoj zemlji. Ranije se to 
zvalo ples zaručnice. Zaručnica u svojoj svadbenoj odeći, u zaručničkoj haljini je poljubila 
redom svekra, svekrvu, rodbinu od kojih je za to dobila novaca. Novac su stavili u njenu 
kecelju. Zatim su skinuli nevestin veo i dobila je od svekra i svekrve zlatan novac, sakriven 
u jabuku, čim je bogatiji svekar, tim je bio dragoceniji zlatan novac (Išpanović, Dipl. r. 
– KH FFP SJP). 

Ovih nekoliko podataka, kao i rasprostranjenost bunjevačkog običaja da nevjesta 
ljubi svatove za novac, svakako treba razmatrati u kontekstu običaja plesa s nevje-
stom, jer su te dvije pojave, koje se po obliku razlikuju, bitno srodne, barem u nekim 
aspektima koji su se u doticaju tih dvaju kulturnih elemenata mogli sjediniti. U oba-
ma slučajevima daje se novac kao pomoć mladom paru na početku bračnog života. 
Nadalje, oba običaja imaju integrativno obilježje jer nevjesta na taj način dolazi u 
dodir s mladoženjinom rodbinom i s njom se upoznaje, dok rodbina sa svoje strane 
izražava pristanak da nevjestu primi u svoju sredinu. U nekoliko slučajeva običaj koji 
ima ishodište u tradiciji Bunjevaca ustupio je mjesto srodnom stranom kulturnom 
elementu. S druge strane, u većini slučajeva zadržan je i vlastiti stari i prihvaćen novi 
oblik običaja. Dakako, na ovom mjestu nije potrebno pokušati proniknuti u dublja 
izvorna značenja običaja plesa s nevjestom, što su neki od mađarskih etnologa poku-
šavali, premda je to pitanje još uvelike otvoreno i traži poseban analitički postupak 

8 Deisinger NMB EA 4023; Batinkov 1977, Dipl. r. – KH FFP SJP; Išpanović, Dipl. r. – KH FFP SJP; 
Černelić 1983 (Matević, Gara); ibid. EZ FFZ 87 (Sombor i okolica, Đurđin, Žednik).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:00



Obièaj plesa s nevjestom 121

da bi ga se moglo argumentirano interpretirati (Györgyi – Maácz 1980:567; Kaposi 
– Maácz 1958:133; Bakó 1987:193, 217). Donekle sam se dotakla jednog od mogu-
ćih simboličkih značenja tih dvaju običaja, a to je pitanje integracije nevjeste u novu 
životnu sredinu. Ostaju otvorene još i druge mogućnosti tumačenja simboličnog zna-
čenja običaja plesa s nevjestom.

Drugi važan integrativni faktor pri preuzimanju običaja plesa s nevjestom svakako 
je društveno-ekonomski. U mađarskim svadbenim običajima ples s nevjestom postao 
je središnji događaj svadbenog pira, sažimajući u sebi neke običaje koji su se reducirali 
i postupno gubili na značenju. Mađarski etnolozi došli su do zaključka da je važan 
faktor koji je ples istaknuo u prvi plan upravo društveno-ekonomska uvjetovanost 
toga običaja, u kojem se važnost pridaje novcu sakupljenom pri plesu koji će mla-
dom bračnom paru u znatnoj mjeri egzistencijalno olakšati početak bračnog života 
(Györgyi – Maácz 1980:567; Kaposi – Maácz 1958:133; Bakó 1987:191; Solymos 
– Gölner 1983:205-206). Da je upravo gospodarski činitelj presudan za adaptabil-
nost ovoga običaja, pokazuje njegova raširenost i kod stanovništva doseljenog u Bačku 
nakon Drugoga svjetskog rata, koje je – prema terenskim istraživanjima o svadbenim 
običajima i njihovim mijenama u mađarskom selu Bezdanu – u kratkom vremen-
skom rasponu prihvatilo taj običaj (Černelić 1985:45). Osim što je običaj koji u sebi 
sadrži ples kao sastavni element sam po sebi privlačan, dodatne poene atraktivnosti 
stekla je i činjenica da se njegovom primjenom može skupiti nemala svota novca za 
utemeljenje novoga zajedničkog života. U prilog ovoj tvrdnji ide i činjenica da su 
Bunjevci, osim prihvaćanja stranog kulturnog elementa, zadržali i svoj tradicijski sro-
dan kulturni element, čija svrha je u nekim aspektima ista kao i svrha plesa s nevje-
stom. Treba dodati da u Bunjevaca postoje i drugi oblici skupljanja novca za nevjestu. 
Djelomično je riječ o nagrađivanju nevjeste novcem za obavljanje određenih običajnih 
dužnosti u toku svadbe, kao što je obaveza nevjeste da opere noge svatovskim časni-
cima i predstavnicima mladoženjine kuće, što je potvrđeno kod svih podunavskih 
Bunjevaca. Dužnost nevjeste da sutradan ujutro umiva svatove, inače raširen običaj u 
južnih Slavena, osobito na području potencijalne pradomovine Bunjevaca, potvrđena 
je samo u Tavankutu u okolici Subotice. U vezi s tim ističe se da je nevjesta nekada 
brijala svatove (ibid. EZ FFZ 87). Na običaj umivanja svatova zapravo se nadovezu-
je običaj brijanja kuma i starog svata, a katkada i ostalih svatova. Zanimljivo je da je 
običaj umivanja svatova znatno prisutan u mađarskog stanovništva južne Mađarske 
(Jung 1985). U Bunjevaca postoje i drugi oblici skupljanja novca za nevjestu, tako se, 
primjerice, u okolici Budimpešte nekada licitirala svatovska grana, a u selima južne 
Mađarske svatovi su bacali novac na svatovski kolač, koji je nevjesti donosila na dar 
kuma. Osim toga, u svih podunavskih Bunjevaca bilo je uobičajeno da nevjesta daruje 
svatovske časnike i mladoženjinu rodbinu kakvim darom. Svi su darovani za nevjestin 
dar uzvraćali novčanim prilogom. Dakle, darivanje nevjeste novčanim prilozima na 
ovaj ili onaj način, s ovim ili onim simboličnim konotacijama, važan je dio tradicij-
skog naslijeđa Bunjevaca, u koji se sasvim prirodno uklopio još jedan dodatni oblik 
ovakva darivanja. U Bunjevaca, kao i u slavenskih naroda uopće, darivanje nevjeste i 
svatova uzajamnog je karaktera, i taj se aspekt darivanja, uz ostalo, zadržao, dok su se 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:37:00



122 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Bunjevci postupno uklapali i u običajnopravni sustav nove kulturne sredine, po kojem 
uzvraćanje darova nije briga mladenaca nego njihovih roditelja, istodobno zadržavaju-
ći u manjoj ili većoj mjeri vlastita tradicijska obilježja uzajamnog darivanja (Tárkány 
Szücs 1981:382-384). 

U završnom osvrtu na prikaz plesa s nevjestom u svadbenim običajima Bunjevaca 
ponovila bih u glavnim crtama neke od zaključnih spoznaja do kojih sam došla u 
analitičkom postupku. Mađarski običaj plesa s nevjestom – kako u svom formalnom 
obliku, tako dijelom i u svojem funkcionalnom značenju – adaptirao se u sklopu 
svadbenih običaja Bunjevaca u određenoj fazi svog razvoja u mađarskog stanovništva 
kao nositelja toga običaja. Postojanje srodnih kulturnih elemenata predstavljalo je, u 
prvom redu na društveno-ekonomskoj osnovi, plodno tlo za prihvaćanje i integraciju 
plesa s nevjestom u strukturu svadbenih običaja Bunjevaca, pa je taj ples zadržao kon-
tinuitet i preživio u općoj težnji transformacijskih procesa, koji podrazumijevaju redu-
ciranje i sažimanje brojnih obrednih i ceremonijalnih postupaka koji su nekada činili 
cjelovitu strukturu svadbenih običaja. Ne samo u nositelja te tradicije, nego i u njezi-
nih primatelja, u ovom slučaju Bunjevaca, ples s nevjestom upravo je u novim druš-
tveno-ekonomskim uvjetima našao svoje mjesto središnjeg svadbenog događanja.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:37:00



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 123

3.5. Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ
u nekoliko generacija

(od sredine 19. stoljeæa do 1946. godine)

3.5.1. Osnovni podaci

Zadružna obitelj Balažević-Marinkić nije imala poseban naziv. Govorili su da žive 
u zajednici. Nije bilo ni posebnog neslužbenog nadimka. Drugi dio obiteljskog 

imena, Marinkić, smatrao se nadimkom, premda se takav vodi službeno. Prema pre-
daji, u krajeve oko Subotice došlo je petero braće Balaževića i jedna snaha čiji je muž 
bio ubijen. Ona je imala petoricu sinova i zvala se Marinka. Njena su djeca po njoj 
uz prezime Balažević dobila još i prezime Marinkić. Od te grane potekla je zadruga 
Balažević-Marinkić. To se dogodilo, smatra se, prije približno 350 godina. Izvorni 
oblik prezimena Balažević bio je Blažević, ali je ono vremenom mađarizirano.1 

U zadruzi je obično bilo više od 20 članova. Zadružna jedinica postojala bi sve 
dok se najmlađi brat nije oženio. Nakon toga su se odijelili jer su smatrali da ih je bilo 
previše. Svakom sinu se osigura salaš, a otac je uvijek ostajao s najmlađim sinom. Kad 
su se odijelili, svaki je sin nastavio živjeti u zajednici sa svojim sinovima. 

U zadruzi su svi bili povezani krvnim srodstvom i ženidbenim vezama. Brak među 
srodnicima nije se sklapao do četvrtog koljena. U zadruzi u kojoj je Tomo bio starje-
šina živjeli su u početku svi na jednom salašu, međutim, kad su se počeli širiti i kad 
ih je bilo više od dvadeset, počeli su kupovati salaše za svakog sina posebno. Tako se 
obitelj Balažević proširila i svi su živjeli u jednom šoru (kraju). Taj se kraj po njima i 
zove Marinkić kraj. Kad im sinovi odrastu i ožene se, odlaze na novi salaš, a do tada 
žive zajedno s ocem. To ne znači odvajanje jer i dalje svi zajednički rade. Žive svaki 
na svom salašu, jer zbog velikog broja članova ne mogu biti svi na jednom mjestu. 
Sjedište obitelji je salaš na kojem živi otac. Zadrugom se smatraju po zajedničkom 
životu i radu. Podaci o organizaciji zadružnog života i rada ponekad prelaze okvire 
same zadruge Balažević-Marinkić, pa ovaj prikaz djelomično daje i opći pregled zadru-
žnog obiteljskog sustava bunjevačkog življa u Tavankutu.

1 Zahvaljujem Anici Balažević iz Tavankuta na iscrpnim podacima iz života i rada ove zadružne obitelji. 
U vrijeme ispitivanja, 1979. godine, Anica Balažević imala je 64 godine.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:00



124 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

                                                                            Prilog 8. Rodoslovlje zadruge Balažević-Marinkić, Tavankut (sastavila M. Černelić)

3.5.2. Imovina

3.5.2.1. Zajednièka imovina

Odnos prema svakom dijelu zemljišta u vlasništvu zadruge bio je jednak. Nije se pra-
vila razlika između zemlje koju posjeduju od starine i one kasnije kupljene. Kad god 
bi se zemlja kupovala, dobila bi naziv prema bivšem vlasniku. Bilo je oranica, livada, 
šuma, vinograda, ritova s trskom kojom su se pokrivali salaši. Svaki dio zemlje imao je 
ime. Raspored parcela određivao se prema vrsti zemljišta. Tako je bašća bila u dolovi-
ma na nižem zemljištu. Zauzimala je od četiri do pet lanaca (1 lanac = 2000 hvati), a 
koristila se za uzgajanje povrća. Vinogradi su bili na višem pjeskovitom zemljištu, koje 
se zvalo napiskovita zemlja. Bila su četiri lanca vinograda, od osamdeset do sto pedeset 
lanaca oranica za žito i kukuruz te od četiri do pet lanaca livada koju su zvali sinokos. 
Bila je smještena pod dolom gdje je rit. Voćnjaka je također bilo od četiri do pet lana-
ca, a voće se još sadilo i u vinogradu. Od deset do petnaest lanaca oranica čuvalo se za 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:02



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 125

ugar (po godinu ili dvije se nije oralo; zemlja se ostavila da se odmori i na njoj se čuvala 
stoka). Kasnije se na isti taj način ostavljala na ugaru druga parcela zemlje. Na takvoj 
odmorenoj zemlji dobio bi se dvostruki prirod. Bilo je još i od četiri do pet lanaca 
ledine. Pjeskovito zemljište se, osim za uzgoj vinove loze, koristilo i za sijanje raži.

Imanje se povećavalo prema visini prihoda, po tome je li godina rodna ili nije. Ako 
je godina rodna, imovinu su povećavali za dva – tri lanca svake godine. Događalo se 
da led uništi sav prirod ili da se zadrugari razbole od nekih zaraznih bolesti (primjerice 
1850. godine mnogi su se razboljeli od kuge), pa se te godine obradilo malo zemlje.

Salaš je naziv za kuću, ali i za čitavo kućište zadruge. Sastoji se od četiriju osnovnih 
dijelova: domaćinska soba, kuća, čista soba, ambetuš. U čistoj sobi smješteni su kovčezi 
– dolafi i šafunjeri (kovčeg s ladicama) koje su snahe donijele u miraz. Sve što čini nji-
hovu prćiju (miraz) spremalo se u čistu sobu. Ispred salaša je ambetuš na stupovima od 

Prilog 9. Unutrašnje uređenje salaša i prostorija (izradila M. Černelić)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:03



126 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

drača (naziv za bagrem), pokriven trskom. Do čiste sobe smještena je kuća, mjesto gdje 
se kuha, a pored nje je domaćinska soba.2

Ambetuš je podijeljen na špajc i malu sobu za mladi bračni par. U špajcu se drže mlije-
ko, sir, mast, slanina, kobasice, šunka (manja količina za svakodnevnu upotrebu, dok se 
veća količina drži na tavanu). U špajcu su bile police i niže klupe s debelim nogama i od 
debelih dasaka, na koje se poslažu stvari. Uzdignute su iznad zemlje da se hrana očuva od 
miševa, a i radi čistoće. Ispod klupe se drže sitnije stvari koje se mogu pomicati. U špajcu 
su i grede u koje se učvrste dvije vrljike između kojih se može po potrebi staviti drveni 
štap na koji su se vješale kobasice. Špajc je bio ukopan za dvije stepenice. Imao je male 
prozore, budže, izvana opletene žicom, drotom, da ne može ući mačka. Zimi se prozor 
zatvori, a tijekom dana stavlja se tamni zastor. Miševe i štakore tamanili su sumporom 
na štapiću (anšlag), tako da se stavi u rupu koja se potom zamaže blatom. 

Svi osim mladog para spavali su u domaćinskoj sobi. Oko peći je banak (klupa). 
Peć je okrugla i zvala se banja peć. Uz nju su bile dugačke daske na kojima su spava-
la djeca do 10 godina na opaklijama, kožusima s dužom ovčjom vunom. Uza zid su 
kreveti za odrasle. U sredini je domaćinski astal i klupe sa svake strane stola. Po sredini 
sobe je slime – velika greda na stropu, a poprijeko slimena su na od metar do metar i 
pol razdaljine gredice. Između slimena i gredica je prazan prostor u kojem su se držala 
pismena: kalendar, zapisi kad su se rodili sin ili kći, podaci o imovinskim prilikama i sl. 
Taj papir se zvao raboš. Bilo je više raboša; tako se, primjerice, zabilježi kad se odvede 
krava, konj, kad se što posijalo, neki važniji događaji i slično. Tu se držao i novac u 
manjim količinama. Novac se inače drži u zidu, u pola metra visokom udubljenju od 
30 cm s vratima. Taj se prostor zaključavao, a ključ je bio kod domaćina. Pored peći 
je bio tkalački stan. Znali su tkati asure od rogoza koji je rastao u ritu, za sobu i kuhi-
nju, za pod odžak, debele i do dva centimetra. Bile su prirodne boje. Ranije su se asure 
stavljale na pod, kasnije su se prestale upotrebljavati. Neki salaši nemaju špajc i sobu za 
mlade. Salaš je pokriven trskom.3 Na tavanu su se u većim količinama držale kobasice, 

2 U kući se sa dviju strana uza zid nalaze postolja odakle se ložilo peći, od kojih je jedna bila u čistoj sobi, 
a druga u domaćinskoj sobi. U sredini između ovih dvaju postolja je udubina u koju pada gar kad se 
peć čisti. Pored obaju postolja uz zidove prema čistoj i domaćinskoj sobi su katlanke za kuhanje, malo 
uzdignute od zemlje. Katlanke su zidane od cigle i omazane blatom, ostavljena je šupljina za kotao. 
Katlanka je bila i u dvorištu, između salaša i staje, a tu se pripremala hrana za perad. Bila je natkrivena 
slamnatim krovom koji su držala četiri stupa. Uz katlanku je na dvorištu bila i manja peć. 

 Kuhalo se u zemljanim loncima. Među njih se stave čutke (orunjen klip kukuruza) i granje. Čorbe i 
općenito gusta hrana kuhaju se u tučanoj (željeznoj) krastroni. Uz katlanku u kući načinjena su udublje-
nja za krastrone, koja su ista kao i udubljenje za kotao samo su manja i četvrtastog oblika. Katlanka je 
okrugla. Osim zemljanih lonaca, imali su i posudu zvanu tiganj u kojoj se peklo sve što se priređivalo 
na masti. To je okrugla posuda od tuča, obično s trima nožicama na donjoj plohi. Imali su i sadžake, 
obruče s trima nožicama u četiri do pet veličina, u koje se stavlja krastrona. U zidu su bila udubljenja 
koja su služila kao police za suđe. Prostor u kojem su postolja za loženje zatvoren je odozgo gredicama, 
a prostor u kojem je katlanka naziva se pod odžak i otvoren je do tavana, tako da se vide grede. Na grede 
se objese kobasice, slanina i šunka da se suše.

3 Salaše su sami pokrivali, ali su postojali posebni ljudi koji su znali umetati uzboj. To su kraći snopovi 
trske, do 50 cm, koji su se sjekli posebnim alatima i njima se popunjavalo krovište, da bi debeo sloj 
trske održao toplinu na tavanu. Uzboj se među ostalu trsku utjerivao daskom koja se naziva majica.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:04



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 127

šunka, slanina, sve obješeno o vrljike. Osim toga, na tavanu se drži brašno, voće (jabuke 
i grožđe), mekinje, žito za kruh za čitavu godinu (tri metra po osobi), orasi, suhe šljive, 
tarana, džak maka. Tavan iznad salaša naziva se čist tavan. Pod u salašu je bio od nabi-
jene zemlje. Jednom tjedno se podmazivao, tj. oprao vodom u svim prostorijama.

Sa sjeverne strane dvorišta smještena je staja, duga trideset metara, široka pet meta-
ra (tlocrt, pod: ST).4 Sastoji se od radničke sobe i kamare, u kojoj su čuvali kukuruz, 
mekinje, oruđe, zob za konje (tlocrt, pod: RS). Tu se nalazi i prostor zvan košara, u 
kome je smješteno četiri – pet pari konja, tri – četiri kobile, dvoje – troje ždrebadi, te 
volarica, gdje su tijekom zime krave; tu se othranjuje telad, tove bikovi i krave (tlocrt, 
pod: Koš, V).

Ljeti se jelo u ambetušu ispred staje. Taj prostor se zvao litnja kujna (tlocrt, pod: LK). 
Dok je bilo radnika, jelo se u radničkoj sobi za dugačkim stolom s klupama. U jednom 
kutu u radničkoj sobi nalazila se katlanka, veliki kotao za iskuhavanje posuđa u lušiji 
(tlocrt, pod: RS, Kat).5 U zidu staje blizu krovišta bile su budže, otvori za zrak, da pro-
puh ne bi uhvatio stoku (tlocrt, pod B). Ako je vani zima, budže se zatvore slamom. 

Uz staju se nalazi korlat dug deset metara, širok četiri metra (tlocrt, pod: Kor). To je 
zapravo ograda od prošća, koje je od drača, bagrema. Bagremovo drvo se ispili, a zatim 
iscijepa na proštace te se time ogradi prostor u kojem se tijekom ljeta držala stoka. U 
korlat se bacala okupina, slama koja se očupa s guvna blizu salaša. Na guvnu se odlaga-
la i kukuruzovina, slama, ogrizine. Ljeti se to zvalo okupina. Odatle su se nosili razni 
ostaci u korlat gdje ih krave izgaze i istore i od toga se pravi gnojivo.

Nasuprot salašu nalazi se komara za vino, voće, sušene šljive, jabuke itd. (tlocrt, 
pod: KM). Ukopana je dva – tri metra u zemlju. Duga je do petnaest metara, a široka 
šest metara. Unutra su tri drvena stupa koja drže grede.

U dvorištu su s južne strane uz salaš bila tri ambara, duga po pet metara (tlocrt, 
pod: A).6 Ambar se može pomicati na trima osnovnim gredama. Pokriven je trskom, 
a krov je na dvije vode i na zabat kao i salaš. Krov je prilično strm da kiša ne pada 
po žitu.7 U dvorištu je bilo više koternjaka (kotera) okruglog oblika (tlocrt, pod: 

4 U daljnjem tekstu će se uz prikaz svake pojedinačne gospodarske zgrade upućivati na tlocrt kućišta i na 
odgovarajuće kratice kojima je svaka pojedina zgrada (ili dijelovi zgrade) u tlocrtu označena.

5 Lušija se pravila od pepela drveta. Pepeo se sipa u posebnu burad od dasaka u kojima se inače držala i 
prekrupa. Tu se još sipala i gar, sve skupa se prekuhalo i dobila se lužna voda. U lušiji se suđe iskuhavalo 
pred advent, na treći dan poklada i na prvi dan korizme.

6 Za svaki ambar se najprije stave na zemlju tri debela balvana, a poprijeko dva, u njima se izbuše rupice 
i zabadaju prutovi svuda uokolo (prutovi su dugi do dva metra i više). To podnožje se izrađivalo tako 
da bude pomično. Ispred podnožja stavlja se valjkasto drvo. Prvo se učvrsti uokolo deblje pruće, izme-
đu kojeg se umeće tanje. Kad se uplete do kraja, napravi se maz od krupne pljeve, žute zemlje i vode i 
nabacuje na pruće, te se ostavlja da se osuši. Za proces nabacivanja maza kaže se da se nabublji. Kad se 
nabacano blato osuši, ravna se daščicom koju nazivaju fangla; na fanglu se stavi blato i njime se ravnaju 
zidovi. Na kraju se okreči na bijelo izvana i iznutra.

7 Na krovu su na sredini po dvije daske zvane alov. Zakuju se drvenim klinovima (isto i na salašu) te se na 
to stave magarci, po dva ukrštena drveta koja se polože preko daski da vjetar ne otkrije ambar. Magarci 
se stavljaju na razdaljinu od po metar do metar i pol. Na gornjim prekriženim krajevima bili su lijepo 
rezbareni, većinom je bila izrezbarena konjska glava. Na svakoj gospodarskoj zgradi krov se radio na 
ovaj način.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:04



128 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Kot).8 U njima su bili pilići, guske, patke. Obično su se koternjaci pravili na proljeće, 
a trajnost im je bila dvije – tri godine. Ako su koternjaci stari, u njima su se držali stari 
pilići, a za mlade piliće naprave se novi. Kasnije su za istu svrhu gradili četvrtaste male 
zgrade od cigle koje su nazivali kokošinjak.

Prilog 10. Tlocrt kućišta zadruge Balažević-Marinkić (izradila M. Černelić)

8 Koternjaci se grade istim postupkom kao i ambar.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:06



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 129

U dvorištu Marinkića bila su dva čardaka za kukuruz (tlocrt, pod: Č I i Č II).9 
Odmah uz prvi čardak (Č I) nalazi se prva šupa (Š I) koja je bila otvorena. Uz šupu su 
sa svake strane obori za tovljenje svinja. Čitav ovaj kompleks bio je pokriven krovom 
od slame, poduprtim stupovima. Između šupe i obora nalazi se ranjenik, veliki obor 
(tlocrt, pod: Č I, Š I, O, Ra).

Drugi čardak (Č II) dug je dvadeset metara (pri zemlji, bez stupova). Kako su 
čardaci bili uz samu zemlju, kukuruz je često hvatala plijesan, pa su se kasnije počeli 
graditi nešto uzdignuti od zemlje (tlocrt, pod: Č II).10 

Jedna od šupa (Š II) bila je spremište za oruđe i strojeve: plugove (četiri – pet), 
sijačicu, branu, rešeto. Tu je bio veliki ardov (bure) od dasaka za vino i kade, manja 
burad u koja se stavlja cefra, tj. razno voće koje se tu slaže i priprema za rakiju. Kada 
se odozgo pokrije. Imali su četiri kade. 

Uz zapadnu ogradu dvorišta smještena je otvorena šupa na stupovima. Ima samo 
krov i zid sa sjeverne strane, da se zaštiti od vjetrova. Zimi se tu držala pića (hrana za 
perad), pliva (pljeva), kukuruzovina, djetelina, loza, granje, čutke.11 U jednom dijelu 
otvorene šupe bio je ovčinjak (tlocrt, pod: OŠ, Ov).

Pokraj otvorene šupe nalazi se kopani alov od jablanova drveta. Obično su ga dubli 
muškarci ili su ga kupovali od Cigana. Uz alov se nalazi bunar s đermom (tlocrt, pod: 
Al, Đ).

Ograda oko salaša je od drača (bagrema).12 Stabla bagrema, topole i jablana rasla 
su u redovima pored južne ograde s unutrašnje strane. Drveće se sadilo s južne strane 
da pravi hladovinu. U svakom kutu salaša bio je zasađen po jedan jablan. Ispred salaša 
bio je velik dud pod kojim se ljeti jelo.

Opisan je dida Tomin salaš, dakle salaš osnovne zadružne grane Balažević-Marinkić. 
Inače su i svi ostali salaši bili slični, sa svim nabrojanim gospodarskim objektima, nešto 
drugačijeg rasporeda i broja.

Marinkići su imali mlin zvan suvaja. Bio je na salašu na kojem je živio Stipan, 
najstariji sin Laze, Šimina unuka (taj je salaš srušen i na istom mjestu izgrađen novi). 
9 Čardak I je visok dva metra, dvadeset metara dug i dva metra širok. Gradili su se na taj način da se 

dužinom uvijek pružaju na sjevernoj strani gdje pušu vjetrovi (severac) da se kukuruz dobro prosuši. 
Stupovi su se postavljali na razdaljini od dva i pol metra, a prostor između njih ispleo se prućem. Prvo 
se na razmaku od deset do petnaest centimetara zabode deblje pruće koje se prepleće tanjim. Prepletati 
se počinje od sredine prema stupu. Čardak se sastojao od dvaju dijelova, gornjeg koji je služio kao 
spremište za kukuruz i donjeg koji se još i nabubljao kao i ambar jer su tu držali svinje. Zvao se svinjak. 
Prostor za prasce bio je odijeljen od prostora za krmače prošćem. Kasnije se čardak pravio od leca, pilje-
nih jablanovih dasaka.

10 Pruće za ambare, čardake i kotere nabavljali su iz vrbinjaka na kraju rita.
11 Pića se nosi u šupu prije nego što padne snijeg da perad ne ostane bez hrane. Obično se unosila pred 

Božić.
12 Ograda se pravi tako da se na razmaku od dva metra ukopaju stupovi, a između stupova se stavljaju 

proštaci koji se iscijepaju i istešu od drača. Petnaest centimetara ispod vrha stavlja se pojasac koji je tanji 
od prošća. Pojasac se učvršćivao prućem, a u novije doba žicom. Ranije su ograde pravili od pletera. I 
kad se ograda počela izrađivati od prošća, kapija je bila od pletera. Kapija (vrata) se pokretala vezovima 
pravljenim od pokvašenog rogoza koji se upletao, a njime su se vrata na gornjem i donjem dijelu vezi-
vala za stup. U novije vrijeme kapija se radi od dasaka.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:06



130 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Na suvaju se mljelo i krupilo za čitavu obitelj. Zadružno je zemljište bilo nisko polo-
ženo.13

Marinkići su sami pekli cigle. Imali su cigljanu na donjem kraju zemljišta, da ne bi 
došlo do požara.14 Za rasvjetu su služile uljanice od otpadne masti.15 Osim toga, imali 
su i lampaše na petrolin, ali se to rjeđe upotrebljavalo jer se petrolej kupovao.

Za loženje su se upotrebljavale čutke i otpad od kukuruza, ogrizine, loza od vino-
grada, granje. Zimi se ložilo u banju peć. Uvijek je ložila reduša.

Od domaćih životinja imali su dvadeset – trideset krava, od čega uvijek deset kra-
va muzara. Krave koje nisu bile niti za teljenje niti za mužnju, ugojile su se i ostavile 
za prodaju; a od desetero junadi muška se telad ostavljala do dvije godine i tovila za 
prodaju. Imali su po tri para volova za oranje, četiri para konja (dva paradna konja 
vozila su ih u crkvu, na proštenje i u svatove), do pedeset ovaca, do sto svinja, osam 
– deset krmača. Klalo se pet – šest svinja ljeti, pogotovo kad su imali radnike. Klale su 
se šildane svinje, tj. svinje koje nisu napredovale. Svi ostali prasci su se tovili. Imali su 
još petsto – šesto kokoši (kad se zbog povećanog broja članova obitelji odlazilo na nove 
salaše, svatko bi ostavio kokoši na starom salašu); do sto gusaka, ovisno o broju ženske 
djece jer je guščje perje bilo dio miraza; dvadeset – trideset pataka; pućaka (purana) 
koliko god se moglo othraniti. Pućke su dosta prodavali jer su bile na cijeni. Marinkići 
nisu imali pčela (neke su ih obitelji držale).

Oruđe i ostali pribor bili su zajedničko vlasništvo. Kad je došla nova snaha, kupila 
joj se preslica. Imali su više pasa (jednina: ker, množina: vaški) i mačaka (četiri – pet 
vaški, šest – sedam mačaka). Svaki brat je imao po jednog kera, kojega bi odvodio kad 
bi odlazio na novi salaš.

13 Oni koji su imali povišeno zemljište, koristili su vitrenjače za velike obitelji. Suvaja se sastojala od dva-
ju velikih kamena, okrugla žervanja, koji su u sredini imali otvor. Na sredinu se stavi bagremov stup, 
stožer, koji je imao poprečno u križ uglavljene daščice. Taj je križ ulazio u kamen i kako se stožer okreće 
(a pokreću ga konji), križ pokreće kamen. Doronga je podnožje koje je držalo suvajski kamen. Okolo 
suvaje je kolo po kojem su išli konji, a udaljeno je od suvaje dva metra. Suvaja je pokrivena trskom u 
obliku šešira, a postojao je jedan ulaz u nju. Kad se konj upregne i krene, pokrene stožer i preko dviju 
ukriženih dasaka pokrene se kamen (gornji kamen je manji od donjeg). Žito se sipalo u rupu u sredini 
i kako se suvaja pokretala, žito je padalo između dvaju kamena, a na jednoj strani brašno se izlijevalo 
u vreću. Taj se postupak nazivao meljenje na proso. Upotrebljavalo se tako samljeveno žito, a jedino 
se za kolače još i sijalo. Za Božić se još jednom samelje da bude sitnije. Ako se gornji poklopac malo 
pridigne čekrkom, tada se krupilo, tj. mljelo na krupnije. Suvaja se upotrebljavala do 1925./26. godine. 
Nakon toga su prešli na seoske mlinove. Vitrenjače su se duže zadržale, sve do Drugoga svjetskog rata. 
Na suvaju su se pilile i daske, no kazivačici postupak nije poznat.

14 Od zemlje su pravili valjke, koji se od osam do deset dana peku na kukuruznim ogrizinama. Svaka 
zadruga u selu imala je komad zemlje na kojem je bilo žute zemlje, a njome su se i nabijali salaši.

15 Pomiješa se mast od kobile, konja ili svinja s jednom trećinom zemlje. U zemljani lončić se na sredini 
pričvrsti fitilj od tkanog materijala ili vune te se naspe smjesa masti i zemlje. Mast natapa fitilj. Ponekad 
su upotrebljavali i goveđi loj koji je bio bolji jer je tvrđi i sporije se otapa.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:07



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 131

3.5.2.2. Privatno vlasništvo

Svaka je snaha donosila u zadrugu prćiju (miraz). Prćija se sastojala od opreme, šafu-
njera (ormara), dolafa (sanduka) te novca u vrijednosti jednog lanca zemlje. Također, 
donosila je i nešto stoke, koja je ostajala osobno vlasništvo nje i njenog muža. Prćija 
je inače također bila njezino vlasništvo. Posebna kategorija udavača bile su risoškinje, 
tj. one snahe koje su sa sobom u miraz donosile cijelo imanje jer nisu imale braće 
ili roditelja. Tako je i u obitelj Marinkića ušla risoškinja. To je bila Maca Kečenović, 
Stipanova žena, koja nije imala roditelje, nego samo jednog brata. On joj je odmah 
dao njoj pripadajući dio imovine, tako da je u kuću Marinkića donijela šest lanaca 
zemlje. Ta se zemlja uzorala zadružnim konjima. Radio je njen muž, a ona je pobirala 
plodove.

Sinovi su također dobivali neku vrstu prćije. Svaki brat je dobivao konja, kravu, 
krmaču, troje – četvoro nazimadi (svinje koje će sam hraniti). Otac im je to davao 
kako bi naučili samostalno raditi i gospodariti te da nauče čuvati novac. Ta se stoka 
hranila zadružnom hranom, a novac od prodaje pripadao bi njenom vlasniku. Sin je 
od svoje zarade mogao kupiti par lanaca zemlje i tu je zemlju obrađivao zajedničkim 
alatom. Na osnovi imovine koju je otac davao sinu i ženine prćije, bračni par je tije-
kom vremena stekao nešto novaca, tako da su mogli kupiti zemlju koja se nazivala 
stečena. Zemlju u privatnom vlasništvu zadrugari su zajednički obrađivali. Stoku su 
držali zajedno, ali se znalo koja je kome pripadala. Tko je imao dovoljno novca, mogao 
je kupiti konja, kojeg je hranio slamom i kukuruzovinom sa svoje zemlje. Zajedno se 
držalo i žito u ambaru, ali se otprilike znalo koliko je privatno vlasništvo svake poje-
dinačne zadružne obitelji.

Za gladnih godina i nedaća sin je davao od svojega privatnog vlasništva zadruzi. 
Tako je jedne godine dio njihovog zemljišta zahvatio led. Kad se ovršilo žito, sinovi su 
dali od svojeg prihoda u zadrugu, čak i ako je to bilo sa ženine zemlje. To se kasnije 
nije nadoknađivalo. Iz praktičnih razloga nova su zemljišta kupovali u drugom ataru, 
kako bi u slučaju tuče imali parcelu zemlje koja nije oštećena. U slučajevima nedaće 
braća su si međusobno pomagala, čak i kad su bila podijeljena.

3.5.3. Gospodarenje

Rijetko su na salašima imali površine za ispašu stoke. Na zadružnim njivama stoka je 
pasla na zemljištu koje je ostavljeno na ugar. Stoku su izgonili na državne pašnjake, 
atove, kad nije bilo poslova. To su radili po dogovoru, pa je jedan čovjek primio sto-
ku od ostalih susjeda i po tjedan dana čuvao na atovima. Tamo je spavao i načinio si 
provizorni krov od trske. Ručak mu se nosio tamo.

Od mliječnih proizvoda pravili su maslac, sir i mladi sir te posebna jela: skorupnjaču 
i prisnac.16 Sirilo se u posebnim kačicama koje su izrađivali majstori, ali su ih nekad i 

16 Maslac se pravio u drvenom stapu. S kuhanog mlijeka se skine skorup i lupa se dok se ne zgusne. 
Skorup se može i pržiti, pa se pravi skorupnjača. Kad se skorup dobro zagrije, stavi se brašno da se 
odvoji maslo. Stuče se jaje i ulije malo mlijeka.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:07



132 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

sami pravili. Sira je bilo po pet – šest kačica od 20 litara, a nastojali su ih napuniti za 
advent i korizmu.17 Posebno se pravio mladi sir, a od toga prisnac, kolač sa sirom, od 
otezanog tijesta.18

Odjeću od vune sami su izrađivali.19 Držali su toliko ovaca koliko im je bilo potre-
bno za vunu za odjeću. Nešto ovaca su i prodavali, a prodavali su i koje grlo drugog 
blaga. Dida Šime je bio poznat trgovac. Kupovali su ako su ocijenili da je stoka bolje 
rase, da joj povećaju broj. Stočarstvo je imalo važnu ulogu u odnosu na ratarstvo. 
Osiguravalo je gnojivo. Volovi su služili pri obradi zemlje.

Na godinu su zaklali šest – sedam svinja (sto pedeset – tristo kilograma), a debele 
svinje su prodavali. Pčelarstvom i lovom se nisu bavili, kao ni ribolovom jer nije bilo 
potoka ni rijeke u blizini.

Od žita su uzgajali pšenicu, ječam, zob i raž (zbog pjeskovitog zemljišta). Glavni 
usjev je pšenica, sijalo se i puno raži, a manje zobi i ječma za podmladak stoke. Svi 
sposobni članovi zadruge sudjelovali su u poljodjelskim poslovima. Kad se, primjeri-
ce, kosilo, muškarci su kosili, a žene su rukovetale. Žito se vršilo konjima u krug.20 

17 Istešu se daske od jelovine (čamovine) i sastave. Pravili su obruč od saše (rogoza). Rogozina se uplete 
kao pletenica te se načini obruč oko kace. Kad se zakolju svinja ili krava, izvadi im se želudac, dobro 
opere i osuši tako da otvrdne. Jedan takav želudac traje dva – tri mjeseca. Prema potrebi, komad suhog 
želuca se pokiseli u sirutku i on pušta kiselinu. Mlijeko su stavljali u velike kopane (izdubene) zdjele od 
topole, brijesta ili jablana, volumena do deset litara. Mlijeko se, razliveno u te zdjele, držalo u čistoj sobi 
da se ne uprlja. Drugi dan pokupi se skorup, mlijeko se iz zdjele prelije u zemljane lonce gdje se zagrije 
i sipa u načve. Kiselina (sirutka) se držala u zemljanim ćupicama od dvije litre, a iz ćupice se salijeva u 
načve s mlijekom i sirenje počinje. Kad se mlijeko usiri, povadi se u zdjele od mlijeka i, kad otpusti 
sirutku, sir se izreže u skriške. Sirutku lijevaju u ćupice koje poslažu na bankove da to koriste sutradan. 
Skriške sira sole se i slažu u kačice i još se jednom odozgo posole. Kad se kačica napuni, stavi se bijela 
platnena krpa i zatvori se jelovim daskama. Bilo je pet – šest takvih kačica. Nakon deset – petnaest dana 
bijela krpa se skine i opere, a sirutka se odlije i nalije nova. Postupak se stalno ponavlja do upotrebe. 
Tada se sir vadi iz kačice, u načvama se opere dva – tri puta hladnom vodom, zalije svježom sirutkom, 
te slaže u posebne velike košare i cijedi. Prekrije se krpom i tri – četiri dana nosi na sunce. Zatim se 
sir melje na stroju i stavlja u prethodno dobro oprane kačice, prekriva bijelom krpom i tako stoji do 
upotrebe. Takav sir traje gotovo do žetve. Sir se melje o pokladama, kačice se stave pod odžak, poslažu 
se na katlanku koja se ne loži i tamo ostavi da uzrijava. Kad sir nabuja, nosi se u špajc gdje se slaže na 
daske koje su malo uzdignute od tla.

18 Mladi sir je onaj koji se odmah troši. Nazivaju ga još i pučiji sir. Ne pravi se sa sirištem, već se ostavi 
dva – tri dana da se sam prosiri. Stavlja se u krpene vreće i cijedi da bude suši. Takav sir se daje pućkama 
pa otuda i naziv.

19 Vuna se dijelila na sivu, crnu i bijelu. Od crne vune su se plele čarape i sveteri muškarcima, od sive su 
se plele muške čarape, a od bijele vune su se tkale pregače, ponjave za krevet i jorgani. Od bijele vune 
izrađivali su se čaršapi za krevet. Kod čaršapa su i osnova i potka bile od vune, dok je kod ponjava i 
pregača osnova bila pamučna. Od mladih ovaca pravili su se kožuvi za žene i muškarce. Kad su zaklali 
mladu janjad, od njihove su kože s vunom šili šepice za glavu (slično šubari), a od starije janjadi (za 
Božić i Duhove) su se pravili kožuvi, koje su nosili tako da je koža bila okrenuta prema van, a vuna 
prema unutra. Od kože s dugačkom vunom pravile su se opaklije od osam pola, a bilo je i kabanica od 
četiriju pola. 

20 Svaka vlat okretala se klasom prema rubu gumna, a slamom prema unutra. Mjesto gdje se vršilo zvalo 
se vršalj, a bilo je izgrađeno od u krug složenih cigala. Gdje su konji hodali, bila je nabijena zemlja i 
čovjek je vodio konja po snoplju.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:37:07



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 133

Rešetalo se na vjetru, a rešeto su sami pravili.21 Imali su tri ambara, svaki je primao 
gotovo vagon žita. Žito se mljelo u suvaji.

Kukuruz se ranije runio na stolcu.22 To je bio posao domaćina. Puno se pravila 
proja od kukuruznog brašna. Koristilo se i ječmeno i raženo brašno. Žitarice se nisu 
kupovale, dapače, nastojalo se što više prodati.

Vrt su imali na nižem zemljištu. Tu su se sadile razne vrste povrća: luk, peršin, 
mrkva, mak, paprika, kupus, krumpir, lubenice, blitva itd. Ako nešto nije uspijevalo, 
kupovalo se, a ako je bilo viška proizvoda, prodavalo se. Krumpir i kupus su se uvijek 
prodavali (po četiri – pet vagona) jer je zemljište bilo pogodno za uzgoj. Nisu imali 
zasebne voćnjake, već su voćke sadili po vinogradu. Sadili su jabuke, kruške, trešnje, 
višnje. Šljiva se puno uzgajalo, do sto stabala. Nešto voćaka bilo je i po avliji. Voće 
se prodavalo po okolnim mjestima jer je teren bio pogodan za voćarstvo. Jabuke bi 
utrapili (stavljali u trap), kao i krumpir, na mjestu gdje je bilo guvno.23 Prirod vino-
grada bio je najmanje dvadeset i pet hekti (pedeset akova, jedan akov = pedeset litara) 
po jednom lancu.

Trgovina je bila organizirana. Na prodaju se nosilo sve čega je bilo previše, čak i 
u Peštu. Ako je domaćin bio zdrav, trgovao je on, ili je to činio najstariji sin. On bi 
poveo i svog sinovca ili su išla dva brata. U trgovinu su slali onoga koji je bio vičan tim 
poslovima, ako i nije bio najstariji. Trgovali su po svim većim naseljima (i u današnjoj 
Mađarskoj). Najviše su na prodaju nosili žito i stoku, a u katolička naselja za Božić i 
pućke, obično na velikim volovskim kolima. U zadruzi Balaževića (u osnovnoj zadru-
žnoj grani) Blažin je sin bio zaposlen. Dok se nije oženio, davao je zaradu u kuću, a 
kad se oženio, odijelio se od zadruge i otišao sa ženom.

U zadruzi su sami potkivali konje, imali su kovačnicu i tišljeraj (stolarski posao). 
Te je poslove obavljao onaj brat koji im je bio vičniji. Sami su učinjali kožu, pravili 
konjsku opremu, sersam, paradnu od finije kože te radnu za oranje od kože matorog 
vola, da bude trajnija. Oralo se volovima i konjima.

Kod kosidbe su znali uzimati najamnike, ako bi ocijenili da je sami neće moći 
obaviti. Najamnici su se zvali risari, no rijetko su ih uzimali jer je u samoj zadruzi bilo 
dosta radne snage. Ponekad se organizirala i moba. Tada su dolazila i braća od stričeva 
koja su se već odijelila. To se obično događalo kad se vozilo žito, bralo grožđe i kuku-
ruz te kad su komušali u šupama.

21 Jablan se tanko otpili, savije i sastavi u krug. S jedne strane se oplete žicom tako da bude rupičasto. 
Čeka se vjetar, stavi se ponjava, podigne se rešeto sa žitom i vjetar odnosi prah i slamu, a žito je padalo 
dolje, na ponjavu. Mjera za žito je vika (35 kg). Nekoć, u daljoj prošlosti, žito se stavljalo u žitne jame: 
jame bi ispalili i zatim u njih slagali žito. To je bilo nepraktično; žito je, naime, pljesnivilo, pa su počeli 
graditi ambare.

22 Na jednoj strani stolca postavi se istrošeni ravnik (raonik) i naoštri se. Uzme se klip kukuruza, sjedne 
se na stolac i runi pomoću ravnika.

23 Iskopa se zemlja, trideset – četrdeset centimetara, stavi se slama. Istresu se jabuke ili krumpir, nagrne 
se nešto zemlje i prekrije slamom. Jabuke se ostavljaju i u komaru za jabučno vino. Čuvalo se i grožđe 
i to tako da se nasiječe evenak (loza s dva – tri grozda), složi se tako da loza bude iznutra, a grozdovi 
prema van i objesi po tavanu. Bilo je više takvih evenki. Takvim načinom čuvanja grožđe je ostalo dugo 
svježe. Jabuke i orasi su se nosili na tavan.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:08



134 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Kupovao se samo šećer, iako su ga i sami pravili jer se uzgajalo i nešto šećerne repe 
(repu su kuhali i tako dobivali šećer). Pravili su i štirku, i to od krumpira ili rjeđe od 
žita, te sitnu papriku.24 Kupovala se još i sol.

Svu odjeću za rad su sami izrađivali, a polovicom 19. stoljeća počeli su već kupo-
vati tvorničke materijale iz Mađarske. U jednom svečanom odijelu vjenčavala su se i 
po tri brata. Tkalo se i štrikalo. Čizme su naručivali kod čizmara, a opanke su i sami 
pravili, a kasnije i kupovali. Djeci su šivali tričke pantalone, iza prorezane, od kupov-
nog materijala, jer je bilo jeftinije. Ranije se sve šilo u obliku bekeša i za mušku i za 
žensku čeljad. Bekeš je imao samo izrez za glavu i široke rukave, a navlačio se preko 
glave. U 19. stoljeću žene su počele nositi suknje i pregače od vune koje su same tka-
le. Svetačne su pravile od svile i listera koje su počeli kupovati krajem 19. stoljeća. 
Pravili su i peškire od kudjelje, zatim suknje, pregače, čakšire (grublje hlače za ljeto), 
a za zimu su se pravile vunene hlače. Šilo se i plelo po potrebi, za ljeto od kudjelje, a 
za zimu od vune.25

Novčani izdaci bili su vrlo mali jer se malo stvari kupovalo. Novac se čuvao, obitelj 
je bila velika, pa je sinovima trebalo dati nešto u prćiju, kćeri opremiti za udaju, platiti 
za nabijanje salaša i sl. 

Troškove oko rođenja, vjenčanja i pogreba snosila je zadruga. Žena koja je pred 
porodom odijeli se od ostalih čaršafom, da je ne vide, da se dijete ne urekne. Taj se 
prostor zvao komarnjak. Dijete se do šest tjedana rijetko viđalo. Mogli su ga vidjeti 
samo otac i kum. Zadruga je financirala kumstvo i odlazak drugima na vjenčanje. 
Na svadbu su obično odlazili momak i djevojka do 20 godina. Iz obitelji je najviše 
išlo petero članova (domaćin, domaćica, momak, djevojka i eventualno još netko), 
a domaćin je određivao tko će ići. Zajednički su se dogovorili što će kupiti za dar, a 
zadruga je davala novac za svu kupovinu (primjerice, kupila se truba tkanine i šilo se 
po potrebi). Ranije, dok se tkalo, također se tkanje namatalo u trubu. Za štetu nitko 
nije sam snosio odgovornost, samo bi počinitelj bio ukoren.

3.5.4. Funkcija pojedinaca i njihovi odnosi – život u zadruzi

Opći naziv za zadrugare je čeljad. Domaćin u zadruzi uvijek je bio otac. Zovu ga baćo. 
U slučaju njegove smrti zamjenjivao bi ga najstariji sin, ali se znalo dogoditi da on ne 
želi obavljati tu dužnost pa ga je zamjenjivao jedan od braće. Tako je u Lazinoj zadruzi, 
po njegovoj smrti, umjesto Stipana mjesto domaćina preuzeo Bodo, jer je bio sposo-
bniji. Kad je domaćin bio odsutan, najstariji sin ranko je zapovijedao što će se raditi 
i kako će se podijeliti posao. Ako je u zadruzi bilo petero braće i više, a najstariji brat 

24 Prvo se crvena paprika naniže i suši ispred kuće i drugih gospodarskih zgrada ispod potkrovlja. Poslije 
se paprike stave u peć, pa u stupicu od tvrđeg izdubenog drveta (obično je to bilo višnjevo drvo) i tu 
se tukla željeznim tučkom. U takvoj su se stupici tukli još šećer i mak. 

25 Kudjelja se farbala u zagasito smeđu boju pomoću lupinjki od oraha. Lupinjke se skuhaju, procijede 
u sud, dodaje se malo soli i sirćeta. Pravili su vinsko i jabučno sirće za kiseljenje kupusa i krastavaca. 
Vinsko sirće koristilo se često kao lijek.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:08



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 135

kao domaćin je umro, znala je i domaćica preuzeti ulogu domaćina. To obično nije 
uspijevalo jer je diverovi nisu slušali. Ako je žena najstarijeg brata postala domaćica iza 
njegove smrti, zadrugari su je zvali strina, strinačka. Gdje su god žene vodile domaćin-
stvo, zadružne su se obitelji brzo razdvajale. Razlog je bila neposlušnost muške čeljadi 
ili nedovoljna strogost domaćice. 

Kad bi umro najstariji brat, većinom ga je naslijedio drugi brat po starosti. Ako je 
čeljad uvidjela da on nije sposoban, da ne vodi dobro poslove, mogli su ga zamijeniti. 
Tada bi se on obično odijelio od zadruge. Bilo je slučajeva da su sinovi sami tražili 
istup iz zadruge dok je otac živ. Ako je umro stric koji je bio domaćin, njegovu bi 
djecu njegov brat primio u zajednicu ako su se oni s tim složili i podijelio ih je kao 
svoju djecu.

Domaćin je obvezatno obavljao poslove oko kukuruza, tj. mrvljenje kukuruza. On 
priprema piću, hranu za živinu. Kod njega je ključ od budže, otvora u zidu u kojem 
se čuvao novac. On je vodio brigu i o pismenima zajednice. Kad su se sinovi vratili s 
dnevnog posla, domaćin ih je pitao što su radili taj dan. O podjeli posla dogovarali su 
se kod večere. Domaćin je određivao što će se raditi, ali su sinovi mogli iznijeti svoje 
mišljenje. Mogli su se usprotiviti, ali to se rijetko događalo jer se oca uvijek slušalo. 
Za stolom je sjedio na čelu, načinjao kruh i svima redom sjekao. Narezao bi i slaninu 
za svakoga, a pritom je većinom stajao. U selu su domaćina zvali gazda ili su govorili 
da je on baćo (otac) na tom salašu. Kad bi dolazili gosti, domaćin im je prvi prilazio 
i uvodio ih u kuću. Domaćin je obavljao i poslove s vlastima, što se rijetko događalo, 
uglavnom je to bilo plaćanje poreza jednom godišnje. Ugovarao je sve poslove za koje 
je bila potrebna najamna radna snaga, kao što je, primjerice, bilo nabijanje salaša, 
kosidba i drugo.

Domaćin je imao sva prava u zadruzi. On je raspolagao imovinom, naređivao što će 
se raditi i tko će što raditi, što će se kupiti, a što prodati. Kažnjavanja nije bilo. Tako, 
primjerice, Mijo (1891. – 1938.) nije volio raditi, no otac ga nije kažnjavao, već samo 
grdio. Jednom ga je dida Šima istukao štrangom. Bio je uzeo žito s tavana i zamijenio 
ga u malom dućanu za piće. Sam otac ga je odijelio jer je bio sklon piću i zbog toga 
štetan za zajednicu, a i žena mu je bila plećkava (sklona ogovaranju).

U zadruzi se ništa nije odlučivalo bez domaćina. Uživao je velik ugled i u kući i u 
selu, morali su ga poštivati.

Domaćicu su zvali snaša. Ako domaćin ostane udovac, jedna od snaha se izabrala 
za domaćicu, a ako je umrla žena domaćina koji je to postao nakon očeve smrti, tj. 
jednoga od braće, domaćica bi se birala između žena ostale braće. Tada bi se obično i 
taj brat povukao s dužnosti, a drugi brat i njegova žena postali bi gazde. 

Dužnosti su domaćice bile da se brine oko unučadi. Kad se puno radilo, svi su 
odlazili raditi, a domaćica je kuhala. Premda to nije bila njezina obaveza, često je 
pomagala snahama. Ona je naređivala što će se kuhati. Njoj je pripadao novac od 
jaja, sira, pilića i pućki, pa su se od toga novca kupovali šećer i sol. Ako bi se doma-
ćica razboljela, privremeno bi je zastupala reduša. Domaćica se po potrebi savjetovala 
s domaćinom, premda je inače znala što joj je dužnost. Snahe su je zvale nana. Ako 
je najstariji brat postao domaćin, u kući su ga zvali ranko, a njegovu ženu strinačka. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:37:08



136 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Djeca su čuvala stoku i perad čim bi navršila šest – sedam godina. Domaćica je pazila 
što govori pred djecom. Mlada nevjesta je godinu dana ili do rođenja prvog djeteta 
stajala kod stola dok su drugi jeli, nalijevala vodu i dodavala što im je trebalo.

Svakog tjedna birala se reduša. Dužnost joj je bila pečenje kruha i kolača, kuhanje 
i briga o svim poslovima oko jela. Druga je bila stanarica. Ljeti je polijegala kvočke 
na jaja, skupljala jaja, birala za nasad i za trošenje (bila je sramota pred svekrvom ako 
nakupi malo jaja). Nasađivalo se od ranog proljeća do jeseni. Osim toga, stanarica je 
pomagala reduši ili ženama koje peru. Za pranje su bile određene dvije snahe, one su 
i roljale (glačale oklagijom; tkanina se omotala na oklagiju i roljalo se). To se radilo po 
čitav dan, a pralo se dva dana. Dvije snahe – pralje pomagale su i pri drugim poslo-
vima, šivale su i krpale. Na jedan tjedan birala se i domaćica koja je vodila računa o 
čistoći, podizala krevete, provjetravala, mela i polijevala sobu te obavljala druge sitne 
poslove. Za domaćicu se birala ona snaha koja taj tjedan nije bila reduša. Ona je služila 
i počastila goste, brinula se za bolesne i starije članove zadruge. Ako je bilo djevojaka 
u zadruzi, one nisu bile dužne raditi. Pripremale su opremu, štrikale, šlingovale. Snahe 
s malom djecom nisu išle na njivu, na njih se pazilo, one su samo ispomagale.

Nije bilo stalne podjele muških poslova. I oni su se smjenjivali na dužnosti, sva-
kih dva do tri ili tjedan dana, već prema tome kako bi domaćin odredio. One koji 
su bili vični popravljati nešto u gospodarstvu, domaćin bi odredio za takve poslove. 
Zajednički su se dogovarali što će raditi, i to prema sposobnostima pojedinaca.

Za kosidbu su po potrebi unajmili risare. Plaćalo im se od lanca ili od postotka.26

Povremeno se na određeno vrijeme odlazilo u subašluk na udaljeniji salaš, obično 
dva brata sa ženama. Zadruga koja nije imala dovoljno muške radne snage uzimala 
je sluge. Zadrugari su bili obavezni napraviti im sobu, kuhinju i gospodarsku zgra-
du za kravu. To je također bio subašluk. Kad bi došao drugi sluga s obitelji, naselio 
bi se u taj subašluk. Sluge su isplaćivali novcem ili u naturi po potrebi: ako im treba 
žito, krumpir, svinjče ili što drugo. Sluge su većinom radile u polju, vinogradu, sijale 
kukuruz, a rjeđe su radile oko žitarica, sadile krumpir, papriku, kupus i drugo. Pojava 
davanja i uzimanja slugu u subašluk bila je češća u drugim zadrugama nego u zadruzi 
Balaževića.

Svima koji su radili na polju nosila se mala užna. Radilo se ujutro od četiri, pet sati 
do mrklog mraka. Večera je bila u osam sati. Ljeti se ustajalo u dva sata (najkasnije u 
četiri), a zimi u pet ili šest sati. Prvo je ustajao domaćin, za njim svi ostali. Za umi-
vanje bi se ugrijao kotao vode, a svi su imali drvene izdubene karlice u kojima su se 
umivali. Ljeti su se umivali na bunaru prema redoslijedu ustajanja. Domaćin je imao 
pod dudom svoj panj i karlicu.

26 Ako, primjerice, u kosidbi sudjeluju tri risara i dva sina, svaki dobije deseti metar od pokošenog, no 
ako je prinos slabiji, onda dobiju manji dio. Bude li prinos sasvim slab, risar dobije po pogodbi 50 
– 70 kg po lancu. Po lancu ili đuture davalo se tako da je bilo određeno da će po lancu dobiti 50 kg 
žita, a na njemu je koliko će za to utrošiti vremena. Kosilo se i u nadnicu. Tu se doprinos određivao 
po utvrđenom vremenu. Najamnike su uzimali i za branje kukuruza i davali im po 50 kg kukuruza 
po danu.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:37:08



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 137

Za ručak (doručak) je glavna hrana bila slanina. Ponedjeljkom je, primjerice, za 
doručak bila slanina, kiseli kupus, sir, pekmez i kuhana jaja, a petkom obično jaja i 
pekmez. Mlijeko i kiselina bili su uobičajeni i za ručak i za malu užnu.

Užna (ručak) je bila u 12 sati. Podigao bi se đeram na bunaru, što je bio znak da 
je ručak gotov te se čeljad vraćala s polja na ručak. Iza ručka su, kad je bila prevelika 
vrućina za rad, odspavali do 14 sati i onda ponovo odlazili na polje gdje su ostajali do 
20 sati, a ponekad i do 22 sata. Užna je uglavnom bila unaprijed određena za svaki 
dan. Ponedjeljkom se većinom pravila paradička čorba, čorba od paradajza s valjušcima 
– gombocima. Utorkom je bio grah sa šunkom ili sitnim sušenim mesom, a srijedom su 
se pekli lakumčići (pleteni kolač od dizanog tijesta), tri lakumčića po osobi. Četvrtkom 
se klala živina, četiri – šest komada. Pravila se čorba od sitneža, a ostalo se peklo i 
pohalo. Petkom se kuhalo na suho, tijesto sa sirom ili krumpirom, s makom, orasima 
ili slatkim kupusom. Subotom se zimi pripremao na paprikaš krompir s kobasicom, 
a ljeti se najviše pekla kajgana sa salatom.27 Subotom su žene imale puno posla pa se 
nastojalo da pripravljanje užne bude što jednostavnije.28 Nedjeljom se rijetko doručko-
valo, ali je užna bila bogata. Pripremala se hrana od živadi. Od sitneža se skuhala čorba 
ili paprikaš, pilići su se pohali, a pekla se i pogača s orasima, makom i pekmezom. 
Večere nije bilo, već bi se na veliki tanjur nasjekla pogača, pa je to bilo kao mala užna. 
Tko je htio večerati, poslužio se ostacima od ručka.

Večera se u radne dane uvijek kuhala. Ako je u podne slabija hrana, skuhao se na 
gusto krumpir ili tarana s paradičkom čorbom.

Za stolom je domaćin na čelu. Do njega je domaćica, zatim braća po starosti, a za 
njima žene i sinovi stariji od petnaest godina. Djeca su sjedila na daskama. Ranije su 
jeli iz zajedničkih zemljanih ili kopanih drvenih zdjela, po tri su se takve zdjele stavljale 
na dugački stol. Kasnije je svatko jeo iz svog tanjura, koji su bili duboki, od izdube-
nog drveta. Reduša je pripravljala užnu, a domaćica je postavljala stol i donosila kruh. 
Mlada snaha je stajala nasuprot domaćinu i posluživala. Reduša je sjedila nasuprot 
domaćinu i ustajala ako je kome što zatrebalo (ako nije bilo snahe u kući). Domaćin 
je dijelio kruh i meso, prvo je davao djeci, svakome u njegovu zdjelicu, a snaha im je 
donosila jelo jer su djeca jela u zapećku.

U crkvu se išlo nedjeljom i na važnije blagdane. Domaćin je obvezatno išao u 
crkvu, a ukućani su se izmjenjivali, obično pet – sedam osoba, koliko ih je stalo u 
kola. Za stolom se molilo prije jela. Djecu su majke učile da mole prije spavanja i 
ujutro kad ustanu.

Braća su uglavnom bila složna, no žene su se manje slagale. U kuhinju nije smio 
ulaziti nitko osim reduše da joj ne bi napakostila koja od jetrova. Znalo se dogoditi da 
jelo bude preslano, što bi reduši podmetnula jedna od jetrova, pa bi je ružili svekrova i 
baćo. Isto tako, znalo se dogoditi da neka od žena koprnom (koprivom) išiba jetrovino 
dijete iz pakosti. Uzrok neslaganja bio je podređen položaj žena u zadruzi. One su 

27 Natuče se puno jaja, doda malo brašna i mlijeka. Na tavi se ispeku dvije kobasice, dodaju se umućena 
jaja i sve skupa ispeče.

28 Krumpir se isiječe na skale, napravi se zaprška s lukom, dodaje se krumpir i meso.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:37:08



138 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

morale šutjeti i raditi što im se naredilo. Kad bi se ustanovilo da se žene ne slažu, otac 
bi preporučio da se te obitelji odsele na drugi salaš.

Bilo je slučajeva da snaha nije htjela biti u zajednici i da je bila sklona svađi, pa se 
našao neki razlog i starješina bi kupio njenoj obitelji novi salaš te su oni živjeli odvoje-
no, premda su i dalje bili članovi zadruge. Ako im je zadružni salaš bio blizu, dolazili 
su i na užnu. Poteškoća je bila što su često djeca zaspala još na zadružnom salašu, pa 
ih se moralo na rukama nositi do kuće. Odijeljenoj snahi su jetrve zavidjele zbog njene 
samostalnosti i zasebnih prostorija.

Djevojke nisu rado dolazile u zadrugu. Moralo se puno raditi, a šutjeti. Događalo 
se da je svekrva bila sklonija nekoj od snaha, pa joj je više ugađala.

Domazeta kod Marinkića nije bilo, ali je u selu bilo i takvih slučajeva, osobito ako 
je žena bila jedinica.

Djeca bez roditelja dobila su nakon diobe onaj dio koji bi pripao njihovom 
ocu. Ako je sin bio odrastao, dobivao je nešto više. Obično mu je dida kupio salaš. 
Usvojene djece nisu imali, a snaha udovica ostajala je članom zadruge. Ako se snaha 
kojoj je muž umro preudala, djeca su po želji mogla ostali u zadruzi.

Udovac je dobio isti dio i ako se ne oženi, no najčešće bi se ponovno oženio. Otac 
je nastojao ponovno oženiti sina, kako ne bi obilazio oko bratove žene.

Odnos prema slugama bio je dobar. Sluga bi, čim je počeo raditi, dobio od doma-
ćina kuću na komadu zemlje. Tijekom vremena zaradio bi toliko da je mogao kupiti 
zemlju za djecu kad odrastu.

Starije osobe su se poštovale i o njima se vodila briga, a za bolesne su svi brinuli. 
Svaku noć je po jedna osoba bdjela, kraj bolesnika su se izmjenjivali i sinovi i snahe. 
Ako je bolestan muž, o njemu najviše brine njegova žena.

Bez dozvole domaćina nije se moglo izlaziti, a moralo se obrazložiti kamo će se 
ići. 

3.5.5. Održavanje zadruge i dioba

Zadružni život održavao se zbog toga što se zajedničkim radom moglo bolje gospo-
dariti i povećavati imetak. Malo se trošilo pa se mogla kupovati zemlja. U obitelji 
Balaževića nije bilo nazadovanja.29 Dok je u drugim zadrugama bilo nesloge među 
ženama i svađe zbog imovine, kod Balaževića toga nije bilo. Kad su osjetili da ih je 
previše, podijelili su se. Nakon Tomine smrti su se razdvojili i jedino je Šime osnovao 
zadrugu sa svojim dvama sinovima. Ostali nisu imali uvjeta za osnivanje zadruge. Sive 
je imao samo jednog sina i dvije kćeri (jedna od njih je kazivačica Anica Balažević), 
Lozija samo jednog sina, a Mijo samo jednu kćer. Blaža je imao dva sina, mlađi se 
školovao i nastanio u varoši, a stariji je vjerojatno živio sa ocem, ali oni su dobili salaš 
u daljem šoru (pa o njima kazivačica ne zna točno sve pojedinosti).

29 Do nazadovanja je inače dolazilo ako je baćo bio raspikuća i kod sebe držao novac. Događalo se da su 
mu sinovi sporazumno uzeli novac u slučaju da se odao piću i ženama. U tom slučaju uzmu mu buđelar 
(a to znači gazdovanje).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:37:09



Zadružne obitelji roda Balaževiæ-Marinkiæ u nekoliko generacija 139

Do diobe zadruge dolazilo je uvijek po očevoj smrti, ali su se i za njegova života 
odvajali na nove salaše kad bi broj članova premašio dvadeset, što je u pravilu bilo 
kad bi se najmlađi sin oženio i dobio dijete. Najmlađi sin je ostajao s ocem i majkom 
na salašu. To još nije bila dioba jer su i dalje zajednički radili, samo su se odvajali jer 
nije bilo dovoljno mjesta za sve. Zajednički su radili i svaki je sebi odnosio svoj dio. 
Nastojalo se da najmlađi sin dobije nešto više jer je on brinuo o ocu i majci. Ostavili 
bi mu dva – tri lanca više zemlje ili lanac više vinograda. Ostali su odlazili tamo gdje 
su si ranije kupili zemlju od svoje prćije. Neoženjeni i neudane ostaju s najmlađim 
bratom, ocem i majkom. Svake nedjelje poslije podne su sinovi s obiteljima dolazili u 
posjet kod baće, isto tako i za blagdane. 

Dioba se najčešće izvršila kad je umro otac, tada bi prestali zajednički raditi.
Poslije Šimine smrti njegovi su se sinovi Laza i Julez podijelili i osnovali svaki svoju 

zadrugu. Lazina zadruga je ostala na okupu dok se Joso nije oženio. Tada su se rase-
lili, ali su i dalje radili zajedno. Zadružni život se konačno ugasio kad je Laza umro. 
Julezova zadruga se održala do njegove smrti, a tada su njegovi sinovi Ivan i Mijo 
osnovali svaki svoju zadrugu. Ivanova zadruga podijelila se oko 1946. godine, kada 
se Laza, najmlađi sin, oženio. Iako je Ivan umro još 1930. godine, zadruga se održala 
još petnaestak godina. Mijina zadruga se dalje nije granala jer su njegova dva sina bila 
neženje.

Zemlju su dijelili na ravnopravne dijelove. Svaki sin je dobio svoj tal, a gledalo se 
da dobe dio zemlje koji je bio najbliži salašima koje su već ranije kupili. Kad bi otac 
umro ranije, a sinovi se nisu odijelili dok se najmlađi brat ne bi oženio, kupovali su 
salaše nakon diobe. Najmlađi sin bi uvijek ostajao na starom salašu. Stoka se također 
dijelila ravnopravno. Uvijek su se dijelili kad bi sav prirod bio obran. Od onog oruđa 
kojeg je bilo po više komada (primjerice plugova) svaki bi brat dobivao po jedan. Veći 
strojevi i pomagala (tkalački stan, sijačica, trlica), kojih je bilo po jedan komad, ostajali 
su kod najmlađeg brata, s time da ih je svaki brat mogao koristiti po potrebi i prema 
dogovoru. Zajednička pomagala i strojevi koristili su se dok se ne bi istrošili, a potom 
svaki brat kupuje sebi nove. I kad su već bili odijeljeni, ako je koji brat imao kakav 
stroj koji drugi nemaju, davao bi ga braći na korištenje.

Dijelili su se po lozama, o svemu su se dogovorili bez prepirke. Sve četiri grane 
Marinkića odijelile su se bez suda.30

30 Ostale zadruge u selu obično su se dijelile putem suda, a znalo je biti i prepirke.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   17 31.1.2007   15:37:09



140 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   18 31.1.2007   15:37:09



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 141

3.6. Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu 
podunavskih Bunjevaca

3.6.1. Uvod

O     zadrugama u podunavskih Bunjevaca veoma je malo poznato iz pisanih izvora. U 
pojedinim opisima zadruga se spominje tek usput s naznakama njezina sustava 

i istaknutim pojedinim pojavama iz zadružnog života.1 Dok se u starijim izdanjima 
mogu naći više-manje identični podaci koje su pisci jedan od drugoga zapravo pre-
pisivali (Popovich 1893:60-66), noviji prilozi tek se površinski dotiču zadruge ili se 
bave samo pojedinim pojavama tog oblika obiteljskog života. Većinom su to uopćeni 
ili šturi prikazi, bez precizne oznake o kojim je Bunjevcima riječ, s obzirom na to 
da u Podunavlju postoje četiri regionalne bunjevačke skupine. Iznimku predstavlja 
subotička skupina Bunjevaca, kojoj je posvećeno više priloga, pa se tako može prona-
ći nešto podataka i o zadrugama (Szárics 1842; Iványi 1891; ibid. 1892; Ćupurdija 
1981; Peruničić 1958). I ostali prilozi o bačkim Bunjevcima zapravo se odnose na 
Bunjevce u Subotici i okolici. Pisani izvori, dakle, daju nam određene parcijalne poda-
tke o bunjevačkim zadrugama subotičke regije. Za ostala područja u kojima obitavaju 
podunavski Bunjevci ima sasvim malo parcijalnih podataka o zadrugama (Mandić 
1984:144; Deisinger NMB EA 3028; ibid. NMB EA 3031; ibid. NMB EA 3023).

Tek novija istraživanja donose podrobnije prikaze zadružnog obiteljskog sustava. 
Ta su istraživanja obuhvaćala pojedine zadružne obitelji, a u dvama slučajevima je riječ 
o prikazu zadruga na primjeru nekoliko obitelji u određenom lokalitetu: Balažević-
-Marinkić u Tavankutu, Dulić u Đurđinu, Gabrić u Žedniku u subotičkoj regiji, o 
zadrugama na salašima na Bezdanskom putu i o zadruzi Matarići-Opštinari na istoi-
menim salašima u okolici Sombora, te o zadrugama u Gornjem Sentivanu, o zadru-
gama Šibalin-Piroš i Dujmov-Vulce u Gari, o zadruzi Pijuković u Aljmašu, Mandić-
-Josini u Čavolju i Vacić-Livakovi u Kaćmaru na području južne Mađarske u okolici 
Baje u županiji Bácskiskun (Černelić 1983; ibid. 1992; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ 
FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z 143).2

1 Szárics 1842:852; Antunovics 1958:210; Iványi 1891:190-191; ibid. 1892:587-588; Bellosics 1909:397; 
Ivanić 1894:94-96; Milić 1927:99-100; Peruničić 1958:70-74, 121-122; Ćupurdija 1981:10-12; Ulmer 
1977:123-129; Sekulić 1986:225-228; Mandić 1984:144. U kalendarima, časopisima i novinama ima više 
priloga koji se dotiču zadružnog života s kritičkog stanovišta, bilo s pozitivnim bilo s negativnim predzna-
kom, ovisno o pristupu autora. Takvi prilozi ne donose podatke o zadruzi.

2 A. Sekulić navodi građu o zadrugama zabilježenu vlastitim istraživanjima. Šteta što je ta građa nedostupna, 
s obzirom da nije pohranjena u nekom od arhiva, jer bi veći broj uzoraka sasvim sigurno omogućio obje-
ktivniji uvid u pojedinosti organizacije života i rada u bunjevačkim zadrugama (v. Sekulić 1986:227).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:09



142 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Za utvrđivanje karakterističnih pojava u zadrugama podunavskih Bunjevaca važno 
je imati uzorke zadruga s više strana. Na taj način moguće je uočiti razlike i sličnosti 
između zadružnog sustava iste etničke skupine regionalno grupirane oko triju centa-
ra: Sombor, Subotica i Baja. Ta je činjenica gotovo u pravilu zanemarena, pa se svi 
podunavski Bunjevci svode pod zajednički nazivnik subotičke regionalne skupine 
Bunjevaca. Uopćavanje bez dobro postavljene osnove, zasnovane na provjerenim 
činjenicama, znanstveno je problematičan pristup.3 Nažalost, ta je tendencija kon-
tinuirano prisutna. Budući da o zadrugama četvrte regionalne skupine podunavskih 
Bunjevaca, u okolici Budimpešte, postoji tek nešto oskudne rukopisne građe, anali-
zom sam obuhvatila ovu bunjevačku skupinu samo pri razmatranju nekih pojedinosti 
o kojima u tim izvorima ima podataka (Deisinger NMB EA 3028).

Prikazi zadruga u Bačkoj ulaze u sve pojedinosti života i rada pojedine zadružne 
obitelji te su kao takvi polazište za analizu. Podaci o bunjevačkim zadrugama na 
području južne Mađarske manje su cjeloviti, ponekad na prvi pogled ne sasvim jasni 
i precizni jer su izloženi kao fragmenti pojedinih pojava ovako organiziranog obitelj-
skog života. Pažljivom analizom raspoloživih podataka moguće je uočiti određene 
karakteristične pojave u zadrugama ove skupine Bunjevaca.

Kada je riječ o zadrugama, važno je voditi računa o načelu nepodijeljenoga odnosno 
nedjeljivoga zajedničkog imutka, o zajedničkom gospodarenju, podjednakom korištenju 
svih zadružnih dobara, o poštivanju određenih pravila prigodom (načelno moguće) diobe 
tog imutka (Gavazzi 1988:82). Zadružni sustav u cjelini nije moguće ukratko prikazati 
jer je riječ o složenoj strukturi unutar koje se zadire u svakodnevni život i u gospodarska 
pitanja šire obitelji udružene po krvnoj i bračnoj pripadnosti. Stoga ću se ograničiti na 
samo pojedina pitanja iz života zadruge: na ulogu domaćice i podjelu dužnosti i poslova 
među ženama, na karakteristične oblike upravljanja u zadruzi te na oblike raslojavanja 
i raspada ovakva načina obiteljskog udruživanja. Pritom je važno uzeti u obzir i povi-
jesni i geografski okvir unutar kojega se pojava zadruge promatra. Podunavske skupine 
Bunjevaca žive, uz ostale etničke skupine, zajedno s Mađarima nekoliko stoljeća na 
istom prostoru. Premda su i Mađari živjeli u zadrugama, čini se da na ovim podunav-
skim prostorima te pojave u Mađara nije bilo. Zadruge u Mađara uglavnom obuhva-
ćaju južne, jugozapadne i sjeverne dijelove Mađarske (Barabás 1972:102). Najbliže 
područje Bunjevcima u Mađarskoj bilo bi područje između Dunava i Tise, premda je 
ta tvrdnja sasvim neodređena jer nije jasno o kojim se konkretno regijama radi na tako 
širokom prostoru (Morvay 1965:231). Prikazi određenih zadružnih sustava tiču se 
drugih dijelova Mađarske u kojima je zadružni život bolje istražen. U Bačkoj u okolici 
Subotice među Mađarima zadruga nije bilo (Ćupurdija 1981:10). U okolici Sombora 
jedna obitelj licitara živjela je u specifično organiziranoj zadruzi, koja, međutim, nema 
dugu tradiciju jer je osnovana tek iza Prvoga svjetskog rata (Černelić 1984:222-236). 
Stoga se ne bi moglo bez ograda neke pojave u bunjevačkim zadrugama svesti na utje-
caj mađarskih zadruga, osim onih pojava koje su regulirane zakonskim odredbama na 

3 O tom nedostatku u pristupu podunavskim Bunjevcima vidi više u poglavlju 3.4.1.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:10



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 143

ovim prostorima. Bez obzira na ove primjedbe, pri analizi pojedinih pitanja iz života 
bunjevačkih zadruga treba ukazati i na opće karakteristike mađarskih zadruga. O. 
Penavin govori o podunavskom etnografskom kulturnom savezu s više-manje zajedničkih 
karakteristika i o panonsko-balkanskom jedinstvu, raspravljajući o mađarskim zadruga-
ma u Slavoniji. S obzirom na to da je ovdje riječ o mađarskim zadrugama na prostoru 
Hrvatske, rezultati analize mogu donekle potvrditi takvu ocjenu, premda pri širem 
uopćavanju treba biti oprezan (1981:5). Kada je riječ o bunjevačkim zadrugama, 
usporedba nije moguća jer za te regije nema potvrda o mađarskim zadrugama. Ove 
digresije samo ukazuju na svu složenost problematike istraživanja zadruga. Tek bi veći 
broj uzoraka u objema etničkim skupinama na istom prostoru omogućio usporednu 
analizu koja bi bila objektivna i pouzdana.

3.6.2. Upravljanje zadrugom

Starješina zadruge u podunavskih Bunjevaca u pravilu je otac, koji uz majku živi i 
gospodari u zajednici sa svojim sinovima i njihovim obiteljima. Isti sistem upravlja-
nja prevladava i u mađarskim zadrugama (Barabás 1972:102; Morvay 1965:234-235; 
ibid. 1980:684-685; Penavin 1981:13-15).

Domaćica u zadruzi bila je u pravilu žena domaćina, dakle, najstarija žena u kući. 
Ova pojava karakteristična je i za mađarske zadruge (Barabás 1972:102; Morvay 1965: 
236; ibid. 1980:684-685). Ako domaćin ostane udovac, dužnost domaćice preuzima 
jedna od snaha po izboru. U Đurđinu se bira najstarija snaha, a u Gornjem Sentivanu 
najstarija kći ako je odrasla i neudana, u protivnom također najstarija snaha (Černelić 
EZ FFZ Z 118; ibid. 1983).4 

U pojedinim slučajevima domaćica kao žena domaćina može ga u toj ulozi nasli-
jediti u slučaju njegove bolesti ili smrti. U zadrugama Gabrića u Žedniku, Matarića-
-Opštinara te Šibalin-Piroš u Gari žena domaćina preuzima upravljanje zadrugom, 
premda ona zapravo ne obavlja njegove poslove, već ih prepušta najstarijem (Matarići, 
Gara) ili najsposobnijem sinu koga braća izaberu među sobom (Žednik), a taj je u tom 
slučaju zapravo njezin zamjenik (ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. 1983). 
U Gornjem Sentivanu žena može biti muževa nasljednica, premda neformalno domaćin 
postaje najstariji sin. U Kaćmaru se pamti da je prije bilo takvih slučajeva (ibid. 1983). 
U drugim bunjevačkim zadrugama očevim nasljednikom postaje najstariji sin.

 

3.6.3. Dužnosti domaæice i podjele ženskih poslova

Na relativno uskom prostoru u iste etničke grupe postoje različite mogućnosti podjele 
ženskih poslova. Pri pokušaju klasifikacije tih poslova korisno je poslužila postojeća 

4 Za ostale bunjevačke zadruge u južnoj Mađarskoj o tome nema podataka.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:10



144 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

tipologija dužnosti domaćice i ženskih poslova koju je napravila J. Andrić (1972:57-
-76 + karta).5 

Posao domaćice dijeli se na: pripremanje jela, posebne poslove – kuhanje i peče-
nje kruha te preradu mlijeka, i na pomoćne poslove (ibid. 65-69, 71). Obavljanje tih 
poslova može biti u nadležnosti jedne žene u zadruzi, domaćice (uz pomoć drugih 
žena, prema potrebi), a može biti, prema tradicijskim pravilima, podijeljeno između 
žena u zadruzi. Ti se poslovi obavljaju na više “načina”:
1. Domaćica kuha i obavlja glavninu poslova u kući (način x prema tipologiji, usp. ibid. 

62, 69, karta). Ostale joj žene pritom pomažu i obavljaju poslove prema dogovoru i 
sposobnostima. Ovakva podjela poslova karakteristična je za neke bunjevačke zadru-
ge u južnoj Mađarskoj (Černelić 1983). U Gornjem Sentivanu i u Aljmašu između 
snaha nema prave podjele poslova, već se oni obavljaju prema potrebi.

2. Domaćica kuha, a snaha prerađuje mlijeko. U zadruzi Mandić-Josini u Čavolju 
postoji stalna podjela poslova između jedne snahe i domaćice. Dok je snaha zadu-
žena za mliječne proizvode, domaćica uz kuhanje još kupi jaja, dok druga snaha 
radi uglavnom u polju i nema neki određeni posao u kući. Ova bi pojava mogla 
biti u vezi sa specifičnom organizacijom zadruge o kojoj je riječ. Naime, snaha koja 
radi u polju taj posao obavlja umjesto muža koji je obrtnik i svoj posao radi izvan 
zadruge (ibid.; prema tipologiji način c, usp. Andrić 1972:62, 65-66, karta).
2a. Domaćica kuha i peče kruh, a sve snahe rade na pomoćnim poslovima pre-

ma potrebi. Takav raspored potvrđen je u zadruzi Vacić-Livakovi u Kaćmaru. 
Među snahama nema prave podjele poslova (Černelić 1983; prema tipologiji 
način c+d, usp. Andrić 1972:62, 66, karta).

3. Reduše na pomoćnim poslovima. Domaćica kuha, a snahe se svaki tjedan redaju kao 
njezine pomoćnice. Ovaj tip podjele posla potvrđen je samo u Bunjevaca u Erdu u 
okolici Budimpešte: svekrva je kuhala i “dirigirala” snahama (Deisinger NMB EA 
3031; prema tipologiji način b, usp. Andrić 1972:62, 67, karta).

4. Žene se svaki tjedan mijenjaju na dužnosti, one su zapravo domaćice na određeno vri-
jeme (prema tipologiji način a, usp. Andrić 1972:62, 67, karta). Glavni posao reduše 
je kuhanje, a ostali su poslovi varijabilni od zadruge do zadruge. Domaćica nadgle-
da njihov posao. Ovakva podjela poslova karakteristična je za Bunjevce u Bačkoj 
(Černelić 1992:113; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; 
ibid. EZ FFZ Z 143) i u dvjema zadrugama u južnoj Mađarskoj: u Gari i u Čavolju, 
prema podatku za zadruge uopće u tom selu (ibid. 1983; Mandić 1984:144).
4a. U Žedniku se uz redušu (kojoj je dužnost peći kruh i praviti mliječne proi-

zvode) posebno redaju žene zadužene za kuhanje (Černelić EZ FFZ Z 117; 
prema tipologiji način a + b, usp. Andrić 1972:62, 67, karta). U Tavankutu se 
uz reduše birala i tzv. domaćica koja je zapravo reduša u pomoćnim poslovima 
(Černelić 1992:114; prema tipologiji način a + b, usp. Andrić 1972:67, karta). 

5 U etnologiji je mali broj radova te vrste koji nam daju mogućnost da nove podatke razvrstamo prema 
pripremljenoj tipologiji. Na taj način moguće je uočiti u kakvom se prostornom odnosu nalazi novi 
podatak s istovjetnim podacima u ostalim južnoslavenskim područjima.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:10



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 145

Dvije žene na raznim poslovima mogu se redati i tako da prva jedan tjedan 
kuha, a druga prerađuje mlijeko (što je u osnovi ista pojava kao prethodna) u 
Subotici i Čavolju (Szárics 1842:852; Antunovics 1958:210; Ivanić 1894:96; 
Iványi 1891:190; ibid. 1892:588; Mandić 1984:144).

4b. U Đurđinu najstarija snaha u ulozi domaćice također ima svoj red u podjeli 
posla s ostalim snahama. U ovom slučaju nema domaćice, ona zapravo živi s 
domaćinom u gradu, pa nema udjela u zadružnim poslovima (Černelić EZ 
FFZ Z 118; prema tipologiji način A s načelom II, usp. Andrić 1972:68, kar-
ta). U Đurđinu i Tavankutu su se, osim u navedenoj podjeli posla, žene redom 
izmjenjivale i u poslovima oko kokoši.

4c. U Gari u zadruzi Dujmov-Vulce svaki se tjedan između triju snaha bira doma-
ćica (gazdarica) koja nema neki poseban posao, druga je reduša i obavlja sve 
važnije poslove u kući, dok treća radi u polju. Ovakva podjela poslova nije 
predviđena u tipologiji (Černelić 1983).

Značajna je pojava pri obavljanju tzv. posebnih poslova (prema tipologiji način 
a + b, usp. Andrić 1972:67, karta). Tako dužnost pečenja kruha, primjerice, u 
Kaćmaru (Černelić 1983) može biti dužnost domaćice, ili reduše u Žedniku (ibid. EZ 
FFZ Z 117), gdje se ona uz to brine za mlijeko i mliječne proizvode. Najzanimljiviji 
su načini rada oko mlijeka i mliječnih proizvoda. U Čavolju u zadruzi Mandić-Josini 
stalna domaćica kuha, a jedna snaha radi oko mlijeka; u zadruzi Vacić-Livakovi u Kać-
maru sve snahe, kako koja stigne, rade oko mlijeka i na pomoćnim poslovima, dok 
domaćica kuha (ibid. 1983). Treći je način da postoje po dvije reduše, od kojih jedna 
ima na brizi mlijeko (Žednik, Subotica, Čavolj prema općem podatku). U Subotici i 
Čavolju za ženu koja radi s mlijekom potvrđen je naziv stanarica (Szárics 1842:852; 
Antunovics 1958:210; Ivanić 1894:96; Iványi 1891:190; ibid. 1892:588; Mandić 
1984:144). U Tavankutu i Đurđinu stanarica polaže kvočke, hrani piliće i kupi jaja 
(Černelić 1992:113; ibid. EZ FFZ Z 118).

Iz priložene klasifikacije ženskih poslova vidimo da je u podunavskih Bunjevaca 
bilo nekoliko tipova podjele poslova. I pored određenih specifičnih slučajeva unutar 
određenog tipa, uočljivo je da je za Bunjevce u južnoj Mađarskoj karakteristično da 
glavninu poslova obavlja domaćica uz pomoć snaha na različite “načine”, a za Bunjevce 
u Bačkoj da žene određenim redom obavljaju većinu poslova, uz dva slučaja iste pojave 
u južnoj Mađarskoj. Osim toga, postoji još i periodična podjela određene vrste posla: 
kuhanje i izrada mliječnih proizvoda u Čavolju, Subotici i Žedniku. Potvrda ove poja-
ve u Bunjevaca značajna je s obzirom na karakterističan razmještaj te pojave u nekim 
dinarskim regijama, o čemu će kasnije još biti riječi.

3.6.4. Specifièni oblici upravljanja i postupne diobe u bunjevaèkim 
zadrugama

Pojedine bunjevačke zadruge imale su određene specifične oblike upravljanja. U Bunje-
vaca je bilo i takvih zadruga u kojima je otac s majkom živio odvojeno od sinova u 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:10



146 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

gradu ili u selu, ako je zadružni centar bio na salašima. Takav oblik organizacije imale 
su tri zadruge: Firanova zadruga na salašima na Bezdanskom putu, zadruga Dulića u 
Đurđinu i zadruga Dujmov-Vulce u Gari (Černelić EZ FFZ Z 143; ibid. EZ FFZ Z 
118; ibid. 1983). Sinovi su bili obavezni davati roditeljima komenciju, što znači odre-
đeni dio ukupnoga zadružnog prihoda. Sinovi su radili na zemlji, otac ih je obilazio 
i nadgledao njihov rad te raspolagao imovinom i novcem. Najstariji je sin upravljao 
tekućim poslovima, u dogovoru s braćom određivao tko će što raditi. Ovdje je zapra-
vo riječ o nekoj vrsti paralelnog starješinstva. Otac je bio domaćin, a najstariji sin je 
zapravo bio njegov zamjenik, uza sve individualne razlike u svakoj pojedinačnoj zadru-
zi. Otac zadržava svoja prava, a sin preuzima njegove dužnosti. Ovakav oblik upra-
vljanja zadrugom potvrđen je i u literaturi (Iványi 1892:587-588; Ćupurdija 1981: 
10). Kod Bunjevaca se dešavalo da zadruga postane bratska i za života roditelja na taj 
način što roditelji, kad ostare, odu sa salaša da žive u gradu. Ta zadruga funkcioniše kao 
bratska, njome upravlja najstariji brat, ali je ona u suštini očinska (Ćupurdija 1981:10). 
U jednoj zadruzi u Gornjem Sentivanu (Vidakovići-Troćini) roditelji su također živjeli 
odvojeno od braće i njihovih obitelji (Černelić 1983).

Premda su u zadruzi Matarići-Opštinari zadrugari živjeli na istom mjestu, uz očevu 
vlast i upravljanje zadrugom, najstariji sin je obavljao sve njegove konkretne poslove: 
trgovinu, pregled cijena na tržištu, porez i sve ostalo što bi mu otac naredio. On je 
zapravo bio zamjenik domaćina. Živio je odvojeno od ostale braće na unajmljenom 
salašu jer se nije baš najbolje slagao s braćom. Nakon očeve smrti njegova je uloga 
ostala ista jer je majka preuzela sveukupno gospodarenje u onom omjeru u kojem je 
to i otac za života obavljao (ibid. EZ FFZ Z 138).

I zadruga Balažević-Marinkić imala je specifično organiziran život u zadruzi. 
Zadrugari su se raseljavali po salašima zbog prenapučenosti. To nije značilo raspad 
zadruge, već članovi samo više nisu živjeli na istom mjestu (ali su živjeli u istom šoru). I 
dalje su udruženo obrađivali zajedničku zemlju i gospodarili zajedničkom imovinom. 
Svaki je brat sebi odnosio svoj dio prihoda. Najmlađi sin je ostajao na matičnom salašu 
uz oca. Zadrugom su se smatrali po zajedničkom radu (ibid. 1992:105-106).

Prijelazni oblik iz zadružne u nuklearnu obiteljsku organizaciju života sa svim   
posebnostima obilježava bunjevačke zadruge u južnoj Mađarskoj (ibid. 1983). Svi čla-
novi živjeli su formalno zadružno na jednom ognjištu, ali su prihod stjecali obaška svaki 
za sebe, obrnuto od spomenute zadruge u Bačkoj (ibid. 1992).

U zadruzi Šibalin-Piroš u Gari i nakon očeve smrti dva su brata od četvorice ostala 
s majkom, sada već svaki u svojoj polovici kuće. Kuhinja je ostala zajednička. Nakon 
majčine smrti podijelili su se, ali su i dalje živjeli na istom mjestu, više nisu zajedno 
kuhali, svaka je snaha kuhala zasebno u istoj kuhinji. Zemlju su obrađivali svaki za 
sebe, kao što su to činili sporazumno i za majčina života. Njima je ostala sva zadružna 
zemlja, a ostalu braću majka je za života isplatila.

U zadruzi Pijuković u Aljmašu dva su brata imala zasebne gospodarske objekte i 
radila su odvojeno, svaki za sebe, ali je organizacija posla bila slična kao i prije kada 
se radilo zajednički. Svaki brat davao je podjednaku komenciju roditeljima i neudanoj 
sestri. Zajedno su se hranili i ravnomjerno ulagali u kuhinju. Kada je svaki brat pre-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:11



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 147

uzeo brigu o svojoj obitelji izvan zadruge, braća su bila kao arendaši (najamnici) kod 
vlastitih roditelja. Nakon očeve smrti jednak dio zemlje pripao je jednom sinu (drugi 
je ranije umro) i neudanoj sestri.

U Čavolju u zadruzi Mandić-Josini zajednički je život bio slično organiziran. Dva 
su brata zajedno radila ocu, kako kaže jedan od njih, za hranu i odjeću. U početku 
su bili na jednom kruvu, ali je svaki sin imao odvojenu sobu i gospodarske objekte. 
Radili su kako je otac odredio, s tim da je u polju radio samo sin Martin, a drugi sin 
Stipan bio je zidar i radio je izvan zadruge. Umjesto njega njivu je obrađivala njegova 
žena, a zarada u obrtu pripala je njihovoj užoj obitelji. Otac je prije diobe odredio da 
će godinu dana biti na njegovu kruvu kako bi se osposobili za samostalan život. Kada 
su 1927. godine ošli obaška na kruv, Martin je i dalje obrađivao ocu zemlju na polak, 
što je značilo da su obrani prihod dijelili na jednake dijelove. Po smrti majke otac 
zadržava polovicu zemlje, a drugu polovicu daje neudanoj kćeri Jozi, koja je ostala 
uz oca i brinula se o njemu. Stipan je uz zidarske poslove uzeo u arendu zemlju, koju 
je za njega Martin obrađivao, a Stipan je njemu uzvratio po potrebi okopavanjem ili 
u zidarskim uslugama. Martin je mogao zadružnim alatom obrađivati zemlju koju 
je sebi uzeo u arendu. Očev dio zemlje, čini se, pripao je ravnopravno obojici braće. 
Martin je i nakon očeve smrti obrađivao Stipanu zemlju. I nakon diobe već krnjeg 
zadružnog oblika života zadržan je “duh zajedništva”. Kao da je neka unutarnja veza 
održavala narušeno zadružno ustrojstvo i nakon diobe.

Slična ovoj zadruzi bila je zadruga Vacić-Livakovi u Kaćmaru, gdje je jedan brat 
radio u polju, drugi je bio zidar, a treći drvodjelac. Nakon diobe je sin poljodjelac 
ostao s ocem, ali je radio posebno za sebe i posebno za oca i neudanu sestru. Kada se 
oženio i odselio od oca, i dalje je s njim radio na zemlji, a pri većim poslovima poma-
gala su i ostala braća. Po očevoj smrti dobio je dva tala zemlje, a sestra jedan tal. Braća 
su sestri poklonila kuću jer je ona dvorila oca.

U Gornjem Sentivanu zadruga se postupno dijelila. Najstariji sin je sa ženom ostao 
kod oca i majke te je i dalje upravljao imanjem dok se nisu sasvim odijelili. Sinovi su, 
kako su se ženili, odlazili od kuće, a tom su prilikom dobivali po jedno tele i nešto 
zemlje. Sin koji je ostao s ocem obrađivao je dio zemlje prvo za oca, pa tek onda za 
sebe. Dužnost mu je bila da ispomaže oca, jer je glavnina imanja nakon diobe pripala 
njemu. Ostali su pri istupanju iz zadruge dobili svoj manji dio nasljedstva. Imovina se 
dijelila u potpunosti iza očeve smrti. U Gornjem Sentivanu bilo je i siromašnih zadru-
ga bez zemlje (osim eventualno vinograda). Živjeli su zajedno, išli su drugima raditi u 
najam, pa su zaradu dijelili i uzdržavali roditelje. 

Za razliku od postupne diobe bunjevačkih zadruga u južnoj Mađarskoj, u Bačkoj je 
do diobe zadruge moglo doći odlukom domaćina ili češće braće te dogovorom među 
članovima iz više razloga: nesloge među ženama, koje su osim toga bile nezadovoljne 
i svojim podređenim položajem, svađe oko imovine, samovolje i nepravde domaćina, 
nerazmjera između uloženog rada i dobitka, želje za samostalnošću i dr. Nisu svi 
navedeni razlozi bili podjednako važni u određenoj situaciji u svim zadrugama. Ni u 
jednoj zadruzi nije bilo svađe oko podjele imovine, osim ponekih sitnih podvala kako 
je to, primjerice, navedeno za zadrugu Dulića (Černelić EZ FFZ Z 118). Diobu se 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:11



148 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

nastojalo okončati sporazumno i po mogućnosti svakome po volji (ibid. 1992:116; 
ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ FFZ Z 
143; Ćupurdija 1981:11). Neposredan povod za diobu zadruge najčešće je bila očeva 
smrt. U Tavankutu dioba nije morala značiti prestanak zadruge, već i mogući poče-
tak nove zadruge. Ovdje je očeva smrt bila glavni razlog za diobu zadruge Balažević-
-Marinkić jer su među članovima zadruge vladali dobri i skladni odnosi (Černelić 
1992). Bunjevačke su se zadruge prestale obnavljati u vremenu od početka stoljeća 
pa približno do Drugoga svjetskog rata. Dioba imovine uvijek je bila ravnopravna, u 
imućnijim obiteljima čak su i kćeri ponekad dobivale jednak dio kao i sinovi (ibid. 
EZ FFZ Z 117), premda je u pravilu njima pripadala trećina bratova dobitka (ibid. 
1992:116; ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. EZ FFZ Z 138; ibid. EZ 
FFZ Z 143) ili polovica (Ćupurdija 1981:12).

Ukoliko se zadruga dijelila za očeva života i/ili za života majke, jedan od sinova 
ostajao bi s njima i u tom slučaju je dobio nešto više zemlje od ostale braće ili su 
roditelji svakom sinu kupili nov salaš. U Bačkoj je većinom uz roditelje ostajao naj-
mlađi sin. Samo je u Đurđinu i u Gornjem Sentivanu najstariji sin ostajao na starome 
zadružnom kućištu (Černelić EZ FFZ Z 118; ibid.1983). U takvim slučajevima bilo 
je u većini zadruga uobičajeno da ostali sinovi daju roditeljima komenciju, određeni 
dio priroda za njihovo uzdržavanje (ibid. EZ FFZ Z 117; ibid. EZ FFZ Z 118; ibid. 
EZ FFZ Z 138).

Zadruga Gabrić u Žedniku u nekim se pojedinostima razlikuje od ostalih bunjeva-
čkih zadruga u Bačkoj. Premda je i ona bila “očinska”, pokazuje neke osobine “brat-
ske” zadruge (primjerice, domaćin je imao ograničenu vlast, nasljeđivao ga je najspo-
sobniji sin po izboru). Jedan od sinova istupio je iz zadruge još prije podjele zemlje na 
nagovor žene koja je imala vlastitu zemlju te je smatrala da će tako bolje napredovati. 
Pri istupanju dobili su svoj dio u stoci, prirodu i u hrani, dok su pripadajući dio zemlje 
dobili pri njenoj podjeli. Zemlja je bila podijeljena prije nego što se zadruga formal-
no raspala, na što je mogla utjecati činjenica da je jedan od sinova istupio iz zadruge. 
Ostali zadrugari još su desetak godina zajedno živjeli i radili. Kada je otac ostario, za 
domaćina zadruge su odabrali najsposobnijeg brata (ibid. EZ FFZ Z 117).

B. Peruničić ističe da je na području Subotice među bunjevačkim zadrugama otac 
nastojao ne dijeliti zadrugu u slučaju da to sinovi od njega zatraže. Autor navodi pri-
mjer zadruge Gabrića iz Verušića. On je tri puta odbijao izvršiti diobu i pritom savje-
tovao i nagovarao sinove da ostanu u zajednici. Kada je do diobe ipak došlo, sinovi 
su se obvezali da će dvoriti oca do smrti. Osim toga, u dijelovima zemlje svakoga sina 
Ivan je zadržao za svoj užitak do smrti dio od pet jutara. Tih pet jutara obrađivao je 
svaki sin kao i ostalu zemlju koja mu je pri diobi pripala. Svrha tog postupka bila je 
da prihodi s tih dijelova očeve zemlje pokriju troškove uzdržavanja oca. Nadalje, B. 
Peruničić navodi: Događa se da otac ne dozvoli diobu do pred samu smrt, i tek onda 
napravi testament o podjeli. Ili otac da svakom deo od svoga imanja i svako radi na svom 
delu zemlje, svojim sredstvima i samo za sebe. Ali se podela ne sprovede po katastarskim 
knjigama, nego otac ostaje vlasnik imanja dok živi. Biva i tako da se deoba sprovede i po 
knjigama a da otac zadrži pravo “plodoužitka” na celoj baštini sve do smrti. U praksi je 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:11



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 149

to značilo da ako porod odustane od toga da izdržava roditelje, on ipak ne može zabraniti 
da se roditelji snabdevaju životnim namirnicama sa salaša, iz svih delova svojih nasledni-
ka. Kod svih deoba se oseća da je centralna stvar u njoj materijalno obezbeđenje roditelja. 
Način osiguranja njihove egzistencije daje ton deobi (1958:71).

Navedene pojedinosti značajne su jer ukazuju na određena osebujna svojstva 
bunjevačkih zadruga. Bilo je pojedinačnih zadruga u Bačkoj u kojima nema primjera 
ovakvih tendencija. Razlog bi mogao biti u činjenici da su se te zadruge dijelile spo-
razumno i bez prisile, a ujedno su se sinovi, davanjem komencije ili time što rodite-
lji ostaju s jednim od sinova, obvezali da će brinuti o njihovoj egzistenciji u okviru 
zakonom reguliranih propisa. Čini se da su Bunjevci u Podunavlju sačuvali neke obi-
čajnopravne elemente koji dolaze do izražaja u specifičnim oblicima fiktivne diobe. 
Tendencija da se i prije stvarne diobe zemlja interno podijeli među zadrugarima oso-
bito je izražena u bunjevačkim zadrugama u južnoj Mađarskoj. Takve se zadruge nisu 
najednom raspale, nego je riječ o postupnoj diobi, a u slučaju zadruge Šibalin-Piroš u 
Gari, moglo bi se reći, i o njezinu prirodnom odumiranju (Černelić 1983). Osnovna 
karakteristika tih zadruga jest da se zemlja zakonski ne dijeli dok je otac živ, premda 
još i prije diobe sinovi svaki za sebe rade na zajedničkoj zemlji, koja je zapravo interno 
podijeljena. U ovom obliku gospodarenja istovremeno se opažaju dvije gotovo supro-
tne težnje: s jedne strane, težnja za samostalnošću izražena u stjecanju vlastitih prihoda 
i, s druge strane, težnja da se održi zajedništvo unutar obitelji izraženo u prvom redu 
u brizi o materijalnoj sigurnosti roditelja, a ujedno i u međusobnoj povezanosti braće, 
koja si po potrebi međusobno pomažu. Jedan od sinova i u zadruzi je jedini radio u 
polju, dok su drugi zarađivali izvan zadruge. On i dalje radi na toj zemlji, za sebe i za 
oca uz međusobnu podjelu priroda (ibid. – Gornji Sentivan, Čavolj, Kaćmar).

3.6.5. Specifiènosti bunjevaèkih zadruga u prostornom kontekstu

Bunjevačke zadruge u južnoj Mađarskoj u nekim se pojedinostima razlikuju od bunje-
vačkih zadruga u Bačkoj. Te se razlike u prvom redu tiču dužnosti domaćice i podjele 
ženskih poslova, kao i oblika raspadanja zadruga u vrijeme njihova nestajanja. U tim se 
razlikama donekle ogledaju i različiti utjecaji na strukturu i organizaciju bunjevačkih 
zadruga. Ima tu i elemenata iz dijela panonskih zadruga, pa i mađarskih (primjerice 
izbor domaćina i domaćice zadruge), ili pojedinosti kakve su najviše poznate u sla-
vonskim zadrugama (periodična podjela ženskih poslova). Dok se taj utjecaj u izboru 
domaćina i domaćice podjednako odražava na sve bunjevačke skupine u Podunavlju, 
pojava periodične smjene u obavljanju poslova nije zahvatila sve bunjevačke zadruge. 
Taj je utjecaj osobito primjetan u zadruzi Đurđin, gdje sve žene, uključujući i domaći-
cu, redom obavljaju određene poslove (ibid. EZ FFZ Z 118; Andrić 1972:karta). Ta je 
podjela prisutna u svim zadrugama bačkih Bunjevaca, a u južnoj Mađarskoj Bunjevci 
takav sistem podjele ženskih poslova poznaju tek u pojedinačnim slučajevima.

Daleko su značajniji i zanimljiviji određeni elementi dinarskog tipa zadružnog udru-
živanja u zadrugama podunavskih Bunjevaca. Za precizno utvrđivanje srodnih eleme-
nata dinarskih i bunjevačkih zadruga bila bi neophodna podrobna usporedna analiza. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:11



150 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Za potrebe ovoga rada naznačit ću samo određene karakteristične pojave u dinarskim 
regijama koje imaju stanovite analogne elemente s bunjevačkim zadrugama.

Za najistočnije dijelove istočne Hercegovine karakteristična je podjela na dvije 
vrste poslova (kakve uglavnom nema uz rijeku Neretvu): obično je domaćica zadužena 
za kuhanje, a druga žena, koja se u Hercegovini obično naziva planinka, brine o mliječ-
nim proizvodima (Andrić 1972:karta; Janjić 1967:121-122; Grđić-Bjelokosić 1891:
112). Za najistočnije dijelove Hercegovine pri tome je vrlo karakteristično da nema 
izmjenjivanja žena (reduša) na pojedinim dužnostima. Dužnosti su stalne, obavljaju 
ih na duže vrijeme iste žene, jedna kuha, a druga se bavi mlijekom. Pojava je ovdje 
često povezana s posebnim pravilom o izboru domaćice (koja nije žena domaćina). 
Načelo stalne podjele dužnosti, i to oko priređivanja jela i prerade mlijeka, zastupljeno 
je, koliko je poznato prema nevelikom broju podataka, i inače u dinarskim krajevi-
ma. Pojedinačnih potvrda ima u Dalmaciji, Lici, zapadnoj i srednjoj Bosni, a načelo  
podjele posla može biti povezano s drugim pravilima u izboru domaćice, pa i s poja-
vom reduša. Značajno je da podjele poslova na brigu o kuhanju i na brigu o mlijeku 
nema izvan dinarskih krajeva te da su je Bunjevci po svemu sudeći naslijedili iz svoje 
postojbine. Nedostatak podataka ne dopušta zasad pobliže određivanje (Andrić 1972:
karta). Analogna podjela poslova na kuhanje i preradu mlijeka između reduše i stanari-
ce potvrđena je u Bunjevaca u Subotici i Čavolju. Ovdje je po svoj prilici zadržan trag 
određenih pravila pri podjeli određenih vrsta poslova, s time da žene koje obavljaju te 
dvije vrste poslova nisu stalne, već se redom mijenjaju. Do te je pojave moglo doći pod 
utjecajem iz susjednih regija, primjerice iz Slavonije (ibid.). Ni podjela po vrsti poslova 
nije više u tako pravilnom suodnosu, već su moguće kombinacije različitih poslova. 
Dok je u Subotici i Čavolju stanarica zadužena za mliječne proizvode, u Tavankutu i 
Žedniku bavi se kokošima. Važna je u odnosu na prethodna zapažanja i pojava naziva 
stanarica. Premda je u istočnijim dijelovima Hercegovine u upotrebi naziv planinka 
za istu pojavu, naziv stanarica analogan je termin planinki u širem dinarskom prosto-
ru. Uz to, taj naziv nije mogao nastati u Podunavlju jer u bunjevačkoj gospodarskoj 
terminologiji nije poznat naziv stan da bi se iz te riječi mogao izvesti naziv stanarica. 
Također nije logično da se ovdje zadrži termin planinka, koji se po svoj prilici ubrzo 
po dolasku Bunjevaca u ove krajeve prestao koristiti, ako su ga pojedine bunjevačke 
skupine i donijele sa sobom iz svoje postojbine.6

Razmatrajući dužnost domaćice, utvrdili smo da je u južnoj Mađarskoj veći dio 
posla u njezinoj nadležnosti (djelomice i u Bačkoj). Snahe svoj dio posla obavljaju po 
dogovoru i sposobnostima.

U istočnoj Hercegovini, u njezinu zapadnom graničnom području uz Neretvu i 
ponegdje u zapadnoj Hercegovini izražena je tendencija da glavninu poslova obavlja do-
maćica, a da joj pri tome snahe pomažu (Andrić 1972:karta; Janjić 1967:121-122; Zorić 
EZ FFZ Z 141). Ta je pojava potvrđena i u Riječkoj Nahiji u Crnoj Gori (Jovićević 
1910:31).

6 Zahvaljujem J. Andrić na sugestiji da se analogije ovih pojava traže u istočnoj Hercegovini te na pomoći 
pri klasifikaciji ovih podataka i razmatranju nekih drugih pojava iz okvira ovoga rada.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:37:12



Slijedom karakteristiènih pojava u zadružnom životu podunavskih Bunjevaca 151

U nekim susjednim regijama – u Konavlima – i nešto dalje u Imotskoj krajini 
domaćica je dužna kuhati, dok se ostale žene prema svojim sposobnostima dogovaraju 
o podjeli posla (Vukmanović 1980:263-264; Stojanović EZ FFZ Z 19; Bašić EZ FFZ 
Z 122). U svim ovim regijama zapravo nema prave podjele posla, osim u plemenu 
Kuči u Crnoj Gori gdje postoji tjedna izmjena žena u obavljanju poslova (Dučić 1931:
110). Premda je u jugoistočnim dinarskim prostorima izbor domaćice uglavnom razli-
čit u odnosu na bunjevački, zanimljiva je koincidencija s dijelom bunjevačkih zadruga 
u južnoj Mađarskoj gdje domaćica obavlja glavninu posla, a preostali se pomoćni 
poslovi raspoređuju prema sposobnostima ostalih žena u zadruzi.

Pojava da sve poslove obavlja jedna domaćica i da joj pomažu reduše koje rade 
dopunske poslove ili pojava da sve glavne poslove rade reduše (točke 1, 3 i 4) vrlo su 
dobro potvrđene u Slavoniji te nešto manje i u Vojvodini (Andrić 1972:karta).

Bunjevačke zadruge u južnoj Mađarskoj u isto vrijeme u sebi sadrže i elemente 
zadružne i nuklearne obitelji. Ovdje nema prave diobe kojom se sinovi odvajaju od 
oca i samim time prestaju raditi za njega. Taj proces postupne diobe, uza sve prisu-
tne oblike raspadanja zadruge i za vrijeme njezina trajanja i nakon njezina raspada, 
značajan je trag. U nekim jugoistočnim dinarskim krajevima raspad zadruga bio je 
postupan ili diobe uopće nije bilo, već su zadruge u izmijenjenim okolnostima trajale 
u specifičnim prijelaznim oblicima. Osim toga, neke obitelji su i nakon diobe zadrža-
le neke oblike života i rada karakteristične za zajednicu. Ova zapažanja potkrijepit ću 
pojedinim primjerima.

U Popovcima u donjoj Hercegovini u nekim se zadrugama određeni poslovi, u 
početku skrivečki a kasnije sve otvorenije, počinju obavljati izvan zadruge i tako zara-
đeni novac zadrugari prestaju davati domaćinu. On se protivi toj pojavi, ali se postu-
pno prilagođava novonastaloj situaciji (Mićović 1952:130).

Zanimljive su okolnosti diobe i života zadruge Bašića u Krivodolu kod Imotskog. 
Za prvu generaciju zadruge je karakteristično da i nakon diobe zadruga u nekim 
svojim elementima funkcionira kao i prije diobe. Gospodarske zgrade i prostorije za 
život su razdvojene, a novac pripada onome tko ga zaradi. Zemlja se obrađuje i dalje 
zajednički, dok se plodovi rada dijele u skladu s provedenom diobom. Troškove oko 
pogreba, liječenja i sl. snose zajednički. Zajedno se kuha samo o blagdanima i u pose-
bnim prilikama. Braća su upućena jedan drugome u posao, međusobno si pomažu, 
ali nitko nije dužan da polaže račune domaćinu. Na okupu ih drži zajednički rad. 
Prilikom diobe druge grane zadruge Bašića, majka i neudana sestra ostaju s bratom 
Antom i dodijeljena im je sva zemlja koja po smrti majke ostaje neudanoj sestri, dok 
plodove koristi Ante jer je dužan tu zemlju obrađivati (Bašić EZ FFZ Z 122). Slične su 
bile okolnosti diobe zadruge Mandić-Josini u Čavolju. Nakon diobe zemlja ostaje ocu 
i neudanoj kćeri koja ostaje s njim. Jedan od sinova bio je dužan tu zemlju obrađivati, 
a obrani prirod dijelili su na jednake dijelove. Slično je bilo i u Gornjem Sentivanu i 
Kaćmaru (Černelić 1983). 

U zadruzi Zorića-Čunića u Grudama u zapadnoj Hercegovini nakon diobe dva 
brata s obiteljima ostaju s roditeljima još dvi-tri godine zajedno, ali se znalo čije je što 
(Zorić EZ FFZ Z 141).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:12



152 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U okolici Čapljine u nekim se zadrugama događalo da se zadruga ne razdijeli 
potpuno, neka su braća i dalje ostajala zajedno, ili se nakon diobe opet sastanu u zaje-
dnici te i dalje rade i žive kao i prije (Janjić 1967:129).

Tendencija da se u Podunavlju bunjevačke zadruge dijele za života oca mogla bi 
imati dodira s dinarskim pojavama. Otac dopušta da se zemlja interno podijeli kako 
bi je sinovi koristili za svoje potrebe, premda se ta pojava kosi sa zakonskim odredba-
ma po kojima je otac doživotni vlasnik zadružne imovine. Čini se da bi takve pojave 
mogle u sebi sadržavati i neke običajnopravne elemente. Zasad je moguće samo ukaza-
ti na neke zanimljive pojedinosti koje proizlaze iz konkretnih uzoraka postupne diobe 
zadruga, karakteristične za neke bunjevačke zadruge. Takve tendencije uočene su i u 
nekim zadrugama primorsko-ličkih Bunjevaca (Černelić 2000:214-215)6.

Pri analizi bunjevačkih zadruga u Podunavlju mogu se uočiti neke karakteristične 
pojave u podjeli poslova i određene tendencije koje su se iskazivale prilikom dio-
be zadruga. Postojanje u pojedinostima gotovo istih ili sličnih elemenata u nekim 
pojavama iz zadružnog života i u fazi njihova raslojavanja u jugoistočnim dijelovima 
dinarskog areala indikativno je i poticajno za produbljivanje i proširivanje istraživanja 
srodnih elemenata pojava. To bi bilo potrebno jer se zasad čini da takvih potvrda za 
druge regije nema. Šira analiza i usporedba bunjevačkih zadružnih sustava s dinar-
skim, pa i drugim južnoslavenskim sustavima, mogla bi dati značajne rezultate u ras-
vjetljavanju problematike zadruga u kontekstu jugoistočne Europe. Osim toga, takva 
bi usporedba mogla ujedno dati i značajne doprinose rasvjetljavanju pitanja etnoge-
neze Bunjevaca. Analiza nekih drugih pojava u Bunjevaca pokazala je slične prostorne 
analogije (Černelić 1991; ibid. 1997). Stoga dosadašnja saznanja mogu poslužiti kao 
putokaz daljnjim istraživanjima bunjevačkih zadruga u svim njihovim ograncima.

6 O tome više vidi i u poglavlju 2.4. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:12



Gore obredne vatre... 153

3.7. Gore obredne vatre...

3.7.1. Uvod

Različite tradicije paljenja godišnjih vatri potvrđene su među pripadnicima dviju 
hrvatskih skupina, Bunjevcima i Šokcima, na relativno uskom području sjeverne 

i zapadne Bačke u Vojvodini. Na razlike u tradiciji paljenja godišnjih vatri ukazala su 
ispitivanja u šokačkim mjestima Bački Brijeg (Bereg), Bački Monoštor i Sonta u zapa-
dnoj Bačkoj i u bunjevačkim selima i salašima: Nenadići, Lugovo, Svetozar Miletić 
(Lemeš) u okolici Sombora, te u Bajmoku, Žedniku, Đurđinu i Tavankutu u okolici 
Subotice u sjeverozapadnoj i sjevernoj Bačkoj (Černelić 1979).

Podaci o godišnjim vatrama mogu se još naći samo u pokusnim i redovnim upitni-
cama Etnološkog atlasa jer su to jedini izvori za razmatranje tih pojava na ovom podru-
čju. Nadalje, pokusne karte s datumima paljenja vatri i nazivima za vatre za širi južno-
slavenski prostor (bez Bugarske) poslužit će za širu usporedbu i pokušaj utvrđivanja 
podrijetla određene tradicije u širem hrvatskom i južnoslavenskom prostoru (Karte VI 
i VII). Također sam uzela u obzir i podatke iz pokusnih i redovnih upitnica Etnološkog 
atlasa koji se tiču područja bitnih za usporedbu (a utvrđenih uz pomoć pokusne karte 
o nazivima za vatre) i utvrđivanje podrijetla tradicija o kojima je ovdje riječ.

Terenska istraživanja u prvom su redu potvrdila tradiciju paljenja crkvenih uskr-
snih vatri na Veliku subotu u Šokaca te paljenje ivanjskih vatri u Bunjevaca. Pored 
toga, Šokci su na treći dan Božića (tzv. Mladince) iznosili slamu, koja se za Božić 
unosila u sobu, i spaljivali je pred kućom. Pored ovih osnovnih tradicija ima i poje-
dinačnih potvrda o paljenju vatri i o druge dane u godišnjem ciklusu običaja (Badnja 
večer, Stara godina, poklade).

3.7.2. Tradicija obrednih crkvenih vatri u baèkih Šokaca

U svim trima ispitanim šokačkim mjestima potvrđen je običaj paljenja vatre pred 
crkvom uoči Uskrsa na Veliku subotu. Naziv za takvu vatru je sveta vatra. Cjepanice 
za vatru slažu se u veću kupicu, a potpaljuju se triješćem. Svećenik blagoslovi vatru, 
a svatko od prisutnih uzima u lopaticu žari s te vatre i nosi je kući gdje se žar stavlja 
u peć (ili ranije u ognjište) na kojoj se kuha uskrsno jelo. Ovaj običaj ima u prvom 
redu religijsko značenje; nema posebnih vjerovanja vezanih uz tu vatru, već se ističe 
da se tim činom slavi uskrsnuće Kristovo. Prema pokusnim upitnicama taj je običaj u 
Bačkoj potvrđen samo u Sonti (PUEA 860).1

1 Skraćenica PUEA odnosi se na pokusne upitnice Etnološkog atlasa, a skraćenica UEA na redovne upit-
nice Etnološkog atlasa.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:12



154 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U Šokaca je zabilježen još jedan zanimljiv običaj paljenja božićne slame na treći 
dan Božića. Slama se iznosi ujutro, pali se pred kućom; u Bačkom Brijegu pritom se 
govori: Gori Božić. U drugim hrvatskim krajevima slama se također iznosi iz kuće i 
ostavlja na posebnim mjestima, ali se ne pali.

Samo je u Sonti potvrđeno paljenje vatri na Badnju večer na polnoćki, te ponovno 
na Staru godinu. Palili su je općinski službenici. Tom su se vatrom potpaljivali topovi 
koji su pucali u ponoć. Paljenje vatri u ovom razdoblju dijelom je zabilježeno po isto-
čnoj Slavoniji, Srijemu, Bačkoj i Banatu (Karta VI).

Paljenje uskrsnih vatri na Veliku subotu ne poznaje ni jedna druga etnička skupina 
u Bačkoj i drugdje u Vojvodini. Na prostoru Vojvodine u pripadnika drugih naroda 
paljenje vatri javlja se u druge dane pred Uskrs: u razdoblju velikog posta (i u području 
zapadno od Dunava), na Lazarovu subotu, te dijelom i u dane Velikog tjedna (Karta 
VII).

Na temelju terenskih ispitivanja utvrđene različite tradicije paljenja godišnjih vatri 
u Bunjevaca i Šokaca poslužile su kao polazište za istraživanje. Valja, međutim, upozo-
riti na jedan slučaj odstupanja od te pojave u susjednom sjevernom području u južnoj 
Mađarskoj među Bunjevcima; običaj paljenja crkvenih uskrsnih vatri zabilježen je i 
u bunjevačkom selu Čavolj kod Baje, s istim pojedinostima kao i u bačkih Šokaca 
(Mandić 1984:126).

3.7.3. Obredne uskrsne vatre u prostornom kontekstu

Nije moguće sasvim pouzdano utvrditi pojavu crkvenih uskrsnih vatri prema poku-
snoj karti na širem prostoru, jer su podaci o paljenju vatri na Veliku subotu i na sam 
Uskrs svrstani zajedno, tako da su se izjednačile dvije zapravo različite tradicije. U 
Sloveniji i u sjeverozapadnoj Hrvatskoj pale se na noć s Velike subote na Uskrs velike 
uskrsne vatre po seoskim brežuljcima, nastavljajući se na razvijenu austrijsku i širu 
srednjoeuropsku tradiciju (Karta VI; EAE2; Gavazzi 1988:36). Osim bliskog datuma 
ta tradicija nije povezana s crkvenim vatrama, koje su, čini se, nešto više zastupljene 
u istočnom panonskom prostoru u katolika. Na to upućuje tek uvid u podatke u 
pokusnim i redovnim upitnicama Etnološkog atlasa, budući da sve potvrde o vatri u 
vjerskim obredima nisu niti uvrštene u pokusnu kartu. Čini se da je paljenje vatre na 
Veliku subotu, koju treba blagosloviti svećenik, znatno raširen običaj među katolicima 
uopće. Budući da je riječ o vjerskom obredu, a ne o narodnom običaju, moguće je da 
kao takav i nije uvijek bio zabilježen. Činjenica da se u šokačkim selima u Bačkoj žar 
s posvećene vatre stavlja u kućnu vatru, na kojoj se priređuje hrana koja se na Uskrs 
ima blagosloviti, upućuje na to da se taj vjerski obred dobro uklopio i stopio s naro-
dnom tradicijom (ili su mu se možda dodali stanoviti tradicijski atributi). Nošenje 
žari s blagoslovljene vatre ili gube upaljene na njoj da bi se stavila u kućnu vatru ili se 
njome potpalila, karakterističan je običaj u istočnom panonskom prostoru, a dijelom i 
u srednjoj i zapadnoj Slavoniji, uz poneku potvrdu i u sjeverozapadnim hrvatskim kra-

2 Skraćenica EAE odnosi se na Etnološki atlas Europe.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:13



Gore obredne vatre... 155

jevima, gdje je znatno raširenija drukčija tradicija paljenja uskrsnih vatri.3 Pojedinačne 
potvrde zabilježene su po Jadranu te u srednjoj Bosni zasad samo u Kreševu.4 Za neke 
naše krajeve postoje potvrde da se žar s blagoslovljene vatre nosi kući, ali taj postupak 
prate drugi običaji, koji nisu vezani uz kućnu vatru.5

Podaci koji se tiču paljenja vatre na Veliku subotu, koje je u svojoj biti religijskog 
karaktera, nisu se pretežno uzimali u obzir niti za kartu Etnološkog atlasa Europe, 
u kojoj su prikazani datumi paljenja godišnjih vatri. U komentarima, koji se tiču 
prostora nekih zemalja, kao primjerice Njemačke, ističe se problem jedva mogućeg 
razgraničavanja tih viševrsnih vatri, ili se u komentaru za mađarski prostor naglaša-
va da podaci o crkvenim uskrsnim vatrama nisu uvršteni (Zender, Barabás – Kisbán 
1980:10, 102). U općem pregledu mađarskih običaja navodi se da je paljenje vatri 
na Veliku subotu poznato u katoličkim područjima Mađarske (Dömötör 1972:36). 
Riječ je svakako o običaju koji je nastao pod utjecajem Crkve, ili se barem približio 
crkvenom obilježavanju Kristova uskrsnuća. Prema M. Gavazziju nastao je on negdje 
u osmom stoljeću u srednjoj Europi, proširio se u devetom stoljeću, te s vremenom 
postao u nekih europskih naroda, pa tako i u Hrvata, opća crkveno-narodna tradicija 
(Gavazzi 1988:33).

Drugi tradicijski običaj, spaljivanje božićne slame u bačkih Šokaca čini se da je još 
specifičniji regionalni običaj. Prema dostupnim podacima, osim u Bačkoj, potvrđen 
je samo u Šokaca u istočnoj Slavoniji i u Srijemu.6

Skupine Hrvata Šokaca naselile su istočni panonski prostor u nekoliko seobenih 
valova iz Bosne poglavito u 16. i 17. stoljeću (Pavičić 1953; Sekulić 1989:185-186). 
Nedostatak podataka o povezanosti blagoslova uskrsnih vatri i prijenosa žara u domo-
ve ne daje nam mogućnost da utvrdimo je li ta tradicija Šokcima mogla biti poznata 
i prije doseljenja u panonske prostore ili su je tek ovdje usvojili. Samo je u Kreševu u 

3 PUEA 860 (Sonta, Bačka); PUEA 295 (Sotin, Vukovar); PUEA 360 (Ilača, Vukovar), PUEA 361 
(Apševci, Otok); PUEA 365 (Nijemci, Otok); PUEA 366 (Privlaka, Otok); PUEA 367 (Komletinci, 
Otok); PUEA 72 (Cerić, Vinkovci); PUEA 73 (Nuštar, Vinkovci); PUEA 75 (Stari Jankovci, 
Vinkovci); PUEA 294 (Tordinci, Vinkovci); PUEA 291 (Sljivoševci, Našice); PUEA 358 (Đeletovci, 
Vinkovci); PUEA 627 (Valpovo, Osijek); PUEA 612 (Orahovica, Našice); UEA 1689 (Bogdanovci, 
Vukovar); UEA 104 (Sikirevci, Vrpolje); UEA 1008 (Velika, Slavonska Požega); UEA 74 (Hercegovac, 
Garešnica); Černelić 1979a; Markovac 1940:87; Đanić 1993:116; Đurić 1992:29; Blažeka 1941:17; 
Lang 1913:74; Kotarski 1917:197; Rajković 1973:201.

4 Mikac 1933:221; ibid. 1957:57; Oštrić-Stojanović 1967; Ivanišević 1905:46; Miličević 1975:452; 
UEA 2052 (Osojnik, Dubrovnik); Kristić 1956:17.

5 PUEA 34 (Baranjsko Petrovo Selo); PUEA 297 (Berak, Vukovar); PUEA 611 (Otok, Vinkovci); PUEA 
76 (Županja); PUEA 625 (Drenjski Slatinik, Našice); PUEA 623 (Davor, Nova Gradiška); UEA 106 
(Velika Kopanica, Vrpolje); UEA 104 (Sikirevci, Vrpolje); UEA 123 (Mala Trnovštica, Garešnica); 
UEA 1505 (G. Gračenica, Popovača); PUEA 451 (Lovinac, Lika); PUEA 446 (Premantura, Pula); 
UEA 1320 (Blato, Korčula); Rajković 1990:78.

6 Černelić 1979; Kesejić EZ FFZ SR 92; PUEA 858 (B. Monoštor, Sombor); PUEA 859 (B. Brijeg, 
Sombor); PUEA 860 (Sonta, Apatin); PUEA 1105 (Cerna, Županja); PUEA 795 (Bošnjaci, Županja); 
PUEA 622 (Bapska, Ilok); PUEA 693 (Nuštar, Vinkovci); PUEA 629 (Piškorevci, Đakovo); PUEA 
263 i UEA 1 (Gorjani, Đakovo); Černelić 1979a (sela: Sotin, Tompojevci, Lovas – okolica Vukovara); 
Grbić 1992:285; Markovac 1940:126; Marković 1977:114.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:13



156 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

srednjoj Bosni potvrđeno da je ovaj običaj poprimio svojstva narodne tradicije, a kao 
izrazito crkveni običaj zasad je poznat samo u tešanjskom kraju, prema dostupnim 
podacima za Bosnu (Kajmaković 1987:219). Ova je crkveno-narodna tradicija na 
panonskim prostorima postala (ili ostala?) svojstvena upravo Hrvatima poznatima pod 
tradicijskim etničkim imenom Šokci u Slavoniji, Srijemu i Bačkoj.

Jedini podatak koji svjedoči o paljenju uskrsnih crkvenih vatri izvan Šokaca je 
podatak koji se zasad odnosi još samo na Bunjevce u Čavolju u južnoj Mađarskoj. Bez 
daljnjih pokazatelja ne može se zasad utvrditi kako je taj običaj nastao u čavoljskih 
Bunjevaca. Karakteristična tradicija paljenja ivanjskih vatri u bačkih Bunjevaca potvr-
đena je i u Čavolju (Mandić 1984:131-132).

3.7.4. Ivanjske vatre u baèkih Bunjevaca

Ivanjska vatra se u većini bunjevačkih sela i salaša pali u sumrak uoči Svetog Ivana 
(24. lipnja). Ponegdje se pali samo jedna vatra, pretežno u somborskom bunjevačkom 
području, a drugdje se vatre pale tri večeri zaredom. Gorivo za vatru slagalo se u 
hrpu, a sastojala se poglavito od slame, kukuruzovine i granja. U pojedinim mjestima 
(Nenadići, Lugovo, Bajmok, Žednik i Tavankut) su se uz vatre palile i baklje. Baklje 
su se pravile uglavnom od stare metle ili od trske, ponegdje ukrašene buketima cvijeća 
(Bajmok) ili vijencem od cvijeća (Žednik). Potvrda o paljenju baklji nema u upitnica-
ma Etnološkog atlasa za ovo područje. Postoje samo opći podaci koji govore da su se 
baklje palile te da su se nosile u polje gdje je bilo ječma (Sekulić 1986:368).

Preskakivanje vatre bilo je uobičajeno na čitavom području, razlike se tiču načina 
preskakivanja: pojedinačno ili u paru, s bakljama ili s vijencima u ruci, ili s vijencima 
na glavi. Vijenci od poljskog cvijeća pleli su se samo u mjestima u okolici Subotice. 
Preskakivanje vatre i pletenje ivanjskih vijenaca potvrđeno je i u Čavolju među 
Bunjevcima u Mađarskoj. U pojedinim mjestima obiju skupina bunjevačkih naselja u 
Bačkoj (Nenadići, Lugovo – Sombor; Bajmok i Žednik – Subotica) plele su se i naru-
kvice od raznobojnog konca koje su se prilikom preskakivanja vatre stavljale na ruke. 
Uz vijence i narukvice vezani su različiti postupci i vjerovanja. I običaj preskakivanja 
vatre i trčanja s bakljama prate vjerovanja; žeravicu se pokušavalo utrnuti dlanom i 
prstima ili se po ostacima vatre hodalo, a ponegdje se vjerovalo i u zaštitnu moć pepe-
la. Svi ti različiti postupci imali su preventivnu i zaštitnu funkciju, u prvom redu od 
bolesti, ali i od štetočina i od požara, a rjeđe su se primjenjivali i radi osiguranja boljeg 
uroda žita.7

7 Riječ je o sljedećim vjerovanjima: u Lemešu se za onoga tko preskače ivanjsku vatru vjeruje da neće biti 
krastav. U Žedniku je skakanje preko vatre višeznačno: tko je preskoči, neće se upišati ili će mu se istre-
sti bube ili će se žile od žita popeći, što znači da će žito prije sazrijeti. U Čavolju je preskakivanje vatre 
značilo obranu od bolesti, a imalo je ono i specifično značenje za djevojke: ona djevojka koja uspije 
preskočiti vatru, idućih će se poklada udati, a pjegava djevojka će izgubiti pjege; osim toga djevojke su 
preskakivale vatru i zajedno s momcima da bi imale poroda (Mandić 1984:132).

     Žeravicu se trne prstima da ne bude zanoktica (Bajmok, Žednik); po ostacima žeravice se hoda da ne 
bude nabolja na nogama (Žednik, Tavankut) ili da se noge ne znoje (Bajmok).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:13



Gore obredne vatre... 157

Osobito je zanimljiva potvrda o djevojačkom gatanju o udaji, zabilježena u Žedniku. 
Djevojke su bacale ivanjski vijenac na dudovo drvo ili u vodu pa se, prema tome na 
koju je stranu vijenac pao ili ga je voda odnijela, tumačilo na koju će se stranu djevojka 
udati. Bacanje vijenca u vodu sa svrhom gatanja o udaji značajna je potvrda običaja koji 
je u Hrvata, čini se, posve iščeznuo, ali mu ima traga u narodnim pjesmama, a poznat 
je i u nekih slavenskih naroda, osobito u Poljaka i Rusa (Gavazzi 1988:106-107).

Nazivi za vatru variraju. Ima mjesta gdje se javlja samo naziv u osnovnom obliku 
vatra, dok se drugdje uz taj isti oblik vežu atributi ivanjska, Ivanova, Svetog Ivana vatra 
(u bunjevačkim naseljima u okolici Sombora te u Žedniku – salaši i u Đurđinu – selo 
i salaši), do specifičnog naziva Sveti Ivan Cvitnjak u Bajmoku i Žedniku ili samo Ivan 
Cvitnjak u Tavankutu, odnosno cvitnjak u Žedniku na salašima (naselja u okolici 
Subotice). U Đurđinu (u selu i na salašima) je taj naziv zabilježen samo kao oznaka 
za dan sv. Ivana, ne i kao naziv za vatru. U Žedniku, primjerice, Sveti Ivan Cvitnjak 
označava i vatru i datum. Usporedba terenskih podataka s podacima iz pokusnih upi-
tnica pokazuje zanimljive podudarnosti, ali i razlike u nijansama. Tako je, primjerice, 
u Tavankutu, Žedniku i Bajmoku potvrđen samo opći naziv vatra, dok je Sveti lvan 
Cvitnjak naziv za dan Sv. Ivana (PUEA 345; PUEA 553; PUEA 555). Na salašima 
Đurđin i Bikovo-Gabrić kao naziv za vatru zabilježena je oznaka vatra Svetog Ivana 
Svitnjaka (PUEA 126; PUEA 127). Prema redovnim upitnicama Etnološkog atlasa još 
je jedna potvrda naziva cvitnjak za vatru u Tavankutu (UEA 450). Čini se da je (Sveti) 
Ivan Cvitnjak/Svitnjak složeni naziv koji bi imao označiti i datum i vatru, ali je u svi-
jesti kazivača prevladalo sad jedno sad drugo od tih dvaju značenja u istom mjestu. 
Naziv ivanska vatra zabilježen je u Čavolju među Bunjevcima u južnoj Mađarskoj.

Naziv cvitnjak se koristi i kao naziv za baklje u Žedniku, a u Nenadićima je zabilježen 
zanimljiv naziv mašale. U drugim mjestima nema posebnog naziva za baklje. U Žedniku 
i Tavankutu naziv (Sveti) Ivan Cvitnjak označava i cvijeće od kojega se pletu ivanjski 
vijenci. U Tavankutu se i gotov vijenac naziva cvitnjak. Inače se cvijeće od kojega se pletu 

 U Nenadićima i Lugovu valja sačuvati narukvicu koja se nalazi na ruci kada se preskače vatra, da bi se 
kroz nju prvi put pilo mlado vino; u Lugovu tumače da će na taj način spriječiti groznicu. U Žedniku 
vjeruju da ih narukvica štiti od upale zglobova, a u Bajmoku nastoje izgubiti narukvicu jer će onda 
izgubiti i bube koje izjedaju žito. U Žedniku se natječu u trčanju s bakljama od vatre do vatre. Vjeruje 
se da će onaj koji prvi stigne i udari bakljom po vatri prvi kositi ili da će sačuvati žito od vatre. U 
Tavankutu s bakljama trče kroz kupus da ne bude crvljiv. Ponegdje se pepeo od ivanjske vatre nosi kući 
i baca po polju da se zaštiti od štetočina (Bajmok) ili se baca u vrt da ljetinu zaštiti od munje, groma, 
leda i požara (Žednik). U Čavolju se od ostataka žari ivanjske vatre stavljalo nešto i u hranu svinjama 
da ne budu bolesne.

 U Tavankutu se ivanjski vijenac baca na krov salaša jer se vjeruje da će se na taj način kuća zaštititi od 
požara. U istom značenju potvrđen je taj postupak i u Čavolju, gdje se s istom svrhom vijenac mogao 
objesiti i na pročelje kuće.

 Razlikuju se i objašnjenja o značenju samoga dana svetoga Ivana. Ponegdje mu se ne pridaje posebno 
značenje (Lemeš, Lugovo, Tavankut); drugdje se taj dan praznuje jer se vjeruje da će sveti Ivan zaštititi 
žito i gospodarske objekte od požara (Nenadići) ili će se, pak, popeći žile na žitu pa će ranije sazrijeti 
(Bajmok). Taj je dan u Žedniku blagoslov za žito, žrtvuje se slama da žito prije sazrije, a u Đurđinu 
kažu da slavljenjem ovog blagdana obilježavaju početak ljeta.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:13



158 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

vijenci najčešće naziva Ivanovim cvijećem. Zanimljivo je uočiti da se u Žedniku varijante 
naziva (Sveti) Ivan Cvitnjak ili samo cvitnjak koriste za označavanje i vatre, i dana svetog 
Ivana, i cvijeća od kojega se pletu vijenci, kao i baklji koje se uz vatru pale.

Objavljene građe o ivanjskim vatrama u bačkih Bunjevaca općenito je vrlo malo, 
pa se uz pritjecanje daljnjih podataka mogu očekivati još neke dopune postojeće slike 
običaja (Mandić 1984:131-132; Sekulić 1986:367-368).8

Pored karakteristične bunjevačke tradicije paljenja ivanjskih vatri još je samo u 
Žedniku zabilježen običaj paljenja vatri i na poklade. Na prvi dan poklada svaka je 
kuća palila vatru u svom dvorištu navečer oko sedam sati. Pepeo i ugar su drugi dan 
razbacivali po polju da bi zaštitili ljetinu od leda. Ta je pojava inače tek sporadična 
po Bačkoj, kao i u susjednoj Baranji i na širem prostoru Srijema, dok je nešto gušće 
potvrđena tek u jugoistočnom dijelu Banata, te u jugoistočnim južnoslavenskim pro-
storima u Pomoravlju i u Makedoniji (Karta VI).

 3.7.5. Ivanjske vatre i specifiène suvrstice naziva cvitnjak/svitnjak za 
vatru u prostornom kontekstu

Ivanjske vatre su, osim u Hrvata Bunjevaca, tradicijski običaj Mađara i Srba na prosto-
ru Vojvodine, potvrđene u sjevernoj Bačkoj, te u području Potisja u Bačkoj i Banatu. 
Inače je paljenje ivanjskih vatri na prostoru Srbije (bez Vojvodine) i uopće u istočnom 
dijelu južnoslavenskog prostora sasvim sporadična pojava uz pojedinačne potvrde u sje-
verozapadnoj Srbiji, južnom Kosovu i u sjevernoj Makedoniji (Karta VI). Ta je tradicija 
u Hrvata i Mađara raširena na njihovom širem etničkom prostoru (Karta VI; Barabás 
– Kisbán 1980:102-104; Balassa – Ortutay 1979:61; Dömötör 1972:44-45).

U tradiciji Hrvata paljenje ivanjske vatre obuhvaća prostore sjeverozapadne i zapa-
dne Hrvatske, Istre, Hrvatskog primorja, Dalmacije s otocima sve do Boke kotorske, 
jugozapadne Bosne i zapadne Hercegovine. Rjeđih potvrda ima i u srednjoj i u posav-
skoj Bosni te u Slavoniji.

Izvan hrvatskog etničkog prostora još je samo u Slovenaca paljenje ivanjskih vatri 
učestalija pojava, uz spomenute pojedinačne potvrde u ostalim južnoslavenskim kra-
jevima, te nekoliko potvrda u Crnogorskom primorju.

Nema sumnje da su Bunjevci donijeli u Bačku specifičan naziv svitnjak ili cvitnjak 
za ivanjsku vatru. Upućuje na to karakterističan prostorni razmještaj tih naziva, u 
prvom redu naziva svitnjak, u srednjoj Dalmaciji s otocima i u zapadnoj Hercegovini. 
Potvrda toga naziva ima još u sjevernoj Dalmaciji i u Istri dalje uz Jadran, te u jugo-
zapadnoj Bosni i u području izvorišta rijeka Vrbasa i Bosne (Karta VII). Pregledom 
redovnih upitnica Etnološkog atlasa utvrđena je ista prostorna zastupljenost ovoga 
naziva, uz iznimku Istre, s prilično velikim brojem novih potvrda; neke od upitnica 
potvrđuju taj naziv i njegove varijante u istim mjestima u kojima je zabilježen i u 

8 Ante Sekulić bilježi naziv ivanjski krijesovi. Terenska ispitivanja ni u jednome od bunjevačkih naselja 
nisu potvrdila naziv ivanjski krijes. Bilo bi neobično da se u izrazito ikavskoj jezičnoj sredini (s mogu-
ćim ekavskim utjecajima) koristi ijekavska varijanta naziva za vatru.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:14



Gore obredne vatre... 159

pokusnim upitnicama (i ucrtan u pokusnu kartu).9 Nešto potvrda o nazivu svitnjak i 
cvitnjak na tom širem prostoru ima i u tiskanim izvorima.10

U redovnim upitnicama Etnološkog atlasa ti su nazivi zabilježeni i u nešto širem 
prostoru srednje Bosne, u selima u okolici Novog Travnika i Viteza, u prostoru između 
porječja Vrbasa i Bosne, uz jednu nešto udaljeniju potvrdu naziva svitnjak u okolici 
Žepča, u području srednjeg toka rijeke Bosne (UEA 1147; UEA 1073; UEA 508). 
Osim toga, u fototeci Odsjeka za etnologiju i kulturnu antropologiju Filozofskoga 
fakulteta Sveučilišta u Zagrebu nalaze se dvije fotografije hrpe granja pripremljenog 
za vatru (Palošija, br. 2178 i 2179) i dvije fotografije gorućega cvitnjaka u selu Guvna 
kod Travnika iz 1960. godine (Palošija, br. 2030 i 2031) (sl. 49 i 50). Ovi podaci upu-
ćuju na nešto širu prostornu zastupljenost naziva svitnjak (cvitnjak) u srednjoj Bosni.

Sl. 49. Hrpa granja pripremljenog za vatru u selu Guvna kod Travnika

9 UEA 874; UEA 1242; UEA 1336; UEA 1038; UEA 963; UEA 264; UEA 464; UEA 1543; UEA 
1764; UEA 519; UEA 1766; UEA 1297; UEA 1735; UEA 295; UEA 1295; UEA 1896; UEA 2047; 
UEA 1296; UEA 1032; UEA 1657; UEA 2073; UEA 2330; UEA 1465; UEA 1360; UEA 1112; UEA 
551; UEA 542; UEA 1210; UEA 550; UEA 559; UEA 1349; UEA 1140; UEA 1084; UEA 1069; 
UEA 178; UEA 135; UEA 177; UEA 317; UEA 318; UEA 1369; UEA 1007; UEA 1361; UEA 1768; 
UEA 787; UEA 1362; UEA 2049; UEA 2048; UEA 2075; UEA 1265; UEA 2083; UEA 1348; UEA 
69; UEA 541; UEA 1692; UEA 1101; UEA 1103; UEA 1102; UEA 1971; UEA 547; UEA 1969; 
UEA 1556; UEA 521; UEA 569; UEA 1108; UEA 564; UEA 1083; UEA 1556; UEA 530; UEA 
1655; UEA 1680; UEA 2277; UEA 2084; UEA 1675; UEA 2278; UEA 1268; UEA 1690; UEA 2051; 
UEA 1267; UEA 1266; UEA 1693; UEA 1941; UEA 1670; UEA 1316; UEA 1643; UEA 1375; UEA 
543; UEA 3; UEA 6; UEA 4; UEA 16; UEA 1942; UEA 1760; UEA 2276; UEA 1047; UEA 1891; 
UEA 1506; UEA (Grude, Posušje); UEA 5; UEA 1867; UEA 17; UEA 7; UEA 8; UEA 15; UEA 2329; 
UEA l890; UEA 2074; UEA 2092; UEA 596; UEA 1067; UEA 1298; UEA 1299.

10 Furčić 1980:299; ibid. 1984:237, 453; Škoda-Držić 1941:76; Milićević 1967-1968:484; ibid. 1975:456; 
Rajković 1980:240-241; Kajmaković 1970:309; Filipović 1953:309; Pećo 1925:373 (Kupres).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:14



160 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 50. Gorući cvitnjak u selu Guvna kod Travnika

Prema redovnim upitnicama Etnološkog atlasa još je jedna potvrda svitnjaka u 
okolici Slanoga u južnoj Dalmaciji, dakle, u području nešto udaljenijem od prostora u 
kojemu se ovaj naziv za vatru učestalo koristi (UEA 362). Prema pokusnim upitnica-
ma Atlasa još je jedna prostorno izolirana potvrda varijante naziva svijetnjak u istočnoj 
Hercegovini u okolici Gackog, a odnosi se na vatru koja se pali na Petrovdan (PUEA 
961). Ove dvije potvrde varijanti naziva svitnjak u južnom jadransko-dinarskom gra-
ničnom prostoru nisu zanemarive ako ih se pridruži već utvrđenom razmještaju broj-
nih kulturnih elemenata iz svadbenih običaja upravo na tim prostorima. Ti elementi, 
potvrđeni na tom području, naime, pokazuju izrazitu srodnost s odgovarajućim poja-
vama u nekih podunavskih Bunjevaca (Černelić 1991).

Nadalje, redovne upitnice Etnološkog atlasa pokazuju da je naziv svitnjak i nje-
gova varijanta svijetnjak poznat i srpskom stanovništvu u okolici Bosanskog Grahova 
u zapadnoj Bosni; ovdje taj naziv označava vatru koja se pali u druge dane, najče-
šće uoči Vidovdana.11 Taj je naziv po svoj prilici to stanovništvo preuzelo od svojih 
susjeda Hrvata jer Hrvati na tom širem prostoru (jugozapadna Bosna, Hercegovina, 
Dalmacija) vrlo često rabe taj naziv za ivanjske vatre.

Svitnjak je, dakle, najčešće korišteni naziv za ivanjsku vatru na spomenutim prosto-
rima. Usporedno s osnovnim oblikom naziva svitnjak još se javljaju i druge suvrstice 
toga naziva, kao npr. svijetnjak, svjetnjak, svetnjak u Dalmaciji, Hercegovini, jugoza-
padnoj Bosni i u jednom mjestu u srednjoj Bosni.12 Osim naziva svitnjak i njegovih 
suvrstica na tim se prostorima sporadično javlja i naziv vatra, uz poneku pojedinačnu 
potvrdu naziva oganj (Karta VII).

11 UEA 366; UEA 367; UEA 1543; UEA 364; UEA 368; UEA 1608.
12 UEA 264; UEA 1297; UEA 1038; UEA 1896; UEA 1032; UEA 2073; UEA 2330; UEA 551; UEA 

1543; UEA 371; UEA 366; UEA 1147; Ardalić 1915:48; Ujević 1896:247.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:15



Gore obredne vatre... 161

U pojedinim mjestima Dalmacije se dan svetog Ivana naziva Sveti Ivan Svitnjak, 
dok nazivi vatra ili oganj označavaju ivanjsku vatru.13 Druga mogućnost je da (Sveti 
Ivan) Svitnjak označava i vatru i dan svetog Ivana u nekim mjestima sjeverne i srednje 
Dalmacije.14 U pravoslavnog stanovništva u Bukovici zabilježen je naziv Sveti Ivan 
Svijetnjak za dan sv. Ivana, a za vatru naziv svijetnjak (Ardalić 1915:48). U splitskim 
Poljicama dan sv. Ivana se naziva danom svetog Ivana Svićnjaka, dok o nazivu vatre 
nema podataka (Ivanišević 1905:52).

Usporedno sa znatno češće korištenim terminom svitnjak, javlja se i srodna vari-
janta naziva cvitnjak, ali samo u određenim područjima Dalmacije i u selu Guvna kod 
Travnika u srednjoj Bosni.15

Nekoliko je potvrda suvrstica ovoga naziva cvijetnjak, cvjetnjak, cvetnjak u srednjoj 
Bosni.16

U pojedinim mjestima srednje Dalmacije koristi se opći naziv vatra, dok se ozna-
ka Sveti Ivan Cvitnjak odnosi na dan svetog Ivana.17 Cvitnjak je naziv i za dan svetog 
Ivana i za vatru samo u Mratovu kod Oklaja (UEA 1295).

Svi navedeni gornji primjeri zanimljivi su usporede li se sa sličnom već spominja-
nom tendencijom u bačkih Bunjevaca da se svitnjakom ili cvitnjakom označava pone-
gdje vatra, a ponegdje dan svetog Ivana, ili i jedno i drugo. Ponekad u istom mjestu 
jedan izvor bilježi taj naziv za vatru, a drugi, pak, za označavanje dana. Ta je tendencija 
zamjetna i na širim prostorima moguće matične bunjevačke postojbine.

Važno je još napomenuti da je od spomenutih nekoliko potvrda ovoga naziva 
u Istri varijanta naziva cvitnjak češća.18 Naziv svitnjak zabilježen je samo u mjestu 
Rapanji kod Vodnjana (PUEA 1442).

Još su vrijedni spomena slični nazivi za ivanjsku vatru, kao što su posvit, posvi-
t(a), posvital, prosvitnjak i procvit(a) u nekim mjestima srednje Dalmacije (okolica 
Makarske, Imotskog, Vrgorca, Metkovića i Ploča) i na otoku Braču te u Hercegovini 
duž rijeke Neretve (u okolici Mostara, Čapljine i Ljubuškoga).19

Kartografski prikaz podataka pruža zanimljiv uvid u zastupljenost pojave ivanjskih 
vatri u Bosni. Na području Bosne ne potvrđuje se često paljenje vatre u obliku loma-

13 UEA 1038 (Parčić, Šibenik); UEA 963 (Nunić, Knin); UEA 787 (Braćevac, Muć); UEA 1692 
(Voštane, Trilj); UEA 2084 (Kaštel Stari, Split); UEA 1941 (Cista Provo, Imotski); UEA 1047 (Krsta 
tice, Imotski); UEA 1506 (Runović, Imotski); Furčić 1980:282 (Šparadini).

14 UEA 1242 (Jasenice, Obrovac); UEA 1465 (Kijevo, Knin); UEA 1680 (Vinište-Opatija, Marina); 
UEA 2278 (Dugopolje, Split); UEA 1760 (Veliki Drvenik, Trogir); Miličević 1967-68:484.

15 PUEA 1214 (Blato na Cetini, Omiš); PUEA 1216 (Kostanje, Omiš); UEA 1268 (Rošca, Split); Furčić 
1980:105 (Kaprije); ibid. 1984:78-79 (Primošten); Palošija, fotografija br. 2030, 2031, 2178, 2179.

16 PUEA 1071 (Groždane, Fojnica); PUEA 1101 (Brnjaci, Kiseljak); PUEA 1201 (Polje Šćitovo, Fojnica); 
UEA 515 (Banjevac, Kakanj); Filipović 1963:354.

17 PUEA 1217 (Podgrađe, Omiš); UEA 2048 (Muć Donji, Sinj); UEA 2051 (Gornji Dolac, Split).
18 PUEA 1133 (Žbandej, Pula); PUEA 1445 (Valtura); PUEA 1446 (Baderna, Poreč).
19 UEA 406; UEA 407; PUEA 922; UEA 2276; Miličević 1975:456; UEA 1891; UEA 2329; UEA 1890; 

UEA 2074; UEA 2092; UEA 1298; PUEA 429; PUEA 430; PUEA 431; PUEA 434; UEA 596; UEA 
1067.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:15



162 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

če. Daleko je češća pojava da se pale samo baklje. Ta je pojava karakteristična upravo 
za Bosnu i tek sporadično prelazi granice Bosne prema panonskoj Hrvatskoj (Karta 
VI). Baklje se ne pale ni u Dalmaciji (uz jednu iznimku), a rijetko i u Hercegovini, 
primjerice na području oko Širokog Brijega; u onim prostorima, dakle, u kojima je 
paljenje vatri zvanih svitnjak/cvitnjak česta pojava (Karta VI; Kajmaković 1970:309). 
Ti su južni, etnički pretežno hrvatski, prostori moguća postojbina Bunjevaca, koji su 
u Bačkoj sačuvali istu tradiciju i iste nazive za ivanjsku vatru. Istovremeno se u bačkih 
Bunjevaca dobrim dijelom održala i tradicija paljenja baklji (podrobnije su to potvrdi-
la tek moja vlastita terenska istraživanja), pojava jedva poznata na njihovim mogućim 
matičnim prostorima.

Prema takvom razmještaju tih dviju bunjevačkih tradicija moglo bi se pretpo-
staviti da su Bunjevci običaj paljenja baklji usvojili pri svojim seobama kroz Bosnu 
u Podunavlje. Druga pretpostavka bi mogla biti da su neke od bunjevačkih grupa 
u Podunavlju kulturno srodne sa stanovništvom pograničnih krajeva Hercegovine i 
srednje Bosne, pa i nekih krajeva srednje Bosne. Te dvije konstatacije mogu se zasad 
smatrati tek pretpostavkama, koje bi bilo potrebno tek potkrijepiti novim činjenica-
ma, većim brojem srodnih pojava i zajedničkih kulturnih elemenata u tim prostor-
nim odnosima. U prilog takvim razmišljanjima mogle bi ići već utvrđene spoznaje da 
postoji mogućnost da regionalne skupine Bunjevaca u Podunavlju, okupljene oko gra-
dova Sombor i Subotica u Bačkoj te gradova Baje i Budimpešte u Mađarskoj, potječu 
iz više različitih područja, uključujući jugozapadnu Bosnu te širi prostor Hercegovine i 
Dalmacije sve do Boke kotorske. U studiji, koja je na temelju analitičkog prikaza odre-
đenih pojava iz svadbenih običaja ukazala na tu mogućnost, nije se razmatralo podru-
čje srednje Bosne (Černelić 1991). Novija istraživanja potvrdila su da su one dobrim 
dijelom poznate i na prostoru srednje Bosne (ibid. 1997). Čini se da bi u tom smislu 
prostor moguće pradomovine svih bunjevačkih skupina i ogranaka valjalo proširiti.

Podaci koji se odnose na ivanjske vatre, kao i na usporedno paljenje vatri i baklji, 
upućuju na kulturnu bliskost bar dijela stanovnika srednje Bosne s nekima od bunje-
vačkih grupa u sjevernoj Bačkoj. Kao argument u prilog tome važno je istaknuti još 
jednu zanimljivu pojedinost. Riječ je o nazivu mašala za ivanjske baklje, koji je poznat 
u sjevernim i srednjim dijelovima porječja Vrbasa i Bosne u srednjoj Bosni. Područja u 
kojima se naziv mašala koristi za baklje graniče s prostorom u kojemu se ivanjske vatre 
nazivaju svitnjak ili cvitnjak (Karta VII). Prema redovnim upitnicama Atlasa, u selima 
Donje Pečice kod Novog Travnika i Mali Mošunj kod Viteza u srednjoj Bosni baklje i 
vatre pale se istovremeno; baklje se ovdje nazivaju mašale, a vatra svitnjak (UEA 1147; 
UEA 1073).

Svi podaci koji se tiču naziva mašala značajni su ako ih usporedimo s podacima 
zabilježenima na Nenadić salašima kod Sombora u Bačkoj. To je jedino bunjevačko 
naselje u Bačkoj u kojemu je potvrđen i sačuvan naziv mašala za baklje. U Nenadiću 
nije poznat naziv cvitnjak ili svitnjak za ivanjsku vatru, koji je karakterističan za subo-
tička bunjevačka naselja.

Ovi podaci upućuju na to da bi i pojedini krajevi srednje Bosne mogli bili isho-
dište nekih regionalnih bunjevačkih skupina. Da kulturno naslijeđe u podunavskih 
Bunjevaca nije posve jednako, potvrdila su već i ranija istraživanja svadbenih običaja 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:37:15



Gore obredne vatre... 163

(Černelić 1991). Nažalost, u velikoj mjeri nedostaju podaci o ovoj tradiciji za bunje-
vačke skupine u Mađarskoj. Pokušaj istraživanja ove pojave na tom prostoru nije dao 
rezultata; pokazalo se da je ona bila poznata i ovim bunjevačkim grupama, ali se čini 
da se znatno ranije ugasila nego u Bačkoj, jer je u svijesti kazivača ostalo tek sjećanje 
na tu tradiciju, bez određenih pojedinosti o običajima vezanima uz paljenje vatri. Nije 
se moglo utvrditi ni postojanje naziva svitnjak/cvitnjak (Černelić 1983). Iz novijeg 
vremena postoji jedan izričito potvrđen podatak s opisom običaja iz mjesta Čavolj, s 
nazivom ivanska vatra (Mandić 1984:131-132).

Razmatrane pojedinosti vezane uz nazive svitnjak i cvitnjak i njihov razmještaj 
na prostoru Dalmacije, Hercegovine, jugozapadne i središnje Bosne, naziv mašale za 
baklje, kao i primjeri usporednog postojanja naziva svitnjak za vatru i mašale za baklje 
u srednjoj Bosni, važni su zbog analognih tradicija u kulturnom naslijeđu bačkih 
Bunjevaca. Činjenica da se određeni specifični nazivi koriste upravo u navedenim 
područjima potvrda su etničke i kulturne srodnosti njihovih stanovnika. To je u isto 
vrijeme još jedan argument više da su prostori zapadne Hercegovine i Dalmacije, ali 
i jugozapadni i središnji dijelovi Bosne, moguća matična područja bunjevačkih sku-
pina, ili u najmanju ruku prostori s kojih su se Bunjevci raselili: jedan njihov ogra-
nak u Podunavlje u više migracijskih valova, a drugi na prostore Like i Hrvatskog 
primorja. Neobično je da naziv svitnjak (i njegove suvrstice) nije poznat na prostoru 
Like i Hrvatskog primorja, a u obliku cvitnjak i svitnjak za ivanjsku vatru postoji u 
Istri.20 Specifični nazivi za vatru u Istri predstavljaju jednu od srodnih pojava u Istri i 
u podunavskih Bunjevaca, koje su se zasad podrobnije istražile samo u okviru svadbe-
nih običaja (Černelić 1991; ibid. 1997). Valja računati sa selidbama iz Dalmacije u 
Istru, no možda i s migracijama prekinutom starijom cjelovitošću hrvatskih prostora 
na Jadranu i u njegovu zaleđu. Na ostalim prostorima prevladava za ivanjsku vatru 
naziv krijes (Karta VII).

Osim po svojoj karakterističnoj prostornoj zastupljenosti, nazivi svitnjak i cvitnjak 
zanimljivi su i zbog svojega značenja. Nema sumnje da etimologiju naziva svitnjak, 
svijetnjak i slično valja izvoditi iz glagola svijetliti. Varijanta cvitnjak svakako proizlazi 
iz osnovnoga oblika svitnjak (koji je dobio samo značenje ivanjske vatre), pri čemu 
valja uzeti u obzir i ulogu cvijeća u popratnim običajima vezanima uz paljenje ivanj-
skih vatri.

Kresnica, krijesnica raširena je hrvatska riječ koja označava specifičnog kukca koji 
svijetli noću, zlatna bubica, bubica što o Ivanju dne svijetli (po Ivekoviću). Sinonimi 
za krijesnicu mogu biti prema Vuku svitac (u Srbiji), svitaljka (u Slavoniji) i u 
Dubrovniku svijetnjak (ARJ 17, 1959-1962:321, pod: svitac; Skok 1972:194, pod: 

20 Na prostoru Like tek je nekoliko potvrda paljenja ivanjskih vatri; u Primorju je tih potvrda nešto više 
(Karta VI). U Lici je znatan broj negativnih podataka o paljenju godišnjih vatri uopće, što može značiti 
da se ta tradicija ranije napustila nego u drugim hrvatskim krajevima. Osim toga, neka područja Like, 
među njima i neka bunjevačka, nisu bila dovoljno gusto obuhvaćena ispitivanjem, tako da se pojava 
ivanjskih vatri na ovome području može smatrati nedovoljno istraženom. U tih nekoliko potvrda dva 
puta se javlja naziv vatra, uz jednu potvrdu naziva krijes, a taj je naziv za vatru karakterističan i za 
Hrvatsko primorje.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:16



164 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

krijes). Prema Mikaljinu rječniku spominju se kao sinonimi svijetnjaku u tome zna-
čenju svitnjak, svitac, svitlica, crv, koji svitli večer, a po Belostencu navode se nazivi 
cicindela, kresnica, u Dalmaciji svitnjak (ARJ 17,1959-1962:289, pod: svijetnjak). 
Ima nekih bubica i crvića što svjetle obnoć, kad polijeću i kad su na zemlji te se ne mogu 
nikad viditi, nego o Sv. Ivanu. Narod ih zove ivanjske (Ardalić 1915:49). Pojava kukaca 
upravo u vrijeme ljetnog solsticija, odnosno na dan sv. Ivana mogla bi se, zbog njiho-
va osobitog svojstva da svijetle noću, povezati s nazivom kojim se obilježava ivanjska 
vatra; čini se da se naziv svitnjak javlja u obama značenjima (pretežno ipak kao naziv 
za vatru). Zanimljiva je s time u vezi i varijanta naziva za kukca, svijetnjak, zabilježe-
na u Dubrovniku. Za taj oblik naziva postoji danas više potvrda čak i na ikavskom 
jezičnom području, no važna bi bila zasad jedina potvrda toga oblika naziva za vatru 
iz istočne Hercegovine kod Gackoga. Zanimljiv je primjer stiha koji Stulić navodi iz 
Đorđića, u kojemu se istodobno javljaju obje varijante naziva: svitnjak i svijetnjak.21

3.7.6. Zakljuèna razmatranja

Istraživanje tradicija paljenja godišnjih vatri u Hrvata u Bačkoj pokazalo je da se razli-
ke u tradiciji hrvatskih skupina, poznatih kao Bunjevci i Šokci, tiču njihovoga različi-
toga kulturnog naslijeđa.

Kada je riječ o Bunjevcima, bilo je moguće ući u trag tradiciji koju su naslijedili iz 
svoje nekadašnje postojbine. To nije bilo moguće u slučaju šokačke tradicije, u prvom 
redu zbog nedovoljne istraženosti pojave paljenja uskrsnih religijskih vatri na Veliku 
subotu uopće i njihovog uklapanja u narodnu tradiciju. Raspoloživi podaci ukazali 
su na srodnost kulturnog naslijeđa hrvatskog stanovništva poznatog pod etničkim 
imenom Šokci na širem panonskom prostoru u Slavoniji, Srijemu i Bačkoj. Na to 
ukazuje i druga šokačka tradicija, spaljivanje božićne slame, koja je još uže regionalne 
zastupljenosti.

Na području Bačke ili na širem prostoru Vojvodine, u kojoj žive različiti narodi i 
etničke grupe, izražene su razlike u tradiciji paljenja godišnjih vatri, što je očito odraz 
etničkog pluralizma ovih prostora. Ujedno je to pokazatelj da su pojedine grupe većim 
dijelom zadržale svoje baštinjene tradicije. Čini se da odstupanje u tom pogledu pred-
stavlja paljenje ivanjskih vatri u Srba u Bačkoj. To je karakterističan običaj u Srba samo 
u Bačkoj, dok je u Hrvata i u Mađara paljenje ivanjskih vatri tradicija i na njihovom 
širem etničkom prostoru. Po svoj prilici, ovaj se običaj u vojvođanskih Srba razvio pod 
utjecajem susjednih naroda s kojima više stoljeća žive na istome prostoru.

Ivanjske vatre su u Mađarskoj više zastupljene u njezinim južnim, sjeverozapadnim 
i sjevernim dijelovima. Zanimljivo je ukazati na činjenicu da je u Mađara za ivanjsku 
vatru uobičajen slavenski oblik naziva Szent Iván tüze, a osim toga kao naziv za taj blag-
dan javlja se i varijanta: Virágos Szent Iván napja, što bi značilo Dan cvjetnog svetog 

21 Ter ko sunce kad prosviti, drobni svitnjak već ne sviti. Ah, da ti je uvijek hvala, o svijetnjače prigizdavi, 
od livada zvijezdo mala (Đorđić, pjesni 17, prema: ARJ 1959-1962:289) Skraćenica ARJ odnosi se na 
Rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika JAZU.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:16



Gore obredne vatre... 165

Ivana (Barabás – Kisbán 1980:103; Dömötör 1972:44-45; Balasa – Ortutay 1979:614). 
Ova je podudarnost zanimljiva ako se uzme u obzir bunjevačka varijanta naziva za vatru 
cvitnjak te uloga cvijeća u običajima vezanima uz praznik svetog Ivana. Nažalost, raspola-
žemo samo općim podacima o ovoj tradiciji u Mađara. Za utemeljena razmatranja o toj 
pojavi bilo bi potrebno nešto više znati o regionalnoj zastupljenosti ove varijante naziva 
za ivanjsku vatru u Mađarskoj.

Tradicija paljenja ivanjskih vatri poznata je u čitavoj Europi. Dobro je poznaju svi 
slavenski narodi, jedino je u Rusiji ograničena samo na njezine zapadne europske dije-
love. To je također raširen srednjoeuropski običaj, znatne zastupljenosti i u zapadno-
europskih naroda, osobito u južnim i istočnim dijelovima Francuske, u Španjolskoj, 
Portugalu i u Irskoj (EAE; Zender 1980:111-112).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:37:16



166 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:37:16



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 167

3.8. Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 
20. stoljeæa

3.8.1. Uvod

Utvrđivanjem slijeda etničkih promjena u Vojvodini tijekom 20. stoljeća pokušat 
ću rasvijetliti što su značile i što znače za sadašnji položaj i sudbinu narodnosti u 

Vojvodini. Vojvodina je multietnička zajednica koja je u okviru SFRJ bila autonomna 
pokrajina SR Srbije sve do 1988. godine, kada joj je čuvenom “jogurt revolucijom” 
Srbija oduzela autonomiju, a ti su događaji, što se uskoro pokazalo, bili predigra za 
ratne strahote 1991. godine u Hrvatskoj te u Bosni i Hercegovini. 

Bačka, kao jedna od triju sastavnih dijelova pokrajine Vojvodine, bila je podru-
čje mojih dosta čestih etnoloških terenskih istraživanja. U općem pregledu etničkih 
promjena u Vojvodini u 20. stoljeću više se dotičem etničke grupe Bunjevci u Bačkoj 
upravo zbog toga što su njihovo kulturno naslijeđe i sudbina teme ove studije. Pristup 
istraživanju donekle se razlikuje, zapravo je obrnutog smjera od uobičajenih etnoloških 
istraživanja. Ovaj put izravnije pristupam uzrocima da bih nešto više otkrila o poslje-
dicama. Naime, bavit ću se više etničkim nego kulturološkim promjenama. Kao etno-
lozi, po prirodi svoje struke, upućeni smo na istraživanja onih kulturnih pojava koje u 
određenoj sredini zatječemo i kojima nastojimo utvrditi trag u prošlosti; polazimo od 
zatečenog stanja, dakle, uvjetno rečeno od posljedica, da bismo došli od njihova uzroka: 
zašto su rezultati naših istraživanja u određenoj sredini upravo takvi kakvi jesu. 

Tako i srpski etnolog M. Filipović na Petom savjetovanju Etnološkog društva 
Jugoslavije u Novom Sadu, jednim dijelom posvećenom problematici etničkog plura-
lizma, kaže sljedeće: Nesumnjivo, vrlo je korisno i potrebno ispitati kako je došlo do toga 
da se u Vojvodini nađu predstavnici raznih naroda. Koji su prirodni a koji društveni čini-
oci kod toga dejstvovali? Ali je isto tako važno, ako ne i važnije, ispitati kakvi su odnosi 
nastali i kakvi su se javili rezultati usled međusobnih odnosa tih različitih naroda. Nije 
reč samo o političkim odnosima (bilo o saradnji i borbi za politička prava bilo o međuso-
bnoj borbi). Reč je odnosima na veoma širokom planu, o odnosima etničkim, i o etničkim 
posledicama tih odnosa koje su onda našle svog izraza u narodnom govoru i u osobinama 
pojedinih grupa odnosno u njihovoj narodnoj kulturi (1962:8).

3.8.2. Naseljavanje Vojvodine

Nakon doseljena Slavena na jug, na prostoru Vojvodine prevladavali su južni Slaveni, 
Srbi i Hrvati, i Mađari, čiji se omjer zastupljenosti mijenjao sukladno povijesnim 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:16



168 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

okolnostima. Područje Vojvodine svojim je položajem bilo povijesno predodređeno za 
povremena preseljavanja kroz egzodus stanovništva, naseljavanje i organizirane kolo-
nizacije. Turska ratna prodiranja uzrokovala su česta napuštanja ovih prostora i pono-
vna naseljavanja u relativno mirnijim razdobljima. Najmasovnije doseljavanje južnih 
Slavena u Vojvodinu bilo je u 17. stoljeću. Vojvodinu su tada naselili Srbi (poznata 
velika seoba Srba pod Arsenijem Čarnojevićem 1690. godine) i Hrvati, u prvom redu 
Bunjevci, u više valova od kojih je posljednji i najveći bila seoba 1687. godine. I Srbi i 
Hrvati naseljavali su Vojvodinu u manjim ili većim skupinama i u prethodnim stolje-
ćima, kao i u kasnijem razdoblju. Tako je, primjerice, druga veća hrvatska etnička sku-
pina, Šokci, dijelom doseljena još u 15. stoljeću iz Bosne i u 16. stoljeću iz Slavonije, 
gdje su već ranije bili naseljeni (Historija... II 1959:180-184, 840-842, 844, 847-848, 
1118-1121; Pekić 1930:35-36, 43-46, 53, 58-60, 131-134; Pavičić 1953:43-101). 
Nakon ovih većih doseljavanja južnih Slavena prostor Vojvodine je još bio nedovoljno 
ekonomski iskorišten, pa je tadašnja austrijska država inicirala i provela naseljavanje 
brojnog njemačkog stanovništva i pripadnika nekih drugih narodnosti iz šireg prosto-
ra tadašnjeg austrijskog carstva (Žuljić 1989:109, 119). 

Sva ta naseljavanja Vojvodine predstavljaju temelj na kojem se oblikovala stabilnija 
etnička struktura Vojvodine, koja se kao takva zadržavala gotovo do sredine 20. stolje-
ća, uz pomicanja i promjene omjera u korist jednoga ili drugoga naroda, što je uvelike 
ovisilo o političkim prilikama u određenome povijesnom razdoblju. Na taj je način 
Vojvodina postala multietnička zajednica. 

O karakteru austrijskih kolonizacija u 18. i 19. stoljeću postoje razna i različi-
ta mišljenja. Neki autori drže da kolonizacije i pored prevladavajućeg njemačkog i 
mađarskog etničkog elementa nisu imale nacionalni karakter, već prvenstveno eko-
nomski: bilo je potrebno, zbog turskih pustošenja napušteno, plodno vojvođansko 
tlo oživjeti. Osim Nijemaca i Mađara naseljeni su i drugi narodi s područja tadašnje 
carevine: Srbi, Hrvati, Česi, Slovaci, Rusini, a u manjim grupama i Talijani, Španjolci i 
Francuzi (Žuljić 1989:109; Laušić 1991:184). Srpski autori u prvom redu naglašavaju 
politički i nacionalni element kao najvažniji ili ga barem navode kao jedan od fakto-
ra uz ekonomski s negativnim predznakom (Jankulov 1961:100; Gaćeša 1968:17; 
Petrović 1987:11 i dr.).

Tek bi sveobuhvatna povijesna i interdisciplinarna analiza mogla dati pouzdan sud 
o toj povijesnoj činjenici. Za potrebe ovoga rada kolonizacija u 18. i 19. stoljeću važna 
je utoliko što je etnički sastav Vojvodine u 20. stoljeću dobrim dijelom posljedica 
tih višekratnih doseljavanja. Na njenim temeljima formiran je multietnički karakter 
Vojvodine. Narodi koji su u to vrijeme naseljeni u Vojvodinu, uz narode doselje-
ne ranije, prvenstveno Srbe i Hrvate, predstavljaju starosjedilački sloj stanovništva 
Vojvodine. 

Tijekom povijesti Vojvodina je često mijenjala granice i vladare, pa tako i u 20. 
stoljeću. Od 1918. do 1941. godine u staroj Jugoslaviji pokrajina Srijem nije bila u 
njenom sastavu. Uz Bačku i Banat u sastavu Vojvodine je tada bila i Baranja. Nakon 
Drugoga svjetskog rata prema etničkom kriteriju istočni je Srijem pripao Vojvodini, 
odnosno Srbiji, a zapadni Srijem i Baranja Hrvatskoj. Od starosjedilačkih naroda, 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:16



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 169

do Drugoga svjetskog rata Mađara i Nijemaca najviše je u Bačkoj i Banatu, Srba ima 
najviše u Srijemu i Banatu, a Hrvati su starosjedioci u sjevernoj Bačkoj i u dijelovima 
Srijema te u manjim enklavama u Banatu. Ostali više zastupljeni narodi koncentrira-
ni su u određenim dijelovima Vojvodine. Tako Slovaci obitavaju na manjem prostoru 
Bačke i Banata (općine Bački Petrovac, Kovačica), Rusini na manjem prostoru sre-
dnje Bačke, a Rumunji u dijelu južnog Banata. Promjene nastale u etničkom sastavu 
Vojvodine u 20. stoljeću nisu promijenile njezin višeetnički karakter, ali su nastale 
znatne promjene u pogledu brojčane prevlasti jedne narodnosti u odnosu na drugu. 
Pokušat ću razložiti te promjene. 

3.8.3. Nacionalni karakter kolonizacije Vojvodine do Drugoga svjetskog rata

Fenomen kolonizacije, migracija uopće, bilo spontanih, bilo organiziranih, zahtijeva 
podrobnu analizu jer je riječ o kompleksnoj pojavi. U ovom slučaju ograničit ću se 
samo na njihov etnički aspekt. Neosporno je da takva pomicanja stanovništva imaju 
za posljedicu poremećaje etničke strukture određenog užeg ili šireg područja. Tu je 
riječ i o osjetljivim političkim pitanjima jer svaku kolonizaciju organizira vlast drža-
ve u okviru koje se ona provodi. Osim socijalne motiviranosti mogu biti uključeni i 
odgovarajući politički interesi. Kolonizacijom stanovništva stvara se mogućnost da se 
svjesno utječe i na etničku strukturu određenog područja. U ovom radu ostavit ću 
po strani kolonizacije pod austrijskom vlašću, jer su one bile organizirane u razdoblju 
koje za ovo istraživanje nije relevantno. Ostaje povijesna činjenica da je krajem 19. 
i početkom 20. stoljeća u etničkoj strukturi Vojvodine prevladavao mađarski etnički 
element i da je mađarizacija ovoga prostora, a i šire, u to vrijeme uzimala maha. Otpor 
mađarizaciji konačnim padom Austro-Ugarske Monarhije rezultirao je stvaranjem 
Kraljevine Jugoslavije 1918. godine. 

U razdoblju od 1880. do 1910. godine u Bačkoj je bilo najviše Mađara i Nijemaca, 
a treći po redu bili su Srbi.1 Nakon Prvoga svjetskog rata nova državna vlast organi-
zira kolonizaciju Vojvodine. Stvara se nova narodnosna struktura s prevladavajućim 
srpskim elementom. Kolonizacije između dvaju ratova nisu pobuđivale toliki interes 

1 I pored toga broj Srba je prema D. Popoviću od 1720. do 1910. godine povećan za 69.063 (Gaćeša 
1968:17; Popović 1925:106). U Bačkoj je 1910. godine bilo 213.590 Srba, Bunjevaca i Šokaca (pre-
ma popisu stanovništva nije se pravila razlika između Srba i Hrvata, a Hrvati se i označavaju samo 
kao Bunjevci i Šokci), od toga po procjeni Srba 145.063, ali ih je po proračunu srpske patrijaršije u 
Karlovcima 1913. godine bilo 189.345, pa prema tome bi i južnih Slavena bilo više: 257.870 (Gaćeša 
1969:34). U Srijemu su na početku stoljeća prema popisu stanovništva iz 1900. godine prvi po broj-
nosti Srbi (129.239), a za njima Nijemci (35.857), treći su Hrvati (23.146), a na četvrtom su mjestu 
Mađari (13.114) (Čurčić 1973:325). Za Banat se u dostupnoj literaturi ne navode precizni podaci o 
sastavu stanovništva u to vrijeme. 

 Prema podacima iz srpskog lista Poruka u Londonu, br. 35, od 16. 3. 1956. (prema Kočović 1990:
155-160) u Vojvodini je u cjelini prema popisu stanovništva iz 1910. godine bilo: 441.787 Mađara, 
383.198 Srba, 71.708 Bunjevaca, Šokaca i Hrvata, 311.162 Nijemaca, 71.788 Rumunja itd. Opis 
etničkog sklopa Vojvodine u tome prilogu dat je iz srpskog kuta gledanja, dakle, uz isticanje srpskog 
karaktera Vojvodine.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:17



170 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

kao što je to bio slučaj s kolonizacijama nakon Drugoga svjetskog rata. Za područje 
Vojvodine se u prvom redu možemo osloniti na analizu N. Gaćeše, koji je posebno 
obradio kolonizaciju Bačke, Banata i Srijema. Kada govori o kolonizaciji Bačke, Gaćeša 
ističe da je u to vrijeme postojala tendencija nacionalizacije Vojvodine na taj način da se 
potiče iseljavanje Mađara i Nijemaca (1968:267). Nove doseljenike u Vojvodini činili 
su prvenstveno tzv. “dobrovoljci” (a to je svaki državljanin Kraljevine SHS, redov ili 
podoficir koji je dobrovoljno stupio u srpsku vojsku do 18. studenog 1918. i tu ostao 
do demobilizacije), uz nešto optanata i autokolonista. Novi doseljenici borci dobili su 
po 5 hektara zemlje, a neborci po 3. Zemlja se dobila eksproprijacijom imovine ugla-
vnom Nijemaca i Mađara, ali i Bunjevaca Hrvata, među kojima je bilo veleposjednika, 
a moguće je to utvrditi prema prezimenima u dokumentima o eksproprijaciji (Gaćeša 
1968:194).2 Zanimljivo je primijetiti da se u svim trima prikazima o kolonizaciji 1918. 
– 1941. godine izbjegava istaknuti nacionalni sastav novih doseljenika, a kada se i spo-
minje, čini se to sasvim uopćeno. Tako se, primjerice, u prikazu naseljavanja Banata 
uopće ne spominje nacionalna struktura doseljenika, ali se ističe da je uz ostale kom-
ponente najvažnija pritom bila nacionalno-politička (ibid. 1972:294, 379).3 Premda 
je prema vrsti doseljenika moguće zaključiti o njihovoj nacionalnoj pripadnosti, ona 
se ni u pogledu kolonizacije Bačke izravno ne navodi, autor čak tvrdi da rezultati 
naseljavanja nisu izazvali znatnije promjene u etničkoj strukturi Bačke između dvaju 
ratova (ibid. 1975:307). Je li Srijem izabran za nešto određenije podatke o nacionalnoj 
strukturi stanovništva zbog toga što je broj doseljenih obitelji od 1.755 obitelji (a prema 
procjeni 8.775 osoba) bio najmanji u Srijemu, može se samo nagađati, ali je u svakom 
slučaju zanimljivo uočiti da autor izbjegava o tome dati preciznije podatke (ibid. 306-
-307). Prema drugom izvoru se za Srijem iskazuje porast Srba u tom razdoblju gotovo 
za 10%, manji rast Hrvata i Slovaka, dok broj Mađara postupno opada, a ostale naro-
dnosti su približno na sličnom stupnju zastupljenosti (Čurčić 1973:325).

Gaćeša isto tako o odnosu nove vlasti prema Nijemcima i Mađarima i uopće prema 
nesrpskim (ili nejugoslovenskim) narodnostima vrlo rijetko i sasvim uopćeno govori. 
Ipak priznaje da položaj Nijemaca nije bio zavidan, a za Slovake kaže da za razliku od 
ostalih manjina nisu bili diskriminirani u provođenju agrarne reforme, ali da vlast i nije 
bila osobito izdašna prema njima (Gaćeša 1972:266, 282). U vezi s ciljem kolonizacije 
zanimljiv je i svakako indikativan jedan od primjera izvještaja Županijskog agrarnog 
ureda u Subotici upućen Ministarstvu za agrarnu reformu o naseljavanju na njegovu 
teritoriju od 15. 3. 1921. godine, u kojem se naglašava: Kolonizacija u ovim krajevima 
provađa se u svrhu pojačanja našeg nacionalnog elementa i odbrane od neprijatelja, pa 
državni interesi zahtevaju da se naše kolonije obezbede i učvrste, a tako i naša sirotinja, a 
neslovenski i antidržavni element da se bez pardona pobija (ibid. 1968:181).

2 Samo na području Subotice, s prevladavajućim mađarskim i hrvatskim etničkim elementom, 85% 
doseljenika bilo je ličkog, hercegovačkog i bosanskog porijekla, a prema službenim podacima od 31. 
siječnja 1939. godine u Bačku je naseljeno 6.912 obitelji, odnosno prema procjeni 52.615 osoba. Ima 
podataka i o iseljavanju Nijemaca i Mađara, ali se oni odnose na čitavu Kraljevinu Jugoslaviju, pa je 
nemoguće preciznije odrediti te promjene u Vojvodini (Gaćeša 1968:267).

3 Samo se navodi broj od 10.933 obitelji (prema procjeni 54.665 osoba).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:17



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 171

Kada se govori o nacionalizaciji Vojvodine u ovom razdoblju, manje se pritom isti-
če srpski nacionalni element, već više južnoslavenski ili jugoslavenski. Pretpostavimo da 
u vrijeme osnivanja države, koja je po svom sastavu južnoslavenska, nije bilo primje-
reno, barem ne sasvim otvoreno, isticati srpski etnicitet, premda je pritom bilo riječi 
uglavnom o nacionalizaciji Vojvodine srpskim etničkim elementom. Cilj nacionaliza-
cije Bačke i Banata bio je da natpolovična većina stanovništva postane južnoslavenska, 
ne asimilacijom već nadmoćnim porastom našeg nacionalnog življa. S obzirom na to da 
naš narod ima apsolutnu većinu samo na ¼ (26.7%) površine Bačke i Banata s 27.5% 
stanovništva, na ¾ ovih krajeva mora se tek obaviti pojužnoslovenjivanje, a sredstva za 
to su depopulacija i kolonizacija (Jojkić 1931:80, 89). Indikativan je s time u vezi i ter-
min Jugoslaveni rimokatolici za ostale južne Slavene koji nisu pravoslavne vjere, odno-
sno za Hrvate, kojim se D. Popović služi u prikazu povijesti Srba u Vojvodini (Popović 
1925). Na drugom mjestu isti autor, kada govori o etničkim odnosima u Vojvodini, 
spominje pritom sve važnije narode koji tu žive, ali ne i Hrvate (ibid. 1963). Slično 
i u Stanojevićevoj enciklopediji iz toga vremena Popović u prikazu Bačke, Banata i 
Srijema uopće ne spominje Hrvate kao etnički element zastupljen na ovim podru-
čjima. Tako on ističe srpski karakter Srijema, koristi neodređeni termin naš narod da 
bi ga postupno sveo samo na srpski narod (ibid. 1929, knjiga 1:111, 127-128; ibid., 
knjiga 4:349-350).

3.8.4. Primjeri nacionalizacije baèkih Bunjevaca

U tom međuratnom razdoblju osobito je zanimljivo pratiti odnos prema hrvatskoj etni-
čkoj skupini Bunjevaca u Bačkoj. Navest ću za ilustraciju samo neke primjere iz lokal-
nih časopisa.4 U Književnom severu, primjerice, I. Milić navodi da na pitanje upućeno 
Bunjevcima jesu li oni Srbi ili Hrvati, oni sami ne znaju odgovor i kažu da su po jeziku 
bliži Srbima, a po vjeri Hrvatima i da im je baš dobrodošlo zajedničko južnoslavensko 
ime (Milić 1927:101). Ili, primjerice, Ivić u svojem napisu Iz prošlosti Bunjevaca navo-
di: I Srbi katolici (Bunjevci) i Srbi pravoslavni služili su kao austrijski graničari... (Ivić 
1927:103). Sličan je bio odnos i prema drugoj etničkoj skupini: Šokcima u Bačkoj. U 
političkom časopisu Neven iz međuratnog razdoblja u feljtonu u nastavcima Bunjevci 
pod Mađarima iz knjige Jose Šokčića (inače glavnog urednika lista) navodi se da je 
Ambrozije Šarčević u jednoj brošuri 1886. godine kao odgovor na govor narodnog 
poslanika Lajoša Mačorija napisao: Općenito sasvim umesno nazivate Bunjevce i Šokce 
katoličkim Srbima, sa kojima su iz jedne krvi i tela (Neven 1936., broj 6).

Ovakvu izjavu A. Šarčevića treba shvatiti u vremenskom kontekstu u kojem je izre-
čena. Riječ je o vremenu pojačane mađarizacije ovih prostora u kulturnom i političkom 
životu, koja je još više maha uzela slomom mađarske revolucije 1848. i sklapanjem 
Austro-ugarske nagodbe 1867. godine. Otpor mađarizaciji rezultirao je buđenjem 
nacionalne svijesti i na širem južnoslavenskom prostoru, što je poznato kao razdoblje 
nacionalnih preporoda. A. Šarčević je uz Ivana Antunovića i druge ugledne Bunjevce 

4 U idućem poglavlju podrobnije ću se baviti ovom temom.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:17



172 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

bio jedan od nositelja preporodnih ideja u Bunjevaca. Kao izraz otpora mađarizaciji u 
tom razdoblju bila je izražena i tendencija zbližavanja Hrvata i Srba. Kod Bunjevaca 
prevladava hrvatska orijentiranost u okviru programa južnoslavenskog narodnog jedin-
stva (Bogdanov 1956:307-308). Kroz čitavo razdoblje bunjevačkog preporoda, koje 
traje od sredine 19. stoljeća pa sve do sloma Kraljevine Jugoslavije, mijenjao se njegov 
predznak, ovisno o političkim prilikama u to burno vrijeme. Vidjeli smo kakav je pred-
znak preporod imao u vrijeme mađarizacije.

Naprijed navedeni primjeri ukazuju da je od osnivanja Kraljevine SHS u dvade-
setim godinama pa sve do tridesetih godina postojala jače izražena težnja za srbizaci-
jom Hrvata. U etnografskom pregledu Vojvodine iz tog razdoblja R. Simonović tvrdi 
da su Bunjevci i Šokci silom pokatoličeni Srbi (1924:13-16). Ta je ideja opstala i u 
kasnijem razdoblju. U pregledu povijesti Srba u Vojvodini D. Popović navodi da je 
austrijska vojska 1687. godine u sjevernoj Bačkoj naišla na katoličke Srbe te da je tako 
bilo napisano u zvaničnom izvještaju. Zanimljivo je da taj zvanični izvještaj nije dan na 
uvid, kao dokument koji bi poslužio kao dokaz za tu tvrdnju (Popović 1957:108). Na 
tragu tih nastojanja je i knjiga srpskog etnologa J. Erdeljanovića O poreklu Bunjevaca 
iz 1930. godine, koja u završnom dijelu kao jedan od zaključaka sadrži saznanje da su 
Bunjevci Srbi katoličke vjere. Ova je knjiga značajan etnološki doprinos poznavanju 
ove hrvatske etničke skupine, međutim, ta Erdeljanovićeva tvrdnja nije niti potkri-
jepljena niti argumentirana, a etnološka studija koja tom zaključku prethodi ne daje 
nikakvu osnovu, a kamoli dokaz za takvu tvrdnju (Erdeljanović 1930:394).

3.8.5. Etnièke promjene u Vojvodini u kontekstu velikosrpske ideologije

Pokušaj posrbljivanja Bunjevaca, kao i Šokaca, dviju najviše zastupljenih hrvatskih 
skupina u Vojvodini, izraz je velikosrpske politike koja je po osnivanju Kraljevine 
SHS uskoro pokazala svoje pravo lice. Zanimljivo je naglasiti da je tu tendenciju oštro 
osudio vojvođanski Srbin Vasa Stajić, koji je u doba najveće diktature ustao u obranu 
bunjevačkih Hrvata (Bogdanov 1956:309). Valja istaknuti da većini vojvođanskih 
Srba, kao starosjediocima Vojvodine, nisu bliske takve i slične velikosrpske ideje.

Da bi se utvrdili korijeni velikosrpske ideologije i razumjele naznačene tendencije 
posrbljivanja Hrvata u Vojvodini, valja se ponovno nakratko osvrnuti na 19. stoljeće. 
Velikosrpska koncepcija državnog uređenja južnoslavenskog prostora zasniva se na doku-
mentu M. Garašanina Načertanije (iz 1844. godine), sustavno izrađenom programu 
srpske politike kojim je on dao osnove veliko-srpskoj politici ujedinjenja kojih će se konzer-
vativni politički krugovi u Srbiji držati sve do 1941. godine (Šidak 1973:70; Čubrilović 
1958:176). Na taj je način srpski nacionalni preporod bio u suprotnosti s hrvatskim, 
utjelovljenim u ilirskom pokretu Ljudevita Gaja, koji se zasnivao na ideji potpune ravno-
pravnosti među pojedinim južnoslavenskim narodima (Šidak 1973:104). Dakle, bitna je 
razlika u koncepciji Gaja i Garašanina u tome da je po Garašaninu, umjesto ravnopravne 
zajednice južnih Slavena, ona trebala biti obnovljeno Dušanovo carstvo.5

5  Više pojedinosti o Načertaniju M. Garašanina vidi u: Čubrilović 1958:159-195; Valentić 1961:128- 
-137; Stančić 1968-1969:179-196; Šidak 1973. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:17



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 173

Pr
ilo

g 
11

. P
op

is 
sta

no
vn

išt
va

 3
1.

 0
3.

 1
93

1.
 g

od
in

e p
o 

jez
ik

u.
 P

re
m

a:
 Ž

er
ja

vi
ć 1

98
9:

15
0;

 ta
be

la
 1

.1
3.

So
cij

ali
sti

čk
a 

rep
ub

lik
a

fo
rm

ira
na

 iz
uk

up
no

srp
sk

o-
-h

rv
ats

ki
slo

ve
n-

sk
i

če
ho

-
slo

va
čk

i
po

ljs
ki

ru
sk

i
bu

ga
rsk

i
ru

m
un

j-
sk

i
m

ađ
ar

sk
i

nj
em

ač
ki

tal
ija

n-
sk

i
alb

an
-

sk
i

tu
rsk

i
jev

rej
sk

i 
ro

m
sk

i
os

tal
i

D
un

av
sk

e 
ba

no
vin

e:
   

Ba
čk

a,
   

Ba
na

t
1.

34
5.

14
3

54
6.

38
0

2.
04

9
50

.5
89

28
1

21
.1

37
3.

27
5

62
.5

09
36

2.
64

4
28

5.
68

1
11

3
43

4
21

6
2.

08
3

6.
50

2
28

4

   
Sr

ije
m

24
8.

19
2

18
3.

03
4

59
1

12
.0

96
52

2.
68

2
13

0
10

2
11

.0
54

39
.2

61
25

21
38

11
2

1.
40

5
15

Pa
nč

ev
o 

iz 
Be

og
rad

a
 2

2.
08

9
11

.0
65

42
35

3
9

54
9

66
20

9
1.

70
3

7.
91

7
4

48
9

9
76

35

D
rin

sk
e 

ba
no

vin
e

8.
63

3
8.

63
3

-
-

-
-

-
-

-
-

-
-

-
-

-
-

UK
UP

N
O

1.
62

4.
05

8
74

9.
11

2
2.

68
2

63
.0

18
34

2
24

.4
31

3.
47

1
62

.8
20

37
5.

40
1

33
2.

85
9

14
2

50
3

26
3

2.
20

4
7.

98
3

33
4

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:18



174 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Dokument Načertanije objavljen je 1844. godine, ali je javnost s njime upoznata prvi 
put 1906. godine (Valentić 1961:128). Na ovim idejama izgradit će se poslije ujedinjenja 
stara Jugoslavija 1918. godine. Bunjevci u to vrijeme nisu svjesni tih srpskih tendencija, 
a u savezu sa Srbima vidjeli su mogućnost slamanja mađarske hegemonije. Velikosrpske 
aspiracije došle su javno do izražaja već u dvadesetim godinama. Stoga je bunjevački 
preporod isticanjem svojega hrvatskog nacionalnog bića u drugoj polovici jugoslavenske 
zajednice pred njen slom dobio drugačiji predznak (Sekulić 1986:107-109).

Rezultati naseljavanja Vojvodine između dvaju ratova vidljivi su iz popisa stano-
vništva 1931. godine: 37.9% Srba, 23.0% Mađara, 20.5% Nijemaca, 8.2% Hrvata i 
ostalih 10% (Žuljić 1989:109, 118; Žerjavić 1989:251). Predratnim popisom stano-
vništva nije obuhvaćena nacionalna pripadnost, već su se navodili samo jezik i vjeroi-
spovijest. Prilažem tabelarni prikaz stanja prema popisu stanovništva 1931. godine na 
osnovi tih kriterija te tabelu u kojoj se primjenjuje metoda izračunavanja narodnosti 
na osnovi srpsko-hrvatskog jezika i vjere (prilozi 11, 12 i 13). 

Prilog 12. Popis stanovništva 31. 03. 1931. godine po vjeri. Prema: Žerjavić 1989:152; tabela 1.13a.

Iz banovine ukupno pravoslavni katolici evangelici muslimani jevreji ostali

Dunavske 
banovine:

   Bačka, Banat 1.345.127 517.911 670.725 137.536 1.292 17.086 577

   Srijem 248.192 154.536 70.235 22.594 174 617 16

Pančevo iz 
Beograda 22.096 11.239 6.947 3.196 146 523 55

Drinske 
banovine 8.633 8.509 109 - 15 - -

Ukupno 1.624.048 692.215 748.006 163.326 1.627 18.226 648

Prilog 13. Izračunavanje narodnosti iz srpsko-hrvatskog jezika i vjere. Prema: Žerjavić 1989:152; tabela 1.13b.

Ukupno pravoslavni
692.215

Ukupno srpsko-hrvatski 
jezik 749.112

Odbijeni: Odbijeni:

Rusi i Ukrajinci 24.431 Srbi 601.493

Bugari 3.471 Muslimani 1.627

Rumunji 62.820 90.722 Albanci i Turci 766 766

Srbi 601.492 Jevreji: 18.226

Po jeziku 2.204 16.022

Hrvati

618.376

130.736

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:18



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 175

Za 1921. godinu podaci se odnose na Srbe i Hrvate zajedno te na Čehe i Slovake, 
dakle, prema kriteriju jezične pripadnosti (za to razdoblje nije izračunat broj pojedina-
čnih narodnosti kombinacijom podataka o vjeri i jeziku). Od većinskih naroda bilo je 
u to vrijeme: Srba i Hrvata 654.265, Mađara 369.852, Nijemaca 334.146, Rumunja 
67.695, Čeha i Slovaka 57.606 itd. (Žerjavić 1989:218). Uočljiva je glavna promjena 
u odnosu na ranije razdoblje: osnivanjem Kraljevine Jugoslavije uz pomoć kolonizacije 
Srbi su postali najbrojniji narod u Vojvodini.6

3.8.6. Nacionalni karakter kolonizacije Vojvodine nakon Drugoga 
svjetskog rata

Tijekom Drugoga svjetskog rata, na kraju rata i u poratnim godinama do 1948. godi-
ne dolazi do daljnjih etničkih promjena u Vojvodini. Znatan udio u tim promjenama 
svakako čine demografski i ratni gubici (Žerjavić 1989:23, 142; prilog 14).7

Ukupni demografski gubici u Vojvodini iznose 22.4%, što je daleko najveći broj 
u postocima za čitav prostor bivše Jugoslavije, a najvećim se dijelom oni tiču iselje-
nih Nijemaca. Činjenica je da je povijest Nijemaca potkraj Drugoga svjetskog rata u 

6 Zanimljiv je podatak da je Hrvata Bunjevaca između dvaju ratova prema službenim podacima bilo 
93.000, a prema privatnim statistikama oko 180.000 (Sekulić 1986:21). Šteta je što se taj podatak ne 
može provjeriti.

7 Podaci predočuju da su ukupni demografski gubici stanovništva u Vojvodini najveći u Nijemaca (uku-
pno 312.000), potom u Srba (52.000), Židova (18.000), Hrvata (11.000) te Mađara (7.000).

Prilog 14. Kretanje stanovništva i demografski gubici (u tisućama). Prema: Žerjavić 1989:45; tabela 23.

Narodnost
1931.
popis

Izračunato
1941.

Izračunato
1948.

1948.
popis

Razlika Migracije Asimilacija
Demografski  

gubici
Srbi 601 650 683 841 +158 +199 +11 -52
Hrvati 131 140 146 134 -12 -1 - -11
Slovenci 3 3 3 7 +4 +4 - -
Crnogorci ? ? ? 31 +31 +31 - -
Makedonci ? ? ? 9 +9 +9 - -
Muslimani 1 1 1 1 - - - -
Čehoslovaci 61 68 76 76 - - - -
Poljaci 1 1 1 1 - - - -
Rusi 24 26 27 27 - - - -
Bugari 3 3 4 4 - - - -
Rumunji/Vlasi 63 68 71 59 -12 - -8 -4
Mađari 375 395 408 429 +21 +21 +7 -7
Nijemci 333 347 354 32 -322 - -10 -312
Romi 8 9 9 8 -1 - - -1
Jevreji 18 19 20 2 -18 - - -18
Ostali 2 2 2 2 - - - -
UKUPNO 1.624 1.732 1.805 1.663 -142 +263 0 -405

Pretpostavljena je asimilacija: 8.000 Rumunja u Srbe i 3.000 Nijemaca u Srbe te 7.000 Nijemaca u Mađare.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:19



176 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

jugoslavenskoj historiografiji prešućivana i uporno preskakivana.8 Neusklađeni podaci 
na osnovi ratnih izvještaja i vrlo mali broj znanstvenih radova o broju evakuiranih i 
poginulih Nijemaca, tzv. folksdojčera, uopće u jesen 1944. godine, te oskudna arhiv-
ska građa čine poteškoće u pokušaju realnog sagledavanja egzodusa Nijemaca kao 
posljedice ratnih i poratnih zbivanja, no ostaje činjenica da su Nijemci gotovo istri-
jebljeni s prostora bivše Jugoslavije, osobito Vojvodine, gdje je i obitavao najveći broj 
Nijemaca.9 B. Kočović u svojoj studiji Žrtve drugog svjetskog rata u Jugoslaviji pojedno-
stavljeno svodi veliki gubitak Nijemaca samo na masovnu emigraciju, no objašnjava-
jući posljedice zapaža: Opravdan ili ne, da li je taj progon, ekonomski sigurno negativan, 
pomogao da Vojvodina postane etnički srpska i da se jedna jaka manjina svede na vrlo 
neznatan broj – sve to možemo sebi da postavimo pitanje, pored još drugih mogućih, ali 
jedno je sigurno: partizani su sve to učinili da što veći broj folksdojčera napusti Jugoslaviju, 
ali što im nije ni malo smetalo da ubroje te demografske žrtve – u žrtve nacizma i fašizma 
(Kočović 1990:106).

Emigracijom Nijemaca bitno se mijenja etnička slika Vojvodine nakon rata.10 
Neposredno nakon rata provodi se u čitavoj Jugoslaviji, pa i u Vojvodini, agrarna 

reforma i kolonizacija posebnom uredbom o provođenju naseljavanja boraca u Voj-
vodinu i dodjeli 8 kj. obradive zemlje, kuće, gospodarskih objekata, a od svakog petog 
člana obitelji nadalje dodjeljuje se još po 0.5 kj. na svakog člana (Gaćeša 1984:114). 
Ovom poslijeratnom kolonizacijom u Vojvodinu je doseljeno 37.616 obitelji s 225.9-
69 osoba, što čini 13.56% ukupnog broja stanovništva Vojvodine u to vrijeme. Toliki 
broj doseljenika navodi N. Gaćešu da ustvrdi da je riječ o najmasovnije organiziranom 
naseljavanju od kraja 17. stoljeća do danas. Ističe pritom da je čudno da o nacionalnoj 
strukturi naseljeničkog stanovništva nema nikakvih podataka u poznatoj i raspoloživoj 
dokumentaciji, što bi trebalo značiti da je nacionalni aspekt kolonizacije bio zanema-
ren. Gaćeša smatra da tome nije tako, jer je utvrđivanje republičkih naseljeničkih kvota 
i naseljeničkih područja bilo najvjerojatnije zasnovano ne samo na političkim, nego 
i na nacionalnim obzorima i interesima (ibid. 364).11 Od koloniziranog stanovništva 
Vojvodine najbrojniji doseljenici su bili Srbi iz Bosne i Hercegovine i Hrvatske, dok 
su iz Crne Gore, Makedonije i Slovenije dolazili pretežno pripadnici matičnih naroda 

8 U svom prikazu povijesti i egzodusa Nijemaca A. Laušić se pita gdje su dokumenti o tome. U prvim 
danima 1941. godine u Vojvodini je bilo 343.000 Nijemaca (svaki peti stanovnik), a 1981. godine ih 
ima samo 3.800. Sličan primjer egzodusa nije zabilježen u povijesti ovoga podneblja (Laušić 1991: 
187). 

9 Za detaljniji uvid u tu problematiku vidi: Kočović 1990; Laušić 1991:183-192; Žerjavić 1989. 
10 Do pred rat još treća narodnost po brojnosti poslije Mađara, svedeni su na neznatnu manjinu 1948. 

godine (31.821), da bi njihov broj, uz neznatan porast do 1953. godine, u kasnijim godinama još više 
opadao (Statistički bilten br. 1295).

11 Premda u dokumentima o tome nema podataka, Gaćeša prema etničkom sastavu krajeva iz kojih je 
potjecala većina doseljenika, usporedbom nacionalne strukture Vojvodine uoči Drugoga svjetskog rata 
s podacima iz popisa stanovništva 1948. godine, daje sljedeći pregled nacionalne strukture naseljenog 
stanovništva u postocima: 71.97% Srba, 17.80% Crnogoraca, 5.31% Makedonaca, 3.17% Hrvata, 
0.93% Slovenaca, 0.82% Muslimana (Gaćeša 1984:347). 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:37:19



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 177

(Žuljić 1989:114; Žerjavić 1989:128; prilog 15; Maticka 1990:60-85). Neosporno je 
da je kolonizacija 1945. – 1948. godine učinila znatne pomake u etničkoj strukturi 
Vojvodine. Ponajviše se to tiče uvećanja srpskog etničkog elementa s 593.735 osoba 
1940. godine na 841.246 osoba 1948. godine (Gaćeša 1984:374). Ukupno uzevši, 
brojne migracije u razdoblju od 1918. do 1948. godine utjecale su na promjene naro-
dnosne strukture Vojvodine. Nakon iseljavanja Nijemaca i doseljavanja stanovništva 
iz južnoslavenskog etničkog prostora, Srbi su od najbrojnijeg postali – većinski narod 
(Žuljić 1989:114). Višenarodna struktura Vojvodine, ali i znatan broj srpskih (162.000) 
i crnogorskih (40.000) kolonista bitno su pridonijeli da bi se i po nacionalnom sastavu 
opravdalo uklapanje Vojvodine u sastav Srbije (ibid. 119; Laušić 1991:190).

Značajnu i zanimljivu ulogu u kolonizaciji Vojvodine imao je ministar koloniza-
cije Sreten Vukosavljević. Pažnju zaslužuje isticanje nekih od njegovih ideja u vezi s 
etničkim kriterijem pri naseljavanju Vojvodine. Vukosavljević je predlagao djelomično 
preseljenje stanovništva u Mađarsku, oko 80.000 Mađara iz sjeverne Bačke i Banata 
u obliku razmjene stanovništva za 20.000 Hrvata i 6.500 Srba iz Mađarske, a radi 
poboljšanja nacionalne strukture (Gaćeša 1984:119; Petranović 1969:404). Prijedlog 
je sračunat na popunjavanje prostora Vojvodine srpskim elementom i polazi od nepovere-
nja prema Mađarima, a u skladu je sa Staljinovom suglasnošću da se Mađari isele iz 
Slovačke. Bio je to izraz straha od mađarizacije Vojvodine i od mađarskih pretenzija 
na te krajeve po etničkom načelu. Vukosavljević je čak bio spreman dijelove Bačke 
i Banata dati Mađarskoj, ako se Mađarska obveže da će preuzeti 200.000 Mađara 
iz Vojvodine i graničnih većinskih mađarskih kotara. Bio je protiv nekih inicijativa 
da se iz Vojvodine izluče bunjevački krajevi i kotari s mađarskom većinom i priključe 
Hrvatskoj. Predlagao je i razmjenu jugoslovenskog življa u Rumunjskoj za Rumunje u 
Banatu, a davao je inicijativu za iseljavanje 80.000 Čeha i Slovaka iz Jugoslavije, te 
grupe od desetak tisuća Poljaka (Petranović 1969:404-406). Naznačene ideje ministra 
za kolonizaciju jasan su pokazatelj najvažnijih ciljeva kolonizacije Vojvodine. Nastale 
etničke promjene, i pored toga što neke od Vukosavljevićevih ideja ipak nisu provede-
ne, pokazale su da je postavljeni cilj i ostvaren.

Prilog 15. Migracije kolonista u Vojvodinu (u tisućama). Prema: Žerjavić 1989:31; tabela 15.

Iz Srbi Hrvati Slovenci Crnogorci Makedonci Ukupno

Bosne i Hercegovine 84 2 - - - 86

Crne Gore 6 - - 31 - 37

Hrvatske 50 3 - - - 53

Makedonije 1 - - - 9 10

Slovenije - - 2 - - 2

Srbije van pokrajina 38 - - - - 38

Ukupno 179 5 2 31 9 226

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:19



178 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U svakom slučaju, višenarodna struktura i prevladavajuća srpska komponenta, 
bila je osnova za ustavno konstituiranje Vojvodine kao autonomne pokrajine unutar 
Srbije. Nijemci su gotovo zbrisani s ovih prostora, nešto više ima ih samo u općinama 
te gradovima Novom Sadu, Pančevu, Somboru i Vršcu (Petrović 1973:100). Ostali 
starosjedioci ostali su na svojim sjedištima, uz priljev pretežno srpskog koloniziranog 
stanovništva na gotovo čitav prostor Vojvodine, osobito na napuštena njemačka kući-
šta, te crnogorskoga na prostore općina Vrbas, Kula i Mali Iđoš u Bačkoj (ibid. 98, 
100; Žuljić 1989:119-120; prilozi 16 i 17).

Prilog 16. Promjene narodnosne strukture Vojvodine1 u razdoblju od 1931.2 do 1981. godine. Prema: 
Žuljić 1989:118; tabela 44.

           Područje

Narodnost Bačka3 Banat Srijem4 Ukupno

1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981.

Broj stanovnika

Srbi 191.514 451.169 266.101 424.768 159.833 231.441 617.448 1.107.378

Hrvati 92.004 76.329 8.714 6.368 32.305 26.506 133.023 109.203

Madžari 268.714 288.599 95.831 90.465 9.507 6.292 374.052 385.356

Nijemci 173.158 2.095 120.541 1.413 39.502 300 333.201 3.808

Rumunji 1.012 3.717 62.365 43.474 67 98 63.444 47.289

Ostali 58.494 219.967 32.004 106.197 17.317 55.574 107.815 381.7385

Ukupno 784.896  1.041.876 585.556 672.685 258.531 320.211 1.628.983 2.034.772

           Područje

Narodnost Bačka3 Banat Srijem4 Ukupno

1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981. 1931. 1981.
Broj stanovnika

Srbi 24.40 43.30 45.44 63.14 61.82 72.28 37.90 54.42
Hrvati 11.72 7.33 1.49 0.95 12.50 8.28 8.17 5.37
Madžari 34.24 27.70 16.37 13.45 3.68 1.96 22.96 18.94
Nijemci 22.06 0.20 20.59 0.21 15.28 0.09 20.46 0.19
Rumunji 0.13 0.36 10.65 6.46 0.02 0.03 3.89 2.32
Ostali 7.45 21.11 5.46 15.79 6.70 17.36 6.62 18.76

Ukupno 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00 100.00

1 Razgraničenje Vojvodine za 1931. se u manjoj mjeri razlikuje od razgraničenja SAP Vojvodine 1981. i to na iločko-
šidskom,  zemunskom i pančevačkom području.

2 Podaci o brojnosti pripadnika pojedinih naroda u 1931. su izračunati na osnovi podataka popisa stanovništva 1931. 
o vjeri i materinjem jeziku. Za 1981. rezultat popisa stanovništva. 

3 U Bačku je uključeno područje Petrovaradina.
4 U podacima za 1981. u Srijem je uključeno područje Mačvanske Mitrovice.
5 Od toga broja 167.217 otpada na narodnosno neopredjeljene Jugoslavene. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:20



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 179

Novi doseljenici, osim jačanja srpskog etničkog elementa u Vojvodini, jačali su i 
političke pozicije novih vladajućih snaga. Kolonisti su bili nositelji ideja o zadružnoj 
obradi zemlje, njihovim dolaskom jačaju partijske organizacije u Vojvodini, a vlast 
dobiva nove kadrove; na taj način stvara se nepovjerenje između došljaka i starosjedi-
laca jer je nesposobnost došljaka za fizički rad pogodovala politici kolektivnog obra-
đivanja zemlje, što je bilo strano starosjedilačkom odnosu prema obrađivanju zemlje i 
njihovu mentalitetu (Petranović 1969:403; Maticka 1990:84).

Prilog 17. Udio stanovništva srpske narodnosti po srezovima sjeveroistočne Jugoslavije (1931.) odnosno 
po općinama SAP Vojvodine (1981.) 1931. i 1981. godine. Prema: Žuljić 1989:120; slika 23.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:37:22



180 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Razmatrajući ovdje problematiku etničkih promjena u strukturi stanovništva 
Vojvodine, u prvom redu sam se dotakla migracija širih razmjera, jer tek su one, pored 
ratnih žrtava, mogle jače poremetiti interetničku strukturu stanovništva. Naravno da i 
demografski činitelji, stope nataliteta i mortaliteta čine stanovite pomake u tom pogle-
du, no oni ne mogu imati bitan utjecaj na etničke promjene, tim više što je prirodni 
porast stanovništva u Vojvodini nizak, među najnižima na prostoru bivše Jugoslavije 
(Žuljić 1989:119). Analiza demografskog razvitka Vojvodine nakon Drugoga svjet-
skog rata pokazala je ukupan porast broja stanovnika u Vojvodini, a opći trend eko-
nomske emigracije krajem šezdesetih godina odrazio se i ovdje, što je za Vojvodinu 
kvalitativno nova pojava, jer je njeno svojstvo da privlači doseljavanje novog stano-
vništva (Petrović 1973).

Usporedbom podataka iz popisa stanovništva 1931. i iz 1981. godine, razmjeri 
nastalih etničkih promjena dolaze do punog izražaja (Žuljić 1989:118, 120; prilozi 16 
i 17). Recipročno rapidnom padu broja Nijemaca u Vojvodini, uočljiv je visok i nepre-
stani porast Srba, dok su ostali jače zastupljeni etnički elementi – Mađari i Hrvati u 
postupnom opadanju. Već smo spominjali da su Mađari do stvaranja Jugoslavije 1918. 
godine postali opasan etnički element jer su imali znatan udio u postotku stanovništva 
Vojvodine, a u prethodnom razdoblju bili su većinski narod. Odnos prema Hrvatima 
nije bio tako jasno i javno uočljiv, jer su Hrvati kao južnoslovenski element bili potre-
bni za nacionalnu konsolidaciju Vojvodine i suzbijanje mađarske nadmoći u to vrije-
me. Postotak Hrvata se već prvim kolonizacijama u staroj Jugoslaviji u odnosu prema 
Srbima počeo smanjivati, te ih se i na taj način postupno neutraliziralo. Veoma brzo 
se počela ispoljavati tendencija posrbljivanja vojvođanskih Hrvata, o čemu je ranije 
bilo riječi. Za Drugoga svjetskog rata Vojvodina je nakratko ponovno pod mađarskom 
vlašću. Nakon rata, kada je i javno bila osuđivana velikosrpska hegemonistička politi-
ka od strane novih vlasti, također se govorilo o južnoslavenskoj komponenti, premda 
je i nova kolonizacija, kao i prethodna, imala srpski karakter. Premda je glavni priljev 
srpskog etničkog elementa u Vojvodini završen poratnom kolonizacijom te je srpski 
narod ovdje postao natpolovično većinski, taj se trend u znatno manjim razmjerima 
nastavljao sve do 1991. godine, što se može pratiti na osnovi popisa stanovništva 
(Statistički bilten br. 1295; prilozi 18a i 18b).12

Premda sam u uvodu naglasila da su mogućnosti za objektivno sagledavanje etni-
čkih promjena u Vojvodini nakon raspada Jugoslavije otežane, ipak postoje određeni 
pokazatelji. Iz današnjeg kuta gledanja već su puno jasnije velikosrpske tendencije posr-
bljivanja Hrvata u Vojvodini između dvaju ratova. Ta su nastojanja nakon Drugoga 
svjetskog rata zataškana proklamiranim bratstvom i jedinstvom, da bi se ponovnim 
buđenjem velikosrpske ideje krajem osamdesetih godina nastavila. Sam popis stano-
vništva Vojvodine iz 1991. godine indirektno to pokazuje. U tom su popisu dodane 

12 Podaci iz popisa stanovništva 1991. godine dodani su uz podatke iz ostalih popisa stanovništva od 
1948. godine nadalje (u Hrvatskoj nije dostupna lista s konačnim rezultatima popisa stanovništva 
1991. godine za Vojvodinu) radi mogućnosti usporedbe nastalih promjena u brojčanoj zastupljenosti 
pojedinih naroda, zaključno s prijelomnom 1991. godinom.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:37:22



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 181

Prilog 18a. Stanovništvo Vojvodine prema nacionalnom sastavu 1948., 1953., 1961., 1971., 1981. (uz dodatak 
podataka za 1991.). Prema: Statistički bilten br. 1295:17-19; Statistički bilten br. 1934:32-33, 40-41.

1948. 1953. 1961. 1971. 1981. 1991.

Ukupno 1.663.212
Socijalistička

1.712.619
Autonomna 

1.854.965
Pokrajina

1.952.533
Vojvodina

2.034.772 2.012.517
Nacionalno se izjasnili
 
Crnogorci 30.589 30.561 34.782 36.416 43.304 44.721
Hrvati 134.232 128.054 145.341 138.561 109.203 74.226
Makedonci 9.090 11.689 15.190 16.527 18.897 16.641
Muslimani1 1.050 10.537 1.630 3.491 4.930 6.079
Slovenci 7.223 6.025 5.633 4.639 3.456 2.563
Srbi 841.246 874.346 1.017.717 1.089.132 1.107.378 1.151.353
Albanci 480 965 1.994 3.086 3.812 2.959
Austrijanci ...2 69 48 38 88 ...
Bugari 3.501 3.706 3.852 3.745 2.525 ...
Česi 3.976 3.480 3.086 2.771 2.012 ...
Grci ...2 451 396 296 340 ...
Talijani 192 196 214 211 146 ...
Jevreji ...2 893 735 513 279 ...
Madžari 428.932 435.345 442.561 423.866 385.356 340.946
Nijemci 31.821 35.290 11.432 7.243 3.808 ...
Poljaci ...2 749 825 704 596 ...
Romi 7.585 11.525 3.812 7.760 19.693 24.895
Rumunji 59.263 57.236 57.259 52.987 47.289 38.832
Rusi 5.148 3.318 3.009 2.082 1.046 ...
Rusini3 22.083 23.043 24.548 20.109 19.305 17.887
Slovaci 72.032 73.460 73.830 72.795 69.549 63.941
Turci 76 388 953 241 195 ...
Ukrajinci3 ... ... ... 5.006 5.001 ...
Vlasi ... 25 37 66 57 ...
Ostali 4.693 609 997 699 11.101 15.398

Nisu se nacionalno 
izjasnili 
Nisu se izjasnili ni 
opredelili prema čl. 
170 Ustava SFRJ

... ... ... 1.025 3.361 11.317

Izjasnili se kao 
Jugosloveni ... ... 3.174 46.928 167.215 168.859

Izjasnili se u smislu 
regionalne pripadnosti ... ... ... 5.255 1.643 2.516

Nepoznato ...4 659 2.410 6.341 3.187 5.966

1 U rezultatima ranijih popisa iskazivani su pod različitim nazivima, i to: 1948. godine kao “Neopredeljeni 
muslimani”, 1953. godine kao “Jugosloveni neopredeljeni”, 1961. kao “Muslimani (etnička pripa-
dnost)”, a 1971. godine kao “Muslimani u smislu narodnosti”. Detaljnije o ovim promenama videti u 
Metodološkim objašnjenjima u knjigama ranijih popisa.

2 Uključeni u “Ostale”.
3 Do popisa 1971. godine, Ukrajinci su uključeni u Rusine.
4 Uključeno u “Ostale”.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:37:23



182 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Prilog 18b. Stanovništvo Vojvodine prema nacionalnom sastavu 1948., 1953., 1961., 1971., 1981. (uz dodatak 
podataka za 1991.). Prema: Statistički bilten br. 1295:17-19; Statistički bilten br. 1934:32-33, 40-41. 

1948. 1953. 1961. 1971. 1981. 1991.

Ukupno 100.0
Socijalistička

100.0
Autonomna

100.0
Pokrajina

100.0
Vojvodina

100.0 100.0
Nacionalno se izjasnili
Crnogorci 1.8 1.8 1.9 1.9 2.1 2.2
Hrvati 8.1 7.5 7.8 7.1 5.4 3.7
Makedonci 0.6 0.7 0.8 0.8 0.9 0.8
Muslimani1 0.1 0.6 0.1 0.2 0.2 0.3
Slovenci 0.4 0.4 0.3 0.2 0.2 0.1
Srbi 50.6 51.1 54.9 55.8 54.4 57.3
Albanci 0.0 0.1 0.1 0.2 0.2 0.1
Austrijanci ...2 0.0 0.0 0.0 0.0 ...
Bugari 0.2 0.2 0.2 0.2 0.1 ...
Česi 0.2 0.2 0.2 0.1 0.1 ...
Grci ...2 0.0 0.0 0.0 0.0 ...
Talijani 0.0 0.0 0.0 0.0 0.0 ...
Jevreji ...2 0.1 0.0 0.0 0.0 ...
Madžari 25.8 25.4 23.9 21.7 18.9 16.9
Nijemci 1.9 2.1 0.6 0.4 0.2 ...
Poljaci ...2 0.0 0.0 0.0 0.0 ...
Romi 0.5 0.7 0.2 0.4 1.0 1.2
Rumunji 3.6 3.3 3.1 2.7 2.3 1.9
Rusi 0.3 0.2 0.2 0.1 0.1 ...
Rusini3 1.3 1.3 1.3 1.0 0.9 0.9
Slovaci 4.3 4.3 4.0 3.7 3.4 3.2
Turci 0.0 0.0 0.1 0.0 0.0 ...
Ukrajinci3 ... ... ... 0.3 0.2 ...
Vlasi ... 0.0 0.0 0.0 0.0 ...
Ostali 0.3 0.0 0.0 0.0 0.5 0.8

Nisu se nacionalno 
izjasnili
Nisu se izjasnili ni 
opredelili prema čl. 
170 Ustava SFRJ

... ... ... 0.1 0.2 0.6

Izjasnili se kao 
Jugosloveni ... ... 0.2 2.4 8.2 8.4

Izjasnili se u smislu 
regionalne pripadnosti ... ... ... 0.3 0.1 0.1

Nepoznato ...4 0.0 0.1 0.3 0.2 0.3

1 U rezultatima ranijih popisa iskazivani su pod različitim nazivima, i to: 1948. godine kao “Neopredeljeni musli-
mani”, 1953. godine kao “Jugosloveni neopredeljeni”, 1961. kao “Muslimani (etnička pripadnost)”, a 
1971. godine kao “Muslimani u smislu narodnosti”. Detaljnije o ovim promenama videti u Metodološkim objašnje-
njima u knjigama ranijih popisa.

2 Uključeni u “Ostale”.
3 Do popisa 1971. godine, Ukrajinci su uključeni u Rusine.
4 Uključeno u “Ostale”.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:37:23



Baèki Bunjevci u kontekstu etnièkih promjena tijekom 20. stoljeæa 183

dvije nove kategorije koje bi trebale izražavati nacionalnu pripadnost: Bunjevci i Šokci. 
Riječ je o tradicijski usvojenim nazivima koji označavaju dvije hrvatske etničke grupe 
koje su u Vojvodini starosjedilačko stanovništvo. Takvi se nazivi ne mogu koristiti kao 
oznaka za nacionalnu pripadnost. Njihova upotreba u tom značenju jasan je pokaza-
telj srpskih težnji, posebno ako se imaju u vidu slični pokušaji, ali drugim sredstvima, 
u međuratnom razdoblju. Ako se zbroje kategorije Hrvati, Bunjevci i Šokci, dobije 
se tek nešto manji broj popisanih Hrvata iz 1981. godine (Statistički bilten br. 1295 
i 1934; prilozi 18a i 18b). To nije jedini način reduciranja broja Hrvata u Vojvodini. 
Usporedno s ratom u Hrvatskoj i Bosni i Hercegovini, Vojvodinu je napustio znatan 
broj njezinoga stanovništva (nakon popisa stanovništva 1991. godine). Prema procjeni 
Zajednice prognanih i izbjeglih osoba iz Vojvodine u Zagrebu, s tih je prostora 1991. 
i 1992. godine raseljeno oko 35.000 Hrvata i 50.000 Mađara. I druge narodnosti, 
pa i Srbi starosjedioci, napuštaju Vojvodinu, no razmjere njihova učešća u broju rase-
ljenih osoba zasad nije moguće utvrditi. Zajednica ima oko 15.000 dokumentiranih 
slučajeva, s izjavama prognanika o razlozima zbog kojih su napustili svoje kućište. U 
početku je taj proces tekao stihijski, tako da se nije vodila evidencija o prognanim 
osobama, a dio ih je prešao u Mađarsku. Iz tih izjava kao najčešći razlozi napuštanja 
kućišta uočljivi su: razni oblici fizičkog nasilja, prijetnje, protjerivanja pod prisilom 
napuštanja u roku od 48 sati uz prijetnje ubojstvima, uništavanje imovine, podme-
tanje bombi u kuće i dvorišta, crkve, zastrašivanje od strane neregularnih ekstremnih 
grupa i mnogi drugi razlozi. Dobar dio stanovništva, pretežno mlađe osobe, pobjegao 
je zbog prisilne mobilizacije, prvenstveno u Mađarsku. Najjači pritisak na Hrvate bio 
je u pokrajini Srijem.13

3.8.7. Umjesto zakljuèka

Umjesto zaključka o etničkim promjenama u Vojvodini od osnivanja Kraljevine Jugo-
slavije do danas, navest ću jedan ulomak A. Lebla u kojem se sažima razdoblje između 
dvaju svjetskih ratova u Vojvodini, a ujedno iskazuje bit i specifičnost Vojvodine “odo-
zdo”, bez obzira na sve utjecaje “odozgo”: To je trajalo do 1918. Naprotiv, od tada pa 
do 1941. sličan državni element dolazio je u Vojvodinu s juga, mahom iz Srbije, on je bio 
agent velikosrpske hegemonističke politike, centralne i centralističke reakcije, nosilac ujedno 
i državnog i privatnog terora na liniji velikosrpstva, antimanjinskog šovinizma i protiv 
svega što je bilo napredno. Tako se razvijao izvestan mentalitet već, možda, od Bahovog 
sistema, a možda i od ranije, u Vojvodini, koji je bio uperen protiv svega onoga što nije 
domaće: vojvođansko, što dolazi odozgo sa strane države (...) sami naši narodi – odozdo 
– nikada nisu osećali spontanu uzajamnu mržnju. Naprotiv, ukoliko je došlo do toga, a 
toga je bilo prilično, pa ponekad čak i do istrebljenja, ova je mržnja bila posejana planski, 
a nikada nije bila samonikla pojava. Narodi se ne mrze (1962:28-29).

13 Godine 1998. službeni naziv Zajednice postaje Udruga protjeranih Hrvata iz Srijema, Bačke i Banata. 
Osnovne djelatnosti Zajednice su: informiranje javnosti o Vojvodini općenito, posebno o tamošnjem 
stanju građanskih manjina, rješavanje egzistencijalnih problema doseljene populacije, njegovanje 
njihove kulturne baštine te promicanje gospodarskih i političkih interesa vojvođanskih migranata u 
Hrvatskoj (Čapo Žmegač 2001:187-189). 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   17 31.1.2007   15:37:23



184 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Zadnja rečenica iz navedenog ulomka osobito je važna za razumijevanje mentalite-
ta Vojvodine. To je njezino osobito svojstvo, kao najraznorodnijeg područja po nacio-
nalnom sastavu stanovništva u bivšoj Jugoslaviji. Narodi koji u njoj žive međusobno se 
ne mrze. I pored svih raznovrsnih intervencija odozgo, koje su rezultirale promjenama 
u nacionalnim strukturama Vojvodine (bolje reći u njihovu omjeru), one nisu uspjele 
razbiti sve pozitivne domete njenoga etničkog pluralizma. Svakodnevni život naroda 
u Vojvodini protjecao je bez međusobnih sukoba i u tolerantnom odnosu pripadnika 
jedne narodnosti prema pripadnicima druge, uz istovremeno njegovanje vlastitoga 
kulturnog i etničkog identiteta. Tolerancija i uvažavanje susjeda druge narodnosti 
osobita je odlika starosjedilačkog sloja stanovništva koje na ovim prostorima živi zaje-
dno više stoljeća. A. Lebl nadalje daje i zanimljivu ilustraciju te odlike na primjeru iz 
vlastitog iskustva, koji on označava izrazom forma banatske učtivosti: Radi se o tome da 
u Banatu, tako i na jugu, gde se govore četiri jezika, ako se sastaju u društvu članovi svih 
ovih naroda, to onda i govore na četiri jezika, i to tako da niko ne govori svojim mate-
rinjim jezikom, već se svaki obraća svome sabesedniku na njegovom materinjem jeziku: 
Srbin, recimo Mađaru govori mađarski, a Mađar Srbinu obraća se na srpskom jeziku. Isto 
čine i svi ostali. To je stara banatska tradicija (Lebl 1962:29).14

Odnos starosjedilaca prema novom doseljenom koloniziranom stanovništvu nakon 
Drugoga svjetskog rata je u početku bio podozriv i sumnjičav. Razne kulture koje su u 
Vojvodinu pristizale, osim što su donosile razne narode u etničkom i političkom smi-
slu, donosile su i nove elemente, s jedne strane srednjoeuropske, a s druge orijental-
no-balkanske, elemente ovdje već prerasle patrijarhalnosti (Lebl 1962:30; Milutinović 
1962:43). Kao i u ranijim razdobljima, započelo je pozitivno djelovanje vojvođanskog 
načina života na te nove, drugačije elemente. Međutim, novi stanovnici Vojvodine 
samo su se jednim dijelom postupno uklopili u vojvođanski kulturni kontekst, koji 
bismo mogli označiti integracijom različitih etnokulturnih i etnoloških osobina, svo-
jevrsnim vojvođanskim sindromom. Kulturni sraz ipak je bio prevelik da bi ga se u kra-
tko vrijeme u potpunosti moglo premostiti. Njegove posljedice došle su do izražaja u 
vrijeme ratnih zbivanja koja su uzrokovala raspad SFRJ.

I pored činjenice što su u ratno i poratno vrijeme živjeli pod prijetnjom iseljava-
nja i drugih oblika represije, Hrvati Bunjevci u svojim središtima Subotici i Somboru 
uglavnom su ustrajali u svojoj nakani – ostati “svoji na svome”. Tako, primjerice, u 
Subotici i drugim bunjevačkim središtima kontinuirano održavaju svoj tradicionalni 
završni žetveni običaj dužijancu ili dužionicu. Običaj, kojim se na svakom gospodar-
stvu proslavljao završetak žetve, počeo se od 1911. godine javno proslavljati; nekada 
se to činilo zadnje nedjelje u srpnju ili prve nedjelje u kolovozu, a od 1940. godine 
nadalje na blagdan Velike Gospe (15. kolovoza) (Sekulić 1986:371; Vojnić Hajduk et 
al. 2006). Ova javna manifestacija njihovoga tradicijskog naslijeđa jedan je od izraza 
ustrajnosti u iskazivanju etnokulturnog identiteta i integriteta na području Bačke una-
toč različitim pritiscima kako u prošlosti, tako i u sadašnjosti.
14 Slično mogu potvrditi na osnovi vlastitoga iskustva. Živeći u većinskome mađarskom mjestu, još sam 

kao dijete naučila govoriti mađarski. Svakom Mađaru obraćala sam se na mađarskom jeziku. Bilo mi je 
neprirodno s njima razgovarati na njima stranom jeziku. Nisam to shvaćala kao obvezu, već sam uvijek 
spontano tako postupila. Čini se da je taj osebujan odnos prema tuđoj narodnosti svojstven vojvođan-
skom mentalitetu.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   18 31.1.2007   15:37:24



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 185

3.9. Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost 
hrvatskome narodu

3.9.1. Uvod

Kao što je to u prethodnom poglavlju prikazano, etnički sastav Vojvodine mijenjao 
se tijekom 20. stoljeća, osobito tijekom Drugoga svjetskog rata, na kraju rata i u 

poratnim godinama do 1948. godine, kada su Nijemci gotovo istrijebljeni na ovim pro-
storima. Vojvodina je kolonizirana i nakon Prvoga svjetskog rata. Još masovnija koloni-
zacija izvršena je nakon Drugoga svjetskog rata. Po iseljavanju Nijemaca i doseljavanju 
stanovništva iz južnoslavenskog etničkog prostora, Srbi su od najbrojnijeg postali većin-
ski narod (Žuljić 1989:119; Laušić 1991:190; ibid. 1993:94-96; Crkvenčić 1993:110-
-112; Černelić 1994 i dr). 

Nakon osnivanja Kraljevine SHS manipuliranje nacionalnom pripadnošću hrvat-
skih skupina Bunjevaca i Šokaca u Bačkoj došlo je do punog izražaja. Vojvođanski 
Srbin Vasa Stajić, primjerice, razotkriva karakter nove države: Neka se zapita naša 
omladina, što to znači: Srpska Vojvodina. Dali to znači Banat, Bačka i naša Baranja bez 
Nemaca, Mađara, bez Bunjevaca, Šokaca, Slovaka i banatskih Hrvata, bez Rumuna? (...) 
Nevaljalci su oni koji Vojvodinu krste srpskom. (...) Jer, jedno je tek jasno: nisu Mađari 
Vojvodinu izgubili zato što bi ona bila srpska, nego zato što su bili vitezi grube sile, te 
odricali pravdu mnogim narodima Vojvodine. (...) Velika naša dužnost jeste da Vojvodina 
postane Neslovenima mnogo miliji i udobniji dom, nego što je, pre rata, bila Nemađarima. 
A taj veliki zadatak naš toliko otežavaju šovinisti koji viču, kako je priroda jača od ljudi, 
životinja u čoveku jača od humanističke mu misli, pa traže da Nesrbima bude u našoj kući 
gore no što je nama bilo u Mađara, traže građanski rat, traže i opet gadne borbe narodno-
sne, nekulturne, nemoralne, kojih bi nam već moglo biti dosta (Lebl 1963:343).

Kako već i prethodni ulomak pokazuje, tome je razdoblju u povijesti ovoga kraja 
prethodila snažna mađarizacija, te je osnivanje Kraljevine SHS dobrim dijelom bilo 
uvjetovano otporom mađarskom teroru i hegemoniji. U istraživanju bunjevačke iden-
tifikacije u društveno-političkom kontekstu 20. stoljeća valja razmatrati dvije razine: 
onu “odozgo” i onu “odozdo”. Kao etnolog i kao žitelj Bačke dobro sam upoznala ovu 
drugu, svakodnevnu, životnu razinu te specifično svojstvo međuetničke tolerancije 
ove višenacionalne zajednice. U svojim etnološkim istraživanjima bačkih Bunjevaca 
nisam se posebno bavila nacionalnim osjećajima svojih ispitanika jer se oni na toj 
razini “odozdo”, u svakodnevnom životu ljudi, i nisu posebno iskazivali. Samo po sebi 
se podrazumijevalo da su Bunjevci Hrvati. Nisam naišla niti na jednog kazivača koji 
bi odricao hrvatsku nacionalnu pripadnost Bunjevaca, snažno obojenu katolicizmom, 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:24



186 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

a u isto vrijeme s ponosom su naglašavali i svoju posebnost iskazanu kroz tradicijsko 
ime Bunjevci. Ljudi su se, doduše, žalili kako nije poželjno isticati i izražavati hrvat-
sku pripadnost, a još manje katoličku vjeru, što i nije bilo neobično s obzirom na 
tadašnji komunistički režim. Za sam narod naziv Bunjevac nikako nije isključivao 
njihovu hrvatsku nacionalnu pripadnost, premda su pojedinci spominjali da ima i 
takvih Bunjevaca koji sebe ne smatraju Hrvatima. Ta podvojenost u bačkih Bunjevaca 
rezultat je utjecaja koji dolazi “odozgo”.1

 U ovome prikazu upravo ću se baviti razinom kategorije “odozgo”: pokušajima 
manipuliranja činjenicom da su Hrvati u Bačkoj s poštovanjem i ponosom isticali svo-
je etničko ime Bunjevac. Manipulacije etničkim imenom zahvatile su i drugu hrvatsku 
skupinu u Bačkoj, Šokce, ali u znatno manjoj mjeri, više usputno, što je i razumljivo 
jer su Bunjevci u Bačkoj bili brojniji, a u nekim dijelovima Bačke činili su apsolutnu 
većinu stanovništva. Osim toga, Šokci su u Bačkoj pretežno bili seosko stanovništvo, 
dok su Bunjevci imali i snažnu građansku klasu sa značajnom ulogom u društvenom, 
kulturnom i političkom životu u njihovim središtima Subotici i Somboru. Pored toga, 
Bunjevci su i gospodarski bili jači od Šokaca: jezgru bunjevačkog seoskog stanovništva 
činili su sitni ili krupni zemljoposjednici, za razliku od Šokaca.

Neutralizacija i minorizacija Hrvata uopće na ovim prostorima u novoj državi 
započela je vrlo brzo, a provodila se kroz tzv. nacionalizaciju Vojvodine; premda je 
nacionalizacija zapravo bila pretežno srpska, u toj prvoj fazi prevladavali su izrazi 
južnoslavenski, jugoslavenski, naš narod. Trebalo je postići da ti etnički elementi imaju 
apsolutnu većinu na tri četvrtine prostora, što se trebalo učiniti pojužnoslovenjivanjem 
Bačke i Banata (Jojkić 1931:80, 89). Indikativan je s time u vezi i termin Jugosloveni 

1 Ovim činjenicama valja dodati i neka zapažanja koja bi tek valjalo podrobnije istražiti i argumentirano 
potkrijepiti, no smatram da se zasad na njih treba i može samo ukazati. U bunjevačkim građanskim 
krugovima očitovala se dosta izražena svijest o manipulacijama odozgo i njihovome mogućem opasnom 
i negativnom utjecaju, kojemu se valja suprotstaviti. Primjeri koje ću navoditi u tekstu pokazuju da su u 
to vrijeme i pojedini intelektualci Bunjevci “nasjedali” i upadali u velikosrpske zamke te kroz novinske 
napise unosili pomutnju među narod.

 U krugovima bunjevačke inteligencije bila je izražena naročita osjetljivost prema velikosrpskim nastoja-
njima (osobito u razdobljima njihovih pojačanih pritisaka, pa i danas), što je možda bio uzrok da nisu 
nalazili pravi način da im se suprotstave, premda osuda takvih pokušaja i obrana bunjevačkog hrvatstva 
nije izostajala. To će potkrijepiti i primjeri koje ću navoditi u tekstu. Razlozi za tu osjetljivost i nesi-
gurnost mogu biti različiti. Primjerice, rubni položaj Bunjevaca u odnosu na ostale Hrvate; činjenica 
da se u prošlosti isticalo bunjevačko etničko ime (ali i neka druga), a ne nacionalno (no to i nije neki 
bunjevački specifikum, mnoge druge hrvatske skupine na teritoriju Hrvatske i izvan nje u prošlosti su 
se označavale regionalnim, lokalnim ili etničkim imenima, a ne nacionalnim); različiti nazivi za nji-
hov jezik (npr. racki, dalmatinski, ilirski) i dr. Sve su to vrlo složena pitanja i svako od njih valjalo bi 
posebno istražiti u okviru više specifičnih znanstvenih disciplina koje se, svaka iz svojega kuta, takvim 
pojavama bave.

 Pored primjera suprotstavljanja srpskim domišljanjima i manipuliranjima u lokalnim novinama i znan-
stvenim člancima iz vremena u kojemu su se ona provodila, a čijom se analizom ovdje bavim, valja spo-
menuti da su i pojedini autori novijeg doba ukazivali i upozoravali na te pojave, osuđivali ih, te branili 
i isticali bunjevačko i šokačko hrvatstvo (primjerice Sekulić 1970:130, dijelom i u drugim radovima; 
Rem 1993:42, 45-47, i u drugim ranijim radovima).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:24



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 187

rimokatolici za ostale južne Slavene koji nisu pravoslavne vjere, odnosno za Hrvate, 
kojim se Dušan Popović služi u prikazu povijesti Srba u Vojvodini (Popović 1925). 
Na drugom mjestu isti autor, kada govori o etničkim odnosima u Vojvodini, spominje 
pritom sve važnije narode koji tu žive, ali ne i Hrvate (Popović 1959:43-47; ibid. 196-
3:172-194). Slično i u Stanojevićevoj enciklopediji iz toga vremena Popović u prikazu 
Bačke, Banata, pa i Srijema koji je tada u sastavu Hrvatske, uopće ne spominje Hrvate 
kao etnički element zastupljen na ovim područjima. Tako on ističe srpski karakter 
Srijema, koristi neodređeni termin naš narod da bi ga postupno sveo na srpski narod 
(Popović 1929, knj. 1:111, 127, 128; ibid., knj. 4:349-350). 

Glavno sredstvo kojim se nastojalo neutralizirati ili posrbljivati hrvatsku skupinu 
koja sebe zove Bunjevcima upravo je njihovo etničko ime. Između dvaju ratova, pod 
plaštem jugoslavenstva, bila su tri osnovna oblika manipuliranja, u kojima se iskazuju 
različita mišljenja o nacionalnosti Bunjevaca:

1. Neutraliziranje ove skupine isticanjem njihove posebnosti; Bunjevci nisu niti 
Hrvati niti Srbi, već su oni četvrto i najmanje pleme istog naroda ili četvrti i najmanji 
narod Kraljevine SHS.

2. Isticanje njihove srodnosti i sa Srbima i s Hrvatima; Bunjevci mogu biti i Srbi i 
Hrvati, stvar je individualnog odabira kojem će se od dvaju naroda (ili dvaju plemena 
istoga naroda) prikloniti; to zapravo i nije važno budući da su i Bunjevci i Srbi i Hrvati 
dio jedinstvenoga jugoslavenskog naroda.

3. Odricanje Bunjevcima njihove hrvatske nacionalne pripadnosti tvrdnjom da su 
Bunjevci zapravo Srbi katoličke vjere.

Prva dva oblika manipuliranja posebno ističu bunjevačko etničko ime. Svi spo-
menuti oblici manipuliranja vidljivi su u različitim pisanim izvorima, od novinarskih 
članaka do “znanstvenih” rasprava. Prikaz ovih nastojanja potkrijepit ću primjerima 
iz svih tih izvora.2

Ovim promišljanjima valja, dakako, dodati i četvrto mišljenje o nacionalnoj 
pripadnosti Bunjevaca. Riječ je o zagovornicima hrvatske nacionalne pripadnosti 
Bunjevaca, koji se nerijetko oštro suprotstavljaju nastojanjima da se ospori bunjevačko 
hrvatstvo i brane svoje stavove u pojedinim lokalnim novinama hrvatske orijentacije. 
Prvo ću prikazati spomenuta tri oblika manipuliranja etničkim imenom Bunjevac, a 
zatim slijedi pregled nastojanja hrvatski orijentiranih Bunjevaca da se suprotstave veli-
kosrpskim težnjama osporavanja hrvatske nacionalne pripadnosti.

2 U popisu korištenih izvora navodim ona godišta odgovarajućih novina koja su mi bila dostupna u 
Nacionalnoj i sveučilišnoj knjižnici u Zagrebu, a da istovremeno u njima ima podataka koji su rele-
vantni za temu ovoga rada. Većina tih novina bila je stranački obojena, te su vrlo česti istupi hrvatski 
orijentiranih novina protiv Pašićevih radikala ili pak antihrvatski, odnosno “bunjevački” orijentiranih 
protiv radićevaca, odnosno mačekovaca i slično. Na ovome mjestu neću posebno ulaziti u razmatranje 
međustranačkih suprotstavljanja i političkih istupa jer to nije predmet ovoga priloga, no valja imati u 
vidu i političko ozračje u kojemu je promišljanje o etnicitetu Bunjevaca nalazilo plodno tlo. Nešto više 
o tome vidi u: Sekulić 1994.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:24



188 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

3.9.2. Oblici manipuliranja etnièkim nazivom Bunjevci

Većina listova iz toga razdoblja zastupala je opći stav: Bunjevci su Jugoslaveni, no 
različito su se određivali spram njihove uže nacionalne pripadnosti. Ima nešto listova 
koji su isticali samo važnost jedinstva Srba i Hrvata bez posebnih rasprava o nacional-
noj pripadnosti Bunjevaca i Šokaca (npr. Glas naroda, Istina, Danica). Neki od njih 
istupaju protiv srpskih težnji, ali i protiv Bunjevaca koji sebe smatraju Hrvatima, jer 
među nami sa mlogo narodnosti pomišanim, zlo sime siju (Vojvodina 1/1927, br. 3 od 
14. augusta, u članku Radić kao Ministar Prosvite i Vojvođanska kultura). Narodna reč 
tako, primjerice, optužuje sve one koji traže da se Bunjevci izjasne jesu li Srbi ili su 
Hrvati, jer to samo unosi pomutnju među šire slojeve Bunjevaca, a to pitanje pokreću 
osobito Bunjevci koji se izjašnjavaju kao Hrvati. Nadalje ističu da za to sada nema 
potrebe kada se Jugoslovenstvo danas može slobodno širiti. Svakako su Bunjevci i Šokci 
ogranak jednog od dva naša plemena kao što su Srbi, Hrvati i Slovenci ogranak jednog 
velikog Slavenskog stabla (5/1936, br. 140 od 14. januara, Ivan Bunjevac u članku O 
stavu Bunjevaca u plemenskom pogledu).

Većina tih listova načelne jugoslavenske orijentiranosti ipak je antihrvatski nastro-
jena, ističući bliskost Bunjevaca sa Srbima (Narodna rič, Narodna reč, Subotički glasnik, 
Bunjevačke novine, Smotra te Neven u jednom kraćem razdoblju).3

Tako, primjerice, Subotički glasnik uz isticanje parole po kojoj bi Bunjevci i Srbi 
bili isti narod, vrlo često Hrvatima spočitava da žele nasilno pohrvatiti Bunjevce. 
Bunjevačke novine se od optužbi bunjevačkih listova hrvatske orijentiranosti da nastoje 
pretvoriti Bunjevce u Srbe brane čestim isticanjem da Bunjevci imaju ostati Bunjevci 
(npr. 3/1926, br. 14 od 2. aprila). Te novine se gotovo u svakom broju kritički osvrću 
na hrvatstvo Nevena i nerijetko ističu bunjevačku bliskost sa Srbima; primjerice, od 
konstatacije da su Bunjevci i Šokci svagda u prošlosti dokazali da spadaju u neodvojivu 
moralnu i kulturnu sferu Srba (3/1926, br. 37 od 10 septembra, u osvrtu na knjigu 
Vojvodina i Srbija), do tvrdnje da su oni svoj bunjevački i šokački rod smatrali onim što 
je od pamtiveka uistinu i bio, to jest: srpskim plemenom (4/1927, br. 5 od 28. januara, u 
članku S. T. Što si dočekala Subotice bela, da za Tebe prose zagorski Tatari!?!). Niječu bilo 
kakvu mogućnost da su Bunjevci Hrvati, pa vrlo često navode tvrdnje da u Subotici 
nema Hrvata. Bunjevačke novine ponovno izlaze 1940. i 1941. godine i nastavljaju u 
duhu iste parole: Hoćemo da ostanemo Bunjevci, i već u uvodnom članku srčano isti-
ču: Mi volimo braću Hrvate, ali nećemo da budemo Hrvati! Hoćemo da budemo što smo 
uvik bili i ostali: Bunjevci, ponosni sinci Bunjevačke nane. Mi smo svi jedan narod, sinci 
Majke Jugovića, jer smo mi Bunjevci i Srbi jedno (3/1940, br. 1 od 23. februara). Na 
ovaj ili onaj način nastoje osporiti da su Bunjevci Hrvati i suprotstavljaju se onima koji 
hoće da “pohrvate” Bunjevce. Tako, primjerice, svoju tezu potkrepljuju “analizom” 
jezičnih osobina bunjevačkog govora u članku Srpska ijekavština i Bunjevački Hrvati. 
Sam naslov članka govori za sebe, njegov sadržaj još i više: Kad naši Bunjevci hoće da 

3 Uredništvo Nevena je od 1936. do 1939. godine bilo izrazito “bunjevačke” orijentacije, odnosno jugo-
slavenske. Prije i poslije toga razdoblja Neven je bio hrvatski orijentiran list.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:25



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 189

postanu Hrvati, oni prestanu da divane svojom milozvučnom ikavštinom i počnu divani-
ti - srpskom ijekavštinom! (...) I misle, neznalice, da su se time pohrvatili. (...) Jer, t. zv. 
štokavsko-ijekavski dijalekt nije hrvatski, kako naše neznalice i prkos-Hrvati misle, nego 
čist srpski dijalekt. I nastavljaju prikaz štokavskoga dijalekta na tragu Vuka Stefanovića 
Karadžića koji je sve Hrvate štokavce proglašavao Srbima (Karadžić 1849:1-27). Na 
kraju članka zaključuju: Ako u Srbiji nisu poslušali velikoga Srbina V. Karadžića da ije-
kavštinu prime za svoj književni jezik, poslušali su ga Hrvati, tako da je četrdesetih godina 
prošloga vika primljena srpska ijekavština za hrvatski književni govor (3/1940, br. 3 od 
8. marta).

Pozivanje na V. S. Karadžića u ovome napisu samo pokazuje da su se Srbi bavili 
manipulacijama nazivima Bunjevac i Šokac i njihovom nacionalnom pripadnošću 
još sredinom 19. stoljeća. Ono što je Karadžić nastojao postići na kulturnom planu, 
na političkom je činio M. Garašanin (primjerice Stančić 1968-1969; Šidak 1973; 
Valentić 1993). Svi kasniji pokušaji te vrste nakon osnivanja Kraljevine SHS samo su 
odraz i nastavak takvih težnji.

List Smotra također se trsi da dokaže da Bunjevci ne mogu biti Hrvati, te u neko-
liko nastavaka iznosi izvatke iz knjige Albe M. Kuntića iz 1930. godine. Autor se 
poziva na pisanje Bunjevačkih novina od 17. aprila 1925. godine pod naslovom Mi 
nismo Hrvati. Kao potvrdu svojih razmišljanja i tvrdnje iz naslova članka ističe kako 
su Bunjevci u ove krajeve došli iz okoline reke Bune a pod vodstvom Franjevaca. Dakle, 
Bunjevci su došli iz onih krajeva, gdje Hrvatu ni traga nije bilo. (...) Mi ćemo i u buduće 
samo Bunjevci biti, jer smo Bunjevci bili, jesmo i ostaćemo. Ovi takozvani Bunjevački-
Hrvati, koji silom hoće da nas “hrvatiziraju”, svoje tvrdnje osnivaju na veri i jednakosti 
između nas i Hrvata. Naime, da smo i mi i Hrvati rimokatoličke vere. To je istina! Ali mi 
nismo uvek bili rimokatoličke vere, i mi smo mnogo kasnije postali rimokatolici no Hrvati 
(“Najverovatnije da smo mi bili Srbi”). Franjevci koji su ih vodili, nagovarali su ih da 
se pokrste u rimokatolike, pošto su oni bili pravoslavni (1/1936, br. 33 od 21. augusta; 
Kuntić 1930:15-16). U drugom nastavku iznosi se nastavak priče iz spomenute knjige: 
Posle toga naši dedovi, takozvani “praznoverci” kako su ih Franjevci nazivali, sigurno su 
pod pritiskom bede morali da se pokoravaju zahtevima Franjevaca i pokrstili su se u rimo-
katolike. Dakle, to je drugi dokaz da mi nikad nismo bili Hrvati, nego Srbi (1/1936, br. 
34 od 28. augusta; Kuntić 1930:17). Autor završava svoju poruku Bunjevcima u duhu 
ushićenog jugoslavenstva: Dobrobit i veličina ove zemlje, u budućnosti, nalažu nam da 
se ujedinimo svi mi Bunjevci, koji mislimo i osećamo jugoslovenski! Da se udruženi sa 
svojom pravoslavnom braćom latimo posla na konsolidovanju prilika u ovoj našoj, opštoj, 
jugoslovenskoj zajednici, na stvaranju jedinstva duha jugoslovenske nacije (1/1936, br. 35 
od 4. septembra; Kuntić 1930:45).

I časopis Neven za politička, kulturna, socijalna i privredna pitanja Vojvodine, koji 
izlazi sredinom tridesetih godina, priklanja se sličnom jugoslavenskom duhu, izraže-
nom kroz tvrdnje da su Bunjevci najmanje jugoslovensko pleme. Bunjevci su do 1919. 
godine živeli pod svojim sopstvenim plemenskim imenom. Od 1919. počeli su da se dele po 
drugim plemenskim obiležjima. Neki su postali Hrvati, neki Srbi, većina je ostala pri svom 
starom nazivu bunjevačkom (1935, sv. 5, u članku Što nam nedostaje?, str. 3).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:25



190 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Uredništvo lista Naše slovo ima nešto drugačije stavove o nacionalnoj pripadnosti 
Bunjevaca. Oni se protive stajalištu da Bunjevci nisu ni Srbi ni Hrvati, nego da su 
četvrti dio jugoslavenskog naroda. Nadalje, ističu: Što se tiče pitanja, da li su Bunjevci i 
Šokci za Beograd ili za Zagreb, do takvog podvajanja ne sme a i neće doći, jer narod to ne 
želi. Bunjevci i Šokci su se 1918. godine svojom slobodnom voljom izjasnili za ovu drža-
vu kao jedinstvenu i nedeljivu i neće više da prave pitanje od toga, ko je Srbin ili Hrvat. 
Oni se smatraju Jugoslovenima, a da bi se jedan osećati Hrvatom, a drugi Srbinom, to je 
stvar pojedinca. Važno je da srpstvo ili hrvatstvo nije upereno jedno protiv drugog, nego 
da sačinjava jednu celinu u nacionalnom pogledu. Ne greše ni oni koji Bunjevce i Šokce 
ubrajaju u Hrvate isto kao što ne greše ni oni, koji ih ubrajaju u Srbe (3/1936, br. 103 
od 8. marta, u članku Bunjevci i plemenski stav). Zalažu se za narodno jedinstvo te 
ističu da Bunjevci nisu ni protiv Srba ni protiv Hrvata, jer su oni najčistiji i najizrazitiji 
Srbohrvati i niko nema pravo zabraniti da se jedan Bunjevac nazove Srbinom, a drugi 
Hrvatom, jer je to jedno te isto, ali Bunjevci odbijaju da im se nameće hrvatsko ime jer 
neće da budu predmet trgovanja. Zbog toga oni ne priznaju da postoje bunjevački Hrvati. 
Bunjevci postoje kao sastavni deo naroda Srba, Hrvata i Slovenaca dakle jugoslovenskog 
naroda (5/1938, br. 211 od 3. aprila, u članku Jedan smo narod). No, s druge strane, 
ne odriču pravo onim Bunjevcima koji ističu svoje hrvatstvo ako ono nije protuju-
goslavensko te priznaju da kao pleme jugoslovenskog naroda stojimo najbliže hrvatskom 
narodu po veri, azbuci i t.d. (3/1936, br. 141 od 29. novembra, u članku Hrvatsko 
pitanje kod Bunjevaca). Lazar Stipić se u članku Istina o Bunjevcima opširnije osvrće 
na pitanje koje se pretresa otkako je počelo buđenje nacionalne svesti kod Južnih Slovena 
(...) šta su Bunjevci sa etničkog i sa nacionalnog stajališta. Kritički se osvrće na istupe i 
srpskih i hrvatskih znanstvenika koji se nisu složili u tome da li pripadaju srpskom ili 
hrvatskom delu Srbohrvata, pa konstatira da je onda najmanje čudo što se ne mogu slo-
žiti Bunjevci po pitanju šta su. Među njima je veoma mali broj akademski obrazovanih 
ljudi, a jedva ima nekoliko takvih koji znaju šta je etnografija, šta znači narečje i slovo u 
označenju nacionalne pripadnosti i šta kaže dokumentarna historija o Bunjevcima. Zbog 
toga se diskusija o Bunjevcima vodila do danas bez ozbiljnijih argumenata. Gotovo ni 
jedan od učesnika u ovoj diskusiji ne zna definisati pojavu Hrvata i Srbina, dakle ne zna 
izneti ono, što znači jedan, a što drugi izraz u etničkom i nacionalnom pogledu. Nadalje, 
ponajviše kritizira one koji Bunjevce ne smatraju ni Hrvatima ni Srbima, već četvrtim 
dijelom Južnih Slavena. Osvrće se i na prevrtljivost u stajalištima pojedinih Bunjevaca: 
Neki su nedavno još tvrdili da u Vojvodini nema Hrvata, da im ovde nema mesta, a danas 
su veći Hrvati nego oni koje su pre napadali. Neki su danas sedeći u masnoj poziciji “teško” 
zabrinuti za hrvatizaciju Bunjevaca, a nekada su bili među onima koji su udarali temelj 
hrvatskom pokretu među Bunjevcima. Od ovog pitanja ne treba praviti trgovinu, nego tre-
ba prepustiti da svatko sam kaže šta je. Ako se oseća Hrvatom, neka je Hrvat, a ako se oseća 
Bunjevcem neka je Bunjevac. Važno je to da je svestan toga da pripada srpsko-hrvatskom 
narodu. Nadalje, osvrće se na buđenje nacionalne svijesti u znamenitih Bunjevaca te 
zaključuje: Oni su se većinom izjasnili za Hrvate ali i oni su radili na terenu zajedno sa 
Srbima. To dokazuje da su oni samo zato prihvatili hrvatstvo da bi dokazali da se smatra-
ju Južnim Slovenima. Bilo je i takvih strujanja koje su dokazivale da Bunjevci instiktivno 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:25



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 191

naginju Srbima. Pošto su rimokatolici, ikavci i služe se latinicom, ipak su bili upućeni na 
Hrvate u kulturnom i verskom pogledu (6/1939, br. 258 od 19. novembra).

 Svi spomenuti i slični napisi i rasprave u novinama tek su odraz nastojanja koja su 
potaknuta u stanovitim srpskim znanstvenim krugovima, koji su očito imali zadaću 
da dokažu da su Bunjevci i Šokci pokatoličeni Srbi ili barem da same Bunjevce uvjere 
da zanemare svoju hrvatsku nacionalnu pripadnost. Časopis Književni sever iz 1927. 
godine posvećen je pretežno Bunjevcima. Ivo Milić se poziva na napis u Nevenu iz 
1920. godine u kojemu se navodi da su i sami Bunjevci bili u dvojbi: Mi ni sami 
ne znamo - pisali su - jesmo li Srbi ili Hrvati; po jeziku smo bliži Srbima, a po veri 
Hrvatima; zajedničko južnoslovensko ime došlo nam je kao poručeno (Milić 1927:101). 
U članku Iz prošlosti Bunjevaca Aleksa Ivić Bunjevce naziva katoličkim Srbima te tvrdi 
sljedeće: U prvo vreme Bunjevci su sebe nazivali katoličkim Srbima, a tako su ih i dru-
gi zvali. Najstariji izvori koji govore o njima, zovu ih bez izuzetka Srbima katolicima. 
Početkom 18. veka nazivaju se Dalmatincima, uporedo pokraj naziva Srbi katolici (Ivić 
1927:103). Još je u svom članku u istom časopisu iz 1925. godine nastojao dokazati 
tu tvrdnju, ali ju je neutralizirao jednom od čestih fraza iz toga vremena: Sa državnog 
stanovišta potpuno je svejedno hoće li Bunjevci prihvatiti srpsko ili hrvatsko ime, jer su to 
identična imena jednog istoga naroda (ibid. 1925:264-265). U etnografskom pregledu 
Vojvodine iz tog razdoblja Radivoj Simonović tvrdi da su Bunjevci i Šokci silom poka-
toličeni Srbi: Da su pravi posrbljeni Vlasi svedoči i njihov jezik. Doneli su iz Dalmacije 
četiri reči koje Srbi i Šokci nemaju. (...) Ikavci su postali kad su se pokatoličili pa im fra-
njevci ikavci dalmatini bili sveštenici (Simonović 1924:13-16).

 Na tragu tih nastojanja je i knjiga srpskog etnologa Jovana Erdeljanovića O 
poreklu Bunjevaca iz 1930. godine, koja u završnom dijelu kao jedan od zaključaka 
sadrži saznanje da su Bunjevci Srbi katoličke vjere. Ova knjiga je uza sve nedostatke, 
to valja reći, s primijenjenim znanstvenim analitičkim i komparativnim postupkom 
u mnogim dijelovima značajan etnološki doprinos poznavanju ove hrvatske skupi-
ne. Krajnja, međutim, Erdeljanovićeva tvrdnja niti je potkrijepljena niti argumen-
tirana, a etnološka studija koja tom zaključku prethodi ne daje joj nikakvu osnovu 
(Erdeljanović 1930:394). Sam Erdeljanović uvjerava nas u suprotno, odgovarajući na 
prigovore koje su mu uputili Lazar Stipić u časopisu Književni sever (Stipić 1930:345-
-348) i jedan anonimni autor u novinama Riječ od 15. novembra 1930.: Ja sam u ovoj 
prilici bio sasvim daleko od pomisli da se naročito bavim takvim dokazivanjem. Ono što 
sam učinio imalo je sasvim drukčiji karakter, naime: istražujući poreklo Bunjevaca ja sam 
nailazio i na mnogobrojne podatke koji ukazuju na to, kako se u ranijim vekovima gledalo 
na Bunjevce u pogledu njihove narodnosti, odnosno u koju grupu južnoslovenskih plemena 
su ih u tim ranijim vremenima stavljali. I kad sam naišao na vrlo veliki broj sasvim pou-
zdanih podataka, koji svi - bez i jednog izuzetka - govore u jednom pravcu, valjda sam 
imao pravo, da to u svojoj knjizi i otvoreno kažem (Erdeljanović 1931:34).

 Svi spomenuti autori svoje su “dokaze” temeljili na podacima iz povijesnih arhiv-
skih izvora prema kojima su Bunjevce i Šokce austrijske i mađarske vlasti nazivale 
katoličkim Racima (Rascijanima), a Rac je mađarska oznaka za Srbina. Od mnogih 
primjera takvih “dokaza” navodimo za ilustraciju Erdeljanovićevu tvrdnju potkrije-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:26



192 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

pljenu konstatacijom: Bunjevci su dakle u svakom pogledu činili na Mađare i na Nemce 
isti utisak kao i pravoslavni Srbi (Erdeljanović, Književni sever 1930:202.) U već spo-
menutom odgovoru na prikaz svoje knjige Erdeljanović u prilog svoje tvrdnje tako-
đer navodi niz neutemeljenih i besmislenih iskaza o jeziku, o vjerskoj pripadnosti i 
etničkom sastavu krajeva iz kojih su se Bunjevci doselili. Primjerice: Pošto je dakle u 
vekovima pre turske najezde i u prvim vekovima posle te najezde broj katolika u Bosni i 
Hercegovini bio uopšte mali i sasvim neznatan, glavna masa tamošnjih ikavaca nije bila 
katoličke vere. Ona je, dakle, mogla biti samo pravoslavne vere, a mnogi će na ovo dodati: 
i bogomilske vere. Možda! Ali je pitanje, da li su zaista bogomili u Bosni i Hercegovini 
bili neka zasebna vera ili je tamo bogomilstvo bilo u stvari isto što i pravoslavlje, samo u 
neku ruku ponarođeno. Ipak je u svakom slučaju - ako se baš i uzme, da je bogomilska vera 
bila drukčija i odvojena od pravoslavne - prema svemu rečenome i prema svemu što dosad 
znamo (o pravoslavnoj crkvi u Bosni i Hercegovini u 13, 14. i 15. veku i osobito po padu 
tih zemalja pod Turke i zatim o bosansko-hercegovačkim iseljenicima pravoslavne vere iz 
toga vremena i daljih vekova) nesumnjivo, da je u Bosni i Hercegovini do turske najezde 
znatan deo našeg naroda ikavskog govora bio pravoslavne vere (Erdeljanović 1931:31). 

U prikazu knjige Petra Pekića Povijest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vremena do 
1929. godine D. Popović raspravlja o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca na sljedeći 
način: Nama, mislimo, bilo bi nemoguće odrediti, šta je specifično srpsko a šta je specifično 
hrvatsko; kod Bunjevaca trebalo bi ispitivati u kojoj su meri zastupljena oba ova elementa. 
G. Pekić misli, da su Bunjevci došli iz kolevke hrvatske države. Bunjevci su u stvari došli 
sa jednog područja, koje nije politički pripadalo ni srpskoj ni hrvatskoj državi. Oni su 
deo populacije sa ranije političke bosanske teritorije, dakle deo populacije, koja čini prelaz 
od Srba Hrvatima, ovoj masi pripadaju pored Bunjevaca, muslimani i Šokci (Popović 
1930:325-326).

 Pri kraju postojanja Kraljevine SHS, kada je već među većinom Bunjevaca pre-
vladala svijest o njihovom hrvatskom podrijetlu i kada su i sami Bunjevci više-manje 
postali jedinstveni oko pitanja kojem narodu pripadaju, neke su novine ponovno 
pokrenule stara pitanja o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca. Riječ je o članku stano-
vitog Vel. Vujovića, u kojemu se navodi sljedeće: Naučnim etnografskim ispitivanjem 
dokazano je da Bunjevci u Dalmaciji nisu starosedeoci, nego su doseljeni iz zapadne i 
srednje Bosne i zapadne Hercegovine. Prema ovim istim ispitivanjima pouzdano se doka-
zalo da je srednja i severna Dalmacija bila naseljena Hrvatima u 15 i 16 veku. Kada su 
Turci počeli zauzimati ove krajeve, mnogo Hrvata je iseljeno, a Turci su na njihova mesta 
dovodili pravoslavni živalj iz Bosne i Hercegovine. Ovih pravih Srba je u srednjoj i sever-
noj Dalmaciji bilo mnogo. Pod uticajem Rima ovi Srbi su još tu primili katoličku veru. 
Što se tiče, pak, opštih osobina Bunjevaca, na osnovu istih ispitivanja, dolazi se do zaklju-
čka, da Bunjevci u svom jeziku, životu, običajima i svome karakteru imaju osobine čisto 
srpskog porekla, a u nekim oblastima pomešane sa hrvatskim. - Prema izvorima i istori-
skim podacima, Bunjevci su od uvek sebe smatrali Srbima i kao takvi se uvek predstavljali 
pred stranim svetom (Pančevačka nedelja, 7/1939, br. 332 od 31. decembra, u članku 
Ko su Bunjevci). Autor ovoga napisa nadmašio je u svojim zaključivanjima i samoga 
Erdeljanovića, na čija se naučna etnografska ispitivanja očito poziva.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:26



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 193

Po objavljivanju ovoga napisa uskoro se pojavljuje brošura Aleksandra Martinovića 
Istina o Bunjevcima i Šokcima u kojoj autor na tragu V. S. Karadžića u prepoznatlji-
voj maniri niže velikosrpske “bisere”. Spomenimo radi ilustracije neke od tih misli: 
Poznato je da je u Dalmaciji, Bosni i Hercegovini uvek bila jaka propaganda katoličke 
crkve, te stoga su skoro svi ikavci prešli u katoličku veru. (...) Gaj i njegovi drugovi Iliri, 
smatrajući i Srbe za Ilire i osećajući, da čakavski dijalekt nije ni približno lep kao štokav-
ski i da je ograničen samo na Hrvate, kojih je u to doba bio malen broj, uzeli su srpsko 
štokavsko narečje za hrvatski književni jezik. Ova okolnost donela je Hrvatima neopisane 
koristi, jer su oni pomoću srpskog štokavskog jezika i potpomognuti katoličkom verom, 
proširili ime hrvatsko na mnoge Srbe katolike u Hrvatskoj, Slavoniji, Bosni i Hercegovini 
(...) njihova azbuka, iako latinica, razlikovala se od hrvatske. To je bila azbuka bunjeva-
čko-šokačka. Njihov naziv Bunjevci i Šokci smatran je kao uža oznaka srpskog nacional-
nog imena. Mađari, pod čijom vlašću su oni bili, smatrali su ih sastavnim delom srpskog 
naroda. Tako su se i oni sami smatrali. (...) Kao katolici oni su prišli Hrvatima. Vera je 
stvorila hrvatsku orijentaciju i hrvatstvo među Bunjevcima, mada sve do Oslobođenja 
i Ujedinjenja, dok u Suboticu nisu došli hrvatski emisari, Bunjevci i Šokci nisu znali 
za Hrvate. To sami Bunjevci i Šokci otvoreno priznaju. Iz ovoga se vidi, da je hrvatstvo 
Bunjevaca i Šokaca vrlo svežeg datuma i da se je javilo kao plod hrvatske antisrpske pro-
pagande. (...) Kad je stvorena 1848 godine Srpska Vojvodina kao autonomna jedinica, 
Bunjevci i Šokci živeli su na njenoj teritoriji, pa ipak, i pored toga što su se oni tu nalazili 
Vojvodina nije sa zvanične strane dobila hrvatsko već srpsko ime, što svedoči, da Austrija 
nije smatrala Bunjevce i Šokce Hrvatima nego Srbima, kao što ni samim Bunjevcima i 
Šokcima ni na kraj pameti nije padalo da sebe smatraju Hrvatima. Dakle, pod uticajem 
sveštenstva iz verskih motiva, danas neki Bunjevci i Šokci kažu da nisu poreklom Srbi, 
već da pripadaju Hrvatima. I na osnovi toga tobožnjeg pripadništva, stvorenog iz verske 
mržnje protivu srpskog naroda, oni traže pripojenje Bačke i Baranja banovini Hrvatskoj 
(Martinović 1940:4, 7, 14, 15, 17).

 U istoj godini pojavljuje se još jedan članak slična sadržaja. Vlastoje D. Aleksijević 
iznosi već dobro poznate “teze” o srpskom etničkom karakteru krajeva iz kojih su se 
Bunjevci doselili, o jeziku i srpskim osobinama ikavskoga narječja, o njihovim čisto 
srpskim običajima i sl. Aleksijević k tome dodaje jedan novi “dokaz”, a to su antropo-
loške osobine Bunjevaca: Što se tiče telesnog sastava, Arm. Velker povlači razliku između 
Srba i Hrvata, i to Srbe ubraja u subrahikefale (sa indeksom glave 79), a Hrvate u čiste 
brahikefale (indeks 82). Ivanić ovome dodaje, da su Bunjevci pravi tip Srba kako ih opi-
suju po doseljenju i da i oni spadaju u subrahikefale kao i ostali Srbi (15/1940, br. 45 
od 10. XI).

3.9.3. Primjeri isticanja hrvatske nacionalne pripadnosti Bunjevaca

Posebnu skupinu novina u razdoblju trajanja Kraljevine SHS čine oni listovi koji su 
isticali da su Bunjevci Hrvati, i kao takvi često su ukazivali na spomenute i slične 
antihrvatske napise o Bunjevcima u drugim novinama; isticali su i branili bunjevačko 
hrvatstvo. To su u prvom redu Hrvatske novine, kasnije Subotičke novine i Neven. U 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:26



194 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

napisu Odgovor g. ministru Vesniću (koji je na pritužbe delegacije bunjevačkih posla-
nika zbog raznih nepravdi odgovorio da on neće dozvoliti nikakve posebne bunjevačke 
nacije) odgovaraju: Posebna bunjevačka nacija? Pa tko to stvara g. ministre? Zar nisu 
Bunjevci 1918. godine učinili u Subotici prevrat pod hrvatskim barjakom, kao simbolom 
svoje nacije? Zar nisu Bunjevci dosta jasno manifestovali svakom prigodom, da se smatraju 
onim što jesu, tojest Hrvatima? (...) Ako bi se mislilo da je to rad inteligencije ili kakova 
propaganda treba se popisati kod bunjevačke paorije, dali se smatra posebnom nacijom 
ili Hrvatima? (33/1920, br. 280 od 21. prosinca). U Nevenu su se prvi put pojavila 
zapažanja o velikosrpskim nastojanjima da se različitim sredstvima posrbe Bunjevci. 
Još krajem 1920. godine, primjerice, ističu da nekoji vođe jednog dijela troimenog naro-
da nijesu voljni odreći se svojih hegemonističkih nastojanja (npr. 33/1920, br. 281 od 
22. prosinca, u članku G. Ministar Vesnić i Bunjevci). U više navrata pišu o velikosr-
pskim istupima pojedinih novina i ministara, o srbizaciji školstva, o nastojanjima da 
se Bunjevci posrbe: Postalo je dosta jasnim, da smo mi Srbima na putu, da im smetamo 
u provođenju njihova cilja, a taj je: bezuvjetni utjecaj srpski na svakom polju javnog 
života. U “srpskoj” Vojvodini treba da Srbin gazduje, a svi drugi imaju slušati. U isto 
vrijeme kritički se osvrću i na neke pojave u vlastitim redovima: Jedan dio Bunjevaca, 
(...) kojima je glavno, da ih se pusti na miru, nije otporan, pak se neće opirati niti srpskim 
težnjama, kao što se nije opirao madžarskim. Mnogi će pače od njih sada biti uz Srbe jer 
je dobro biti uz jačega kao što je prije bio uz Madžara (34/1921, br. 20 od 27. siječnja, 
u napisu Da se razumijemo). U više nastavaka iznose govor narodnog poslanika Janka 
Šimraka na sjednici Ustavnog odbora 9. veljače 1921. godine u kojemu on istupa pro-
tiv srpskog imperijalizma i hegemonije te se, primjerice, ističe: Nijesmo očekivali da se s 
nama postupa kao sa osvojenom provincijom propale monarhije, i da se od nas prosto misli 
učiniti podanike države, a hrvatsku prošlost i hrvatsko ime izbrisati sa lica zemlje. A što je 
još nezgodnije, zavode nam lažnim informacijama široku masu, uče ju da Hrvati nijesu 
drugo do katolički Srbi, koje je tuđin zarobio i nazvao Hrvatima (34/1921, br. 37 od 17. 
veljače). U razdoblju od 1920. do 1923. godine list je više puta bio cenzuriran.

 U kasnijim godištima Nevena sve se jače javlja opiranje težnjama da se Bunjevcima 
ospori hrvatska nacionalna pripadnost i da ih se svrsta u kategoriju posebnog naroda: 
Mi smo u državi Srba, Hrvata i Slovenaca, a ne i Bunjevaca. Dakle tvorci našega ustava 
također su mišljenja, da Bunjevci nisu poseban narod, ni pleme već samo ogranak jedno-
ga naroda ili plemena, što je i razumljivo. Zato nas čudi nastojanje nekih Velikosrba, da 
nas uvjere, kako mi nismo Hrvati ni Srbi, već samo Bunjevci. Zašto to rade oni? Zato što 
hoće, da mi koncem konca postanemo Srbi. (...) Mi smo Bunjevci Hrvati i katolici i to 
ćemo ostati dok je zraka na kugli zamaljskoj (37/1925, br. 11 od 16. travnja, u član-
ku Hrvatstvo, Katolicizam i Bunjevci). Neven se osobito osvrće na pisanje prosrpskih 
Bunjevačkih novina i Subotičkog glasnika, koji silom hoće da utuve Bunjevcima da oni ne 
mogu biti Hrvati, već samo Bunjevci. (...) E pak, kad im nije uspjelo Bunjevce posrbiti, 
ajde da ih, bar otuđimo od Hrvata (38/1926, br. 3 od 21. siječnja, u članku Naši veli-
kani o hrvatstvu Bunjevaca). E, ovakvo forsiranje bunjevačkog separatizma je zlonamjerno 
i iz prostog računa. Namjera im je Bunjevce najprije odvojiti od Hrvata, a onda prevesti u 
srpstvo i sveto pravoslavlje. Da su iskreni nacionaliste, morali bi i sami svim silama nasto-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:37:26



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 195

jati, da se Bunjevci opredijeljivaju u svakom pogledu ili za Hrvate ili za Srbe. Njima bi to 
trebalo biti svejedno, kad i tako tvrde, da su Srbi i Hrvati - jedan narod (38/1926, br. 11 
od 8 ožujka, u članku Bunjevački separatizam). Na slične pokušaje da Šokce također 
proglase Srbima katoličke vjere odgovaraju da tu etnološku zabludu, koja iz ordinarne 
plemenske megalomanije potiče, nije potrebno naročito pobijati, te se ne bi ni osvrnuli na 
nju, da nije sticajem političkih prilika ponovno postala aktuelna. (...) Šokci su kao pripa-
dnici rimokatoličke crkve došli iz Bosne, te uslijed toga gubi svaku ozbiljnost ona tvrdnja, 
da su Šokci pod nekakvom prisilom službenih mađarskih krugova napustili pravoslavlje 
(39/1927, br. 12 od 24. ožujka, u članku I Šokci su Hrvati).

 U razdoblju od 1933. do 1936. godine Neven ne izlazi. Ponovno se oglašava na 
Božić 1936. godine i u uvodnom broju iznosi svoju novu orijentaciju, koja se bitno 
razlikuje od one iz prethodnoga razdoblja i približava nekima od ranije spomenutih 
jugoslavenski orijentiranih novina: Posle poduže stanke “Neven” ponovo izlazi, da služi 
svome rodu i domovini Jugoslaviji. (...) Neka Bunjevci ostanu i dalje samo Bunjevci, jer 
su kao takvi isto tako dobri Jugosloveni, kao što su Srbi, Hrvati i Slovenci (Božić, 1936, u 
članku Evo nas opet). U novome Nevenu oglašava se i ugledni Bunjevac Mijo Mandić, 
osnivač i nekadašnji urednik, te iznosi svoj stav i pragmatični savjet svojim sunaro-
dnjacima: Držim da danas ne odgovara našim jugoslovenskim interesima zlonamerno i 
izazivno širiti i isticati hrvatstvo među Bunjevcima. (...) Jedan pripoznat i opće poštovan 
naučenjak i državnik, koji i danas na visokom položaju radi za jugoslovenstvo, rekao je 
jednom prigodom jednom bunjevačkom Hrvatu ovo: Braćo Bunjevci! nemojte se oprede-
ljivati ni za Hrvate, ni za Srbe; jer ako se nazovete Hrvatima to neće biti pravo Srbima, 
a ako se nazovete Srbima, to ne bi bilo drago nama Hrvatima. Ostanite vi i nadalje kao 
Bunjevci. Mi ćemo vas držati za Hrvate, a Srbi će vas ubrajati među Srbe; a vi ćete biti 
mirni i blaženi kao Bunjevci - Jugosloveni (1937, br. 4 od 5. februara, u članku Ostanite 
vi i nadalje Bunjevci).

U skladu sa svojom tadašnjom orijentacijom i Neven se upušta, poput drugih listo-
va slične ili prosrpske orijentacije, u domišljanja Ko su i šta su Bunjevci u istoimenom 
članku Milivoja Matića: Poznato je da nema nijednog Srbina ikavca niti je na onom 
području, koje je pradomovina ikavaca, bila ikada i pradomovina Srba. Originalniji sta-
rinski Hrvati su čakavci, ekavci, te su od svih štokavaca pa i Bunjevaca jednako udaljeni. 
Mi znamo da ima danas neobično mnogo Hrvata štokavaca, no ti su svi postali Hrvatima 
asimilacijom. Prema tome oni su samo Hrvatomani a nikako Hrvati. Neobično mnogo 
Bunjevaca je odasvuda uz političku pomoć Habzburgovaca asimilovano u Hrvate i ta asi-
milacija još danas neprestano teče na naše oči po zakonu inercije. Postoji i takva verzija, 
da Bunjevci nisu bili uvik rimokatolici već pravoslavni, da su se zbunili, napustili pra-
voslavlje i prišli u rimokatoličku viru. Ova se verzija ne može održati, jer je čudnovato, 
da nije nigde ostalo Srba pravoslavnih ikavaca. Znamo međutim, da su bosanski musli-
mani u najvećoj većini ikavci, dakle, braća rođena Bunjevcima. (...) Možemo ih dakle 
svi, koji smo štokavci svojatati, ali najlipše je smatrati ih samo pretečama jugoslovenskim 
i rođenom braćom svih nas, a nikako ni Srbima ni Bunjevcima a najmanje Hrvatima. U 
Bosni je, kao što je poznato, bilo glavno liglo naših bogumila. Ovi su bili kršćanska sekta, 
jeretici, Arijevci i većina su docnije prišli u muslimansku viru. Manjina se vratila rimo-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:37:27



196 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

katoličanstvu i to su naši današnji Bunjevci. Dakle puk u bosanskoj kraljevini pripadao je 
bunjevačkom narodu (1937, br. 35 od 3. oktobra). U br. 10 iz 1938. godine u članku 
Bunjevačko pitanje osvrću se na pisanje zagrebačkog Obzora, koji je upozorio da ovakva 
stajališta pogoduju stvaranju četvrte nacije u Jugoslaviji, te obrazlažu: Krivo je braći 
Hrvatima što Bunjevci hoće da sačuvaju svoje staro plemensko ime pod kojim su se održali 
na etnografskoj granici južnog slovenstva, kroz petstotina godina - bez ičije, a najmanje 
hrvatske pomoći. (...) Mi smo Bunjevci i pod našim starodrevnim poštenim plemenskim 
imenom ulazimo u jugoslovenstvo, a nikako kroz srpstvo ili hrvatstvo!

U drugoj polovici 1939. godine Neven se postupno vraća svojim ranijim stajališti-
ma, na što ukazuje ublaženi i pomirljiviji odnos prema onim Bunjevcima koji se zala-
žu za to da im se prizna hrvatska nacionalnost. Tako krajem godine urednik Nevena 
Joso Šokčić pokajnički priznaje da je nastupio Kraj jedne zablude u istoimenom uvo-
dnom članku: 10 studenog je vrlo značajan dan i u mom životu. Prije 21 godinu toga 
dana je bunjevačko-hrvatski rod dao na znanje cilom svitu da se otcipljuje od Mađarske, 
kida robovske lance, oslobađa se sužanjstva. A posli 21 godine ja sam priznao jednu tešku 
zabludu. Zabludu - da smo mi Bunjevci nika četvrta nacija! (...) Nedostajala je - kako 
to već sada vidim - i ona čvrsta podloga bez koje nema trajnoga stvaranja: nacionalnost. 
Pripadnost jednoj naciji. Mi smo se zavaravali da smo “četvrta nacija” koju, međutim, nije 
priznavao ustav, ni povist. (...) Nedostojno i nečasno je inaugurisati takvu “bunjevačku 
politiku” da Beograd smatra Bunjevca za Srbina, a Zagreb za Hrvata. Bunjevac, ako se 
probudi i postane častan Hrvat, može da bude od koristi kako Beogradu, tako i Zagrebu 
i ciloj našoj državi. Nacionalizam ne može da bude podloženo strančarstvu, ne može da 
bude interes. Nacionalizam je podloga svisti, morala i kulture! Bez nacionalne pripadno-
sti nema čovika! Zato ni Bunjevac ne može značiti ništa bez nacionalne opredijeljenosti. 
Teško je to bilo reći čoviku koji je toliko godina išao drugim, pogrišnim putem. A bilo bi 
teško i časti, i savisti i duševnom miru toga čovika - da to ne kaže! (...) Politika koju sam 
ja zastupao doživila je potpuni slom. Vidim to po tome što su mi Bunjevci svakog miseca 
sve više i više otkazivali “Neven” iz razloga što se nisu slagali sa ortodoksnom bunjevačkom 
politikom. Osim toga morao sam viditi kod otvorenih očiju da su se svi nezavisni Bunjevci 
priznavali Hrvatima, posićivali hrvatske priredbe, potpomagali hrvatsku štampu i svaku 
Hrvatsku manifestaciju. To mi je dalo povoda za razmišljanje. (...) Politika “Bunjevci 
ostanite Bunjevci” nije primljena u narodu i ona se drži i sada samo pomoću tankog kono-
pca. “Mimonarodna” politika ne može da se održi i meni može da bude samo žao što to 
nisam i ranije opazio (51/1939, br. 41 od 1. decembra).

Kako se u ovome razdoblju ponovno pokreću pitanja o nacionalnoj pripadnosti 
Bunjevaca, i Subotičke novine ukazuju na tu pojavu. U cijelosti prenose tekst objavljen 
u zagrebačkom tjedniku Hrvatski narod, koji reagira na takve pokušaje: Izvjesni veli-
kosrpski krugovi, nikako se ne mogu pomiriti s etničkim činjenicama na slavenskom jugu. 
Kad je već izgubljena bitka, koju Vuk Karadžić sa svitom čeških slavista započinje prije 
stotinu godina, ne bi li četiri petine Hrvata - sve štokavce proglasio Srbima, to se sada kuša 
barem još otkinuti neke periferične grane hrvatskog naroda i priklopiti ih srpstvu. Osobito 
srce peče velikosrpske šoviniste, što su bunjevački Hrvati u Vojvodini svjesno i odlučno odbi-
li sve pokušaje umjetnog i nasilnog pretapanja i priznaju se glasno i jasno onim, što su od 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:37:27



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 197

pamtivijeka: Hrvatima. Nadalje, autor se u ovome članku osvrće na povijesno istraži-
vanje Bunjevaca, kojim se bavio spomenuti Vel. Vujović. Ukratko iznosi njegov sadržaj 
i komentira: Taj člančić ispunjen je nesakrivenom mržnjom prema našim Bunjevcima i 
vrvi šaljivim budalaštinama (Subotičke novine, 21/1940, br. 6 od 9. veljače, u članku 
Bunjevci i buncanje. Srbi o Bunjevcima).

Subotičke novine nadalje prenose članak iz lista Srijemski Hrvat od 15. VI., koji 
daje kritički osvrt na knjižicu Aleksandra Martinovića Istina o Bunjevcima i Šokcima, 
u kojoj se tvrdi, da je ono stanovništvo, koje govori štokavskim narječjem, srpske narodno-
sti, a pogotovo katoličko stanovništvo štokavsko i ikavskoga dijalekta. Kako u ovu grupu 
stanovništva spadaju Bunjevci i Šokci, to su, tvrdi spomenuta brošura, i oni srpskog pori-
jekla. Nepotpisani autor članka demantira te tvrdnje protutvrdnjama, primjerice: Već 
po samoj njihovoj staroj postojbini oko rijeke Bune u Hercegovini, pa po Dalmaciji i Liki, 
odakle su se doselili u Bačku i Baranju, vidi se da su oni ogranak hrvatskog naroda, a 
osim toga i u novoj državi pregnuli su da tu svoju hrvatsku svijest nesmetano manifesti-
raju usprkos nekih režima, kojima to nije bilo po volji (21/1940, br. 25 od 21. lipnja, u 
članku O porijeklu Bunjevaca i Šokaca).

Petar Pekić se u napisu Tko su Bunjevci u Subotičkim novinama osvrće na zadnji 
u nizu pokušaja iz razdoblja između dvaju svjetskih ratova, da se na bazi historijskih 
falsifikata silom narine Bunjevcima srpsku narodnost. Riječ je o spomenutom članku 
Vlastoja D. Aleksijevića u Narodnoj odbrani. U komentaru ovoga novinskog napisa 
Pekić se pita: Zašto obmanjivati javnost tako krupnim mistifikacijama? (...) zaista je već 
krajnje vrijeme da Srbi uvide da Bunjevce ne mogu posrbiti. Varaju se oni, koji misle, da 
Bunjevci neće da prime srpstvo zato što tobože mrze Srbe. Ne, Bunjevci ne mrze Srbe, - ali 
traže da se isprave nepravde, što su im činjene onamo još od 1920 godine (...) s pravom 
traže, da im se ne nameću samo dužnosti nego i ona prava, što ih uživaju Hrvati i Srbi u 
banovini Hrvatskoj (Subotičke novine, 21/1940, br. 48 od 29 studenoga).

Završimo ovim citatom pregled međuratnih velikosrpskih domišljanja i manipu-
lacija te reakcija koje su one u Bunjevaca, pa i u širim hrvatskim krugovima, izazvale. 
Regionalni problem, koji sam pokušala u ovome pregledu rasvijetliti, tek je jedan 
od izraza opće velikosrpske koncepcije, koju su Srbi pokušavali različitim sredstvima 
ostvariti, od osnivanja Kraljevine SHS pa sve do današnjih dana.

 3.9.4. Kraæi osvrt na pitanje nacionalne pripadnosti Bunjevaca u 
komunistièkoj Jugoslaviji i nakon njenog raspada4

U razdoblju nakon Drugoga svjetskog rata velikosrpska ideologija bila je silom uspava-
na službeno proklamiranim bratstvom i jedinstvom. Krajem šezdesetih godina pono-
vno se oglašava Alba Kuntić, čija smo stajališta o nacionalnoj pripadnosti Bunjevaca 
iz tridesetih godina već spomenuli (Kuntić 1969). Autor između ostaloga iznosi novu 

4 Pitanje nijekanja bunjevačke nacionalne pripadnosti hrvatskome narodu u ovome razdoblje trebalo bi 
još posebno istražiti.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:37:27



198 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

tezu o neslavenskom podrijetlu Bunjevaca, te “dokazuje” njihovo vlaško podrije-
tlo. Osim toga, na neprihvatljiv način interpretira bunjevački nacionalni preporod. 
Kritički prikaz knjige daje Geza Kikić i argumentirano pobija Kuntićeve “dokaze”. 
Kikić upozorava na negativne reakcije koje je knjiga izazvala u tadašnjem tisku. 
Slavoljub Đukić u Politici (67/1970 od 12. aprila) podsjeća da je Kuntić još prije rata 
pisao o Bunjevcima i tvrdio da su oni Srbi, te dodaje: U očekivanju konačne stručne 
recenzije, teško je već sada ne primetiti da je u najmanju ruku čudno da se na ovaj način 
pojavljuje tekst o jednoj izuzetno delikatnoj i ozbiljnoj temi.5 Takva reakcija je potpu-
no razumljiva, jer smo dobrano zaboravili vrijeme kada se tendenciozno i politikantski 
postavljalo pitanje “Ko su bački Bunjevci”. Kuntićeva vizija bunjevačkog nacionalnog 
pitanja neprihvatljiva je jer on izlaže nacionalno pitanje Bunjevaca i početne korake nji-
hovoga preporoda u okvirima etatističkog jugoslavenskog pokreta Ilije Garašanina, i kneza 
Mihaila, na čijoj ideološkoj platformi ostaje fanatički dosljedan. Situacija u nacionalnom 
pogledu postala je još konfuznija naročito poslije Bečkog književnog dogovora 1850, gdje 
su došle do izražaja romantične nacionalne koncepcije o Hrvatima i Srbima kao jednom 
narodu sa zajedničkim književnim jezikom, pa su se samo sa tog stajališta izvodile brzo-
plete etnološke teze o Bunjevcima kao “katoličkim Srbima”. Na toj pseudoznanstvenoj kon-
cepciji, koja je i politički i znanstveno odbačena, Kuntić gradi svoju studiju, oživljavajući 
unitaristički pristup Bunjevcima kao jugoslavenskom plemenu, koje nije razvilo vlastiti 
nacionalni identitet, premda je od 1945. godine svim Bunjevcima priznata njihova prava 
nacionalna pripadnost i ravnopravnost, pa se u tom smislu u službenim statistikama u 
SFRJ vode kao Hrvati (Kikić 1970:227, 236, 241-242).

Nakon ratnih zbivanja koja su uzrokovala raspad Jugoslavije, nastavile su se pomu-
tnje oko hrvatskog pitanja u Vojvodini. Bunjevcima i Šokcima u novoj državi, prvo 
nazvanoj Savezna Republika Jugoslavija, a potom Srbija i Crna Gora, te konačno 
Srbija, dugo nije bio priznat niti status nacionalne manjine niti status naroda, pono-
vno se njihovim etničkim nazivima manipulira, opet ih nastoje odvojiti od Hrvata kao 
nešto posebno. Njihovi tradicijski nazivi pojavili su se prilikom popisa stanovništva 
1991. godine kao oznaka nacionalne pripadnosti (Statistički bilten 1934). Ovakav 
oblik manipulacije imenom Bunjevac i Šokac nije se prakticirao niti u velikosrpskoj 
Kraljevini Jugoslaviji u jeku najjače antihrvatske kampanje spram Bunjevaca i Šokaca 
niti u komunističkoj Jugoslaviji. Naime, u objema prethodnim Jugoslavijama Bunjevci 
i Šokci nisu se barem službeno smatrali posebnim narodom. Čini se da je srbijanska 
vlast posegnula za svojevremeno metodom mađarskih vlasti, koje su ove etničke nazi-
ve koristile prilikom popisivanja stanovništva, pa su Bunjevce (i Šokce) svrstale u 
kategoriju naroda bez narodnosti, a tako su postupile i s ostalim Hrvatima i drugim 
narodima koji su živjeli u okviru Ugarske u tadašnjoj Austro-Ugarskoj Monarhiji.6 

5 Inače Đukić u svom osvrtu govori i o knjizi Krajina i Krajišnici koju također negativno ocjenjuje, jer se 
u njoj želi [da se] nenaučnim putem dokaže da je Bosna zapadni deo Srbije. Takvim pokušajima buđenja 
velikosrpskih ideja suprotstavljao se tadašnji jugoslavenski komunistički režim. Analitički prikaz mani-
pulacija etničkim nazivom Bunjevac ukazuje na povremena buđenja uspavanog velikosrpskog zloduha.

6 Josip Lakatoš, primjerice, ističe da je u službenim izdanjima mađarskog statističkog ureda sve do 1890. 
godine iskazivan broj Hrvata i Srba u Ugarskoj zajedno; Hrvati se od Srba razdvajaju tek od 1890. 
godine ali bez ikakvog sistema, tako da su u jednoj županiji naposeb iskazani i jedni i drugi, u drugoj 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:37:27



Nastojanja da se baèkim Bunjevcima ospori pripadnost hrvatskome narodu 199

Promijenila su se samo sredstva manipuliranja, no njihova je bit ostala ista: računa 
se na privrženost Bunjevaca i Šokaca njihovim tradicijskim etničkim imenima te na 
činjenicu da su se u prošlosti ti nazivi rabili bez posebnog isticanja njihove nacionalne 
pripadnosti. Posljedice takvih pokušaja osporavanja pripadnosti Bunjevaca hrvatsko-
me narodu kontinuirano su prisutne u Bačkoj. I danas među bačkim Bunjevcima 
postoje podjele slične onima tijekom prošlog stoljeća. Povijest se ponavlja...

 opet ne. Još je gore, u pogledu Bunjevaca i Šokaca, jer su oni u jednoj te istoj županiji u pojedinom kotaru 
pribrojeni sad uz Hrvate, sad opet uz Srbe. Popis od godine 1900. izumio je jednu još uspješniju metodu, 
da slika Hrvata u Ugarskoj iziđe baš posvema nejasna i netačna. Taj popis doduše luči Hrvate od Srba, ali 
Hrvate cijepa u ništa manje nego osam raznih grupa: u Hrvate, Šokce, Bunjevce, Dalmate, Ilire, Bošnjake, 
Krašovane i “Slave” ili “Slavene” bez pobliže oznake. Lakatoš nadalje naglašava kako je nemoguća točna 
statistika o Bunjevcima i Šokcima jer ih mađarska službena statistika ne iznosi nigdje napose, kako to 
čini s ostalim narodnostima, već ih bilježi pod rubrikom egyéb, a to znači ostale narodnosti, te se stoga 
razilaze statistički podaci o njihovom broju. Na starije se statističare i etnografe još manje moći osloniti, 
jer ono nekoliko, koji su se bavili Bunjevcima i Šokcima, umješali su među njih, još i Srbe, tako da niti se 
onda zna pravo, koliko je Srba, koliko opet Bunjevaca i Šokaca (Lakatoš 1914:54, 56). Geza Kikić također 
ukazuje na mađarske manipulacije popisima stanovništva i upućuje na predgovor sveučilišnog profesora 
Arato Endrea u knjizi Historija Južnih Slavena u Mađarskoj Danila Uroševića, koji navodi da su za vri-
jeme austrougarske monarhije i dugih desetina godina kontrarevolucije vladajući krugovi poduzeli sve da bi 
održali rasparčanost koristeći različita podrijetla ovih etničkih skupina, te da bi spriječili razvoj zajedničke 
nacionalne samosvijesti. Na ovaj način su Šokce, Bunjevce i Međimurce smatrali odvojenim skupinama od 
Srba i Hrvata. Takva politika je pogodovala situaciji da se na ovim teritorijima nisu razvili nacionalni 
pokreti i da je veza sa kompaktnim nacionalnim teritorijem bila izvanredno slaba ili uopće nije postojala, 
što je okamenilo rascjepkanost Južnih Slavena (Kikić 1970:242).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:37:28



200 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:37:28



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 201

3.10. Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj

3.10.1. Uvod

Jedan ogranak bačkih Bunjevaca, postupno doseljavanih u Hrvatsku nakon Drugoga 
svjetskog rata, a osobito u devedesetim godinama 20. stoljeća, predstavlja danas spe-

cifičnu lokalnu zajednicu izvan svojega užeg zavičaja. Njihovi preci potječu s podru-
čja sjeverne i sjeverozapadne Bačke u Vojvodini, gdje njihovi rođaci još i danas žive, 
grupirani oko gradova Sombor i Subotica. Vojvodina se danas nalazi u sastavu Srbije. 
U okviru bivše SFRJ Vojvodina je imala status autonomne pokrajine u sastavu republike 
Srbije. “Događanjem naroda”, koje je prethodilo raspadu Jugoslavije, Vojvodina je izgubila 
autonomiju, što položaju Hrvata u Vojvodini danas daje posebnu težinu. Od stvaranja 
Kraljevine SHS godine 1918. pa do današnjih dana Hrvati su bivali, a osobito upravo 
Bunjevci, izlagani brojnim pritiscima i pokušajima osporavanja njihove hrvatske nacio-
nalne pripadnosti. U takvim uvjetima ipak su uspjeli održati svoj hrvatski identitet i svoju 
kulturnu baštinu. Dio te baštine sačuvali su i Bunjevci doseljeni u Hrvatsku u različito 
vrijeme, poglavito od pedesetih pa do devedesetih godina 20. stoljeća. (...) Kao najkom-
paktnija etnička skupina Bunjevci su se očuvali u bačkom Podunavlju, po svemu sudeći 
upravo zbog činjenice što su stoljećima živjeli među drugim narodima. U multietničkom 
okruženju osebujno tradicijsko kulturno blago Bunjevaca nasljeđeno iz njihove pradomo-
vine negdje na dinarsko-jadranskim prostorima, sačuvalo se, oblikovalo i razvijalo u skla-
du s uvjetima života u novoj kulturnoj sredini (Černelić – Petrović 1998:8). Dio toga 
kulturnog blaga prenijeli su nakon Drugoga svjetskog rata postupno i u Hrvatsku.

3.10.2. Djelatnost Društva vojvoðanskih i podunavskih Hrvata

Kulturne, društvene i političke veze između Bačke i Hrvatske bile su jake, osobito nakon 
što su postale dio iste države između 1918. i 1941. godine. Često su mladi ljudi iz Bačke 
dolazili na školovanje u Hrvatsku, prihvaćali su hrvatsko stranačko ustrojstvo, sudje-
lovali u proslavi tisućite obljetnice hrvatskoga kraljevstva (u Subotici, Somboru, Baču 
i dr.), njihovi intelektualci učlanjivali su se u hrvatska kulturna i prosvjetna društva i 
ustanove itd. Grupa Hrvata iz Bačke, uključujući i Šokce, inicirala je osnivanje Društva 
bačkih Hrvata u kasnim tridesetim godinama, koje je uspješno surađivalo s bačkim 
Hrvatima u zavičaju. Društvo je bilo aktivno do kraja Drugoga svjetskog rata. Za vri-
jeme komunističkog režima društvo s pretežito nacionalnim obilježjima nije moglo 
opstati. U kasnim osamdesetim godinama Hrvati iz Vojvodine ponovno su se aktivirali 
i osnovali u Zagrebu Društvo vojvođanskih i podunavskih Hrvata (Sekulić 1998:10).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:37:28



202 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Bunjevci iz Bačke doseljavali su se u Hrvatsku tijekom 20. stoljeća najčešće indivi-
dualno ili kao individualne obitelji. Pod pojmom lokalna zajednica podrazumijevam 
zajednicu simbolično konstruiranu kroz sustav vrijednosti, normi i moralnog kodeksa koji 
svojim članovima pruža osjećaj identiteta unutar povezane cjeline (Hamilton 1985:9). 
Bački Bunjevci konstruiraju specifičnu lokalnu zajednicu u Hrvatskoj. To nije čvrsto 
strukturirana zajednica unutar određene regije ili grada. Individualne obitelji raštrkane 
su diljem Hrvatske, premda većina, povezana djelovanjem zajednice, živi u Zagrebu 
i u okolici. Priljev bačkih Bunjevaca u Hrvatsku bio je pojačan 1991. godine, nakon 
raspada Jugoslavije. Njihov svakodnevni život inače se bitno ne razlikuje od bilo koje 
prosječne hrvatske obitelji slične društvene i obrazovne strukture. Oni postaju zaje-
dnicom u posebnim prigodama kada se okupljaju radi nekog zajedničkog cilja, na 
inicijativu i u organizaciji njihovoga Društva. Neke od tih prigoda tiču se obilježava-
nja određenih karakterističnih tradicijskih običaja. Kao zajednica obilježavaju blagdan 
Materica, koji se tradicionalno održava nedjeljom, dva tjedna prije Božića. U izvođe-
nju toga običaja sudjelovala su djeca, koja su svojim majkama kroz tradicionalnu for-
mulu u stihovima čestitala taj dan, a za taj čin dobivala na dar jabuku; karakteristično 
obilježje bunjevačkih Materica je obveza punice da daruje zeta, što je osobito važno 
u prvoj godini braka. U suvremenim izmijenjenim uvjetima danas su Materice prigo-
da za okupljanje, uz različite oblike obilježavanja toga blagdana iz godine u godinu. 
Druga prigoda u kojoj se članovi zajednice sastaju je prelo, svečano okupljanje u zim-
sko pokladno vrijeme. Taj tradicionalni običaj postao je javna svečanost u njihovome 
zavičaju, koja se održava u njihovim kulturnim centrima, Subotici i Somboru, kao i 
u nekim drugim većim naseljima. Obje ove karakteristične bunjevačke manifestacije 
bile su tradicionalno obiteljski i društveni običaji, koji su se održavali i u ruralnim i 
u urbanim sredinama na početku 20. stoljeća i ranije. Razlog za okupljanje članova 
zajednice mogu biti i određeni kulturni događaji, predavanja, predstavljanja knjiga 
i uopće dostignuća pojedinih znamenitih Bunjevaca i Bunjevki iz Bačke i Hrvatske 
u području umjetnosti, književnosti, kazališta, filma, znanosti i sl., ili neki politički 
događaj, osobito povezan s teškim položajem Hrvata u Vojvodini nakon 1991. godi-
ne.1 Katkada je povod angažiranja pojedinih članova Društva socijalnog karaktera, kao 
što je bio slučaj rješavanja problema nastalih oko mogućnosti ostvarivanja mirovina 
članova u Hrvatskoj. Društvo vojvođanskih i podunavskih Bunjevaca utemeljeno je 
u prvom redu sa svrhom promicanja i integracije kulturne baštine Hrvata iz Bačke, 
Banata i Srijema u jedinstveni mozaik hrvatske uljudbe (Zaić-Kubatović 1998:11).

3.10.3. Aktivnosti Društva u pripremi izložbe Iz baštine baèkih Hrvata Bunjevaca

Jedan od središnjih događaja i zajedničkih aktivnosti, koji je iniciralo i organiziralo 
njihovo Društvo, bila je izložba Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca 1998. godine. 
Realizacija izložbe uvelike je ovisila o stupnju očuvanosti njihovoga kulturnog identi-

1 U međuvremenu se iz ovog Društva izdvojila skupina bunjevačkih intelektualaca i osnovala novo 
Društvo za potporu bačkim Hrvatima, sa sličnim aktivnostima. Budući da s njihovim aktivnostima 
nisam pobliže upoznata, na njihovu djelatnost neću se ovom prigodom osvrtati.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:37:28



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 203

teta, materijaliziranog preko predmeta koje su oni donijeli iz Bačke u svoje novo okru-
ženje u Hrvatskoj. Na neki način, priprema izložbe testirala je stupanj očuvanosti nji-
hovoga kulturnog identiteta. Svaki od predmeta promijenio je svoju namjenu i svrhu 
izvan svojega prirodnog ambijenta. Postao je simbol identiteta svojeg vlasnika. Kada 
su se fragmenti tradicijskoga naslijeđa, sačuvani u pojedinim bunjevačkim obiteljima 
u Zagrebu i okolici, našli na okupu, autori izložbe imali su na raspolaganju dovoljno 
materijala da postignu holistički pristup u koncepciji izložbe, kojoj je nakana bila pri-
kazivanje načina života bačkih Bunjevaca od kraja 19. do sredine 20. stoljeća.

Izložba je podijeljena u nekoliko cjelina koje su međusobno povezane i koje se nado-
punjuju: Život na salašu; Božić i Uskrs kao najvažniji godišnji blagdani; svadba kao 
središnji običaj životnog ciklusa; odijevanje i ostali tekstilni predmeti; predmeti s vjerskim 
obilježjima; knjige i časopisi iz bogate literarne baštine, umjetničke slike tematski vezane 
uz izložbu i poprsja trojice znamenitih Bunjevaca. Ideja koja je bila nit vodilja u orga-
nizaciji izložbe je prikazivanje povezanosti seljačkog i građanskog načina života, što je 
karakteristično upravo za bunjevačke Hrvate u Bačkoj. Poticaj ovoj izložbi dao je Upravni 
odbor Društva vojvođanskih i podunavskih Bunjevaca (...) uslijedilo je terensko istraživa-
nje, prikupljanje i obradba podataka o pojedinim obiteljima i predmetima u njihovome 
vlasništvu. Odabir predmeta izvršili su prvo sami vlasnici, a zatim su u uži izbor ušli 
predmeti prema zamisli autorica (Černelić – Petrović 1998:6).2

Posebnost bunjevačkog seljačkog života je život na salašu. Pod pojmom salaša podrazu-
mijeva se stambeni prostor i okućnica sa svim gospodarskim zgradama na koje se odmah 
nastavlja dio obradivog zemljišta. U jednom dijelu izložbe prikazuje se život na salašu kroz 
materijalne predmete i fotografije. Sabrana građa pokazala je da nije sasvim jednostavno 
odvojeno prikazati život na salašu od života u gradu, jer, primjerice, mnogi predmeti koji 
su karakteristični za salaška domaćinstva mogu se naći i u građanskim kućama u Somboru 
i Subotici. Istodobno, skupocjenih predmeta, često čak i luksuznih, ima i na salašima. Kada 
je obitelj napuštala salaš, njeni su članovi mnoge predmete ponijeli sa sobom u svoj novi 
dom u gradu. Budući da je salaš gospodarska osnova na kojoj se temelji dobrobit mnogih 
bunjevačkih obitelji i način života bačkih Bunjevaca uopće, autorice izložbe odlučile su 
salaš prikazati kao zasebnu cjelinu. (...) Ne radi se o prikazu ukupnog života niti rekon-
strukcije salaša određene obitelji, nego se nastojalo prikazati predmete zatečene na salašima 
u razdoblju od kraja 19. stoljeća do četrdesetih godina 20. stoljeća (ibid.).

Tipični predmeti i alati koje su salašari koristili za vrijeme žetve i u uzgoju stoke bili 
su izloženi u dijelu izložbenog prostora koji je predstavljao ulaz u salaš (vidi sl. 15 na 
str. 70, sl. 16 i 17 na str. 71 i sl. 19 na str. 73). Bunjevačke obitelji u Hrvatskoj posje-
duju predmete koji su se koristili u zadrugama, specifičnim obiteljskim zajednicama 
povezanim rodbinskim vezama i ekonomskim interesima sve do početka 20. stoljeća, 
a u pojedinim slučajevima i dulje. Primjeri takvih predmeta, kao što su lula, štap za 
hodanje, šubara i opletena boca za vino, pripadali su starješini zadruge i predstavljali 
su simbole njegovoga autoriteta u obitelji (sl. 51).

2 U pripremi izložbe sudjelovala sam kao jedna od autorica izložbe. Druge dvije autorice bile su Tihana 
Petrović, koja je također etnologinja, i Marija Šercer, povjesničarka umjetnosti.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:37:28



204 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Sl. 51. Kolekcija lula obitelji Dulić iz Subotice

Predmeti za svakodnevnu uporabu na salašu pretežito su razno keramičko i teže 
porculansko posuđe za pripremu, posluživanje i konzerviranje hrane, kotarice od slame, 
ljuskure (od kukuruza), rafije, pruća različite namjene i dr. (Černelić 1998:26-32).

Iz bogatog inventara prikupljenih predmeta, obiteljskih priča i sjećanja izabrala sam 
nekoliko primjera koji na najbolji način mogu pokazati odnos pojedinih Bunjevaca 
prema vlastitoj kulturnoj baštini, simboliziran određenim tradicijskim predmetima 
koje čuvaju u svojim novim domovima u sasvim drugačijem okruženju. Danas su ti 
predmeti postali simboli njihovoga identiteta. 

Jedan od zanimljivih predmeta je tzv. tragač, drvena kolica, koja su izvorno služila 
za prevoženje različitih proizvoda na tržnicu (sl. 52). Danas je njihov vlasnik sin Jelene 
Baličević, rođene Katančić, koja se doselila u Zagreb 1946. godine. U to vrijeme nje-
zin sin još nije bio niti rođen. Ipak i dandanas on drži tragač na tavanu svoje kuće u 
Podsusedu pored Zagreba kao posebno dragu uspomenu na svoje djetinjstvo. Često je 
ljeti boravio u Subotici kod bake i djeda, koji ga je prevozio u tim kolicima.

Različite naprave za glačanje bile su izložene u dijelu izložbe koji je prikazivao život 
u stajaćoj (dnevnoj) sobi. Bunjevke su poznavale tri načina glačanja. Najjednostavniji 
način je bilo glačanje prakljačom, drvenom napravom kakva se u drugim krajevima kori-
stila za pranje rublja. Na izložbi su bile prikazane dvije prakljače, jedna od njih bogatijeg 
ukrasa s izrezbarenim inicijalima prvobitnog vlasnika i godinom izrade 1869. (vidi sl. 
33 na str. 87), dok je druga ukrašena jednostavnim zarezima uz rub, s oštećenjem na 
donjem dijelu od upotrebe. Zanimljivo je da je vlasnica ove druge prakljače, Dubravka 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:37:31



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 205

Bačlija, rođena Skenderović, iz Subotice u Samobor odabrala donijeti upravo takav ne 
baš reprezentativan i oštećen predmet. I drugi predmeti, koji su joj uspomena na majku 

Sl. 52. Tragač, kao uspomena na djetinjstvo u Subotici

Sl. 53. Stara, od upotrebe i zuba vremena oštećena, prakljača i rekonstruirani pripadajući valjak

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:37:39



206 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

(baku) Stanu Vuković, rođenu Šarčević, iz Tavankuta, vezani su uz svakodnevne tradi-
cijske salašarske poslove (keramički lonci, razne vrste kotarica). Pripadajući stari valjak 
se slomio pa se Dubravkin muž Pajo (Pavle) potrudio za potrebe izložbe rekonstruirati 
valjak, ali od mekog drveta, dok je izvorni valjak, kao i prakljača, bio izrađen od hrastova 
drveta (sl. 53).

Pojedine obitelji su uz prakljaču imale i roljku, posebno konstruiranu veliku napra-
vu za glačanje (vidi sl. 34 na str. 87). Mnoge bunjevačke obitelji u zavičaju, a pojedine 
i u Hrvatskoj (od kojih je jedna bila prikazana na izložbi), posjeduju makete roljki, 
koje danas imaju funkciju tradicijskog suvenira u njihovome domu. Roljke nije imala 
svaka obitelj, ali je ponekad u istoj obitelji uz prakljaču i roljku postojala i željezna 
pegla koja se zagrijavala drvenim ugljenom (vidi sl. 35 na str. 88).

Sl. 54. Zdila za posluživanje jela, uspomena Nadice Kubatović na muža Gezu i njegovu obitelj iz Tavankuta

U stajaćoj sobi nalazile su se i različite vrste posuđa za jelo. Među mnogim izlož-
benim predmetima ove vrste izdvajam staru keramičku zdilu za posluživanje jela obi-
telji Kubatović iz Tavankuta. U toj je posudi snaha obitelji Kubatović, Židovka Ana 
Bröder, udana za njihovoga sina Belu, između dvaju ratova mijesila tijesto. Njihova 
snaha Nadica, rođena Crnković, iz Žumberka, udana za njihovoga sina Gezu, čuva tu 
zdjelu i mnoge druge predmete kao uspomenu na svojega preminulog supruga i njego-
vu obitelj (sl. 54). Ova bunjevačka snaha, podrijetlom iz Hrvatske, svojega je supruga 
upoznala dok je studirao u Zagrebu, a nakon što su sklopili brak, živjeli su u Đurđinu 
kod Subotice do 1991. godine (Černelić 1998:31).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:37:43



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 207

Sl. 55.  Šifunjer i kanap, namještaj s početka 20. stoljeća iz Tavankuta, danas u uporabi u zagrebačkom 
stanu u Ilici, u vlasništvu bunjevačke snahe iz Šenkovca

Druga soba u kući bila je čista soba. U tu se sobu smještao štafir nove mlade: namje-
štaj i oprema koju je žena udajom donosila u suprugov dom. Izloženi primjerci namje-
štaja pripadaju secesijskom i altdeutsch stilu 19. stoljeća. Šifunjer, kanap (kanape), 
stoc (stolac) i mašina (šivaći stroj) čine dio štafira Kate Buljovčić, koja se udala za Peru 
Balaževića iz Tavankuta 1909. godine (sl. 55 i 56).

Sl. 56. Mašina: dio štafira s početka 20. stoljeća (nasljedstvo bunjevačke snahe Marije Balažević)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:37:48



208 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Danas je taj namještaj u vlasništvu Marije Balažević, rođene Tursan, iz Šenkovca, 
bunjevačke snahe udane za Perina sina Željka, koju su Tavankućani zvali Zagrepkinjom, 
i nalazi se u njezinom stanu u Zagrebu. Drugi izloženi dio namještaja je tzv. dolaf 
(komoda s četiri ladice), koji također čini dio mladinog štafira, čiji su vlasnici članovi 
obitelji Brčić-Kostić (sl. 57).

Sl. 57. Dolaf – dio mladinog štafira iz obitelji Brčić-Kostić iz Subotice

Sl. 58. Lampaš na petrolin

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:37:54



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 209

 Porculanski secesijski lampaš na petrolin i zidni satovi također su bili karakteristični 
predmeti koji su se nalazili u čistoj sobi (sl. 58 i 59). Te su predmete mnoge bunjevačke 
obitelji u Hrvatskoj naslijedile od svojih predaka.

Činjenica da su se takvi dijelovi namještaja nalazili u bunjevačkim kućanstvima u 
prvoj polovici 20. stoljeća, kako na salašu, tako i u gradu, potvrda je njihovoga eko-
nomskog prosperiteta i visokog životnog standarda te dokaz da su kultura stanovanja 
i način života bunjevačkih obitelji bili na civilizacijskoj razini srednjoeuropskoga kul-
turnog kruga (ibid. 31; Šercer 1998:50). Još jedna potvrda može biti jedna zanimljiva 
fotografija iz 1939. godine na kojoj je snimljen automobil marke Opel Kapitän na 
salašu obitelji Šarčević u Žedniku. Pojava takvog automobila na salašu bila je prava 
atrakcija za salašarsku djecu, koja su se rado slikala pored “gosta” prispjelog iz dalekog 
svijeta na bunjevačke salaše (sl. 60).

Sl. 60. Pojava automobila marke Opel Kapitän na bunjevačkom salašu u Žedniku

Sl. 59. Zidni sat je i danas čest ukrasni predmet u interijerima bunjevačkih kuća i stanova u Hrvatskoj

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:37:57



210 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Između stajaće i čiste sobe bila je kuhinja zvana kuća. Ruža Balažević iz Tavankuta 
vlasnica je zemljanog lonca iz 19. stoljeća u kojemu se kuhalo na ognjištu, a koji je 
naslijedila kao dio inventara zadružne obitelji Balažević-Marinkić. Kada se prestalo 
kuhati na ognjištu, taj je lonac Ružina nana (majka) koristila za kiseljenje paprike. 
Danas taj lonac ima ukrasnu funkciju: vlasnica u njemu drži aranžman od suhog cvi-
jeća na stubištu svojega novog doma u Samoboru (sl. 61).

Sl. 61. Zemljani lonac iz 19. stoljeća: danas ukrasni predmet u domu Ruže Balažević iz Tavankuta u 
njezinom novom domu u Samoboru

 Ruža Balažević također posjeduje uokvireni ostakljeni kolaž obiteljskih fotografi-
ja, koje prikazuju nekoliko naraštaja njezine obitelji. Te su fotografije na neki način 
povijesni obiteljski dokument, a njihovoj vlasnici ujedno draga uspomena na njezine 
pretke (Černelić 1998:31). 

Dio izložbenog prostora bio je posvećen i ostavi, kao veoma važnoj prostoriji sala-
šarskog kućanstva, koja je neizostavna i u građanskoj bunjevačkoj kući (sl. 62). 

Obitelj Cvijin je dolaskom u Hrvatsku postala vlasnik velike dvokatnice u Kutini. 
Jednu od soba u toj kući pretvorili su u ostavu (špajc), koja je bila puna raznovrsne 
zimnice. Posebno zanimljiv artikl je bio kompot (dunc) od breskve pripravljen davne 
1958. godine, još uvijek u relativno dobrom stanju, tek nešto tamniji od uobičajenog. 
Kad su napuštali Suboticu, ponijeli su ga sa sobom kao posebno dragu uspomenu i 
osebujnu sponu s načinom života u zavičaju. Gabrijela Cvijin priprema hranu u svojoj 
novoj kuhinji na isti način kao što je to činila u svojem domu u Subotici. Za potrebe 
izložbe ustupila je pribor za izradu tijesta i uzorke osam vrsta tjestenine, koje se kori-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:00



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 211

ste u pripremi raznih bunjevačkih jela. Detalj ostave i uzorci tjestenine bili su među 
najatraktivnijim predmetima posjetiteljima izložbe (ibid. 30-31).

Sl. 62. Razni keramički lonci za držanje kiselne i pekmeza u bunjevačkim ostavama

Sl. 63. Uzorci bunjevačkih pregača

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:38:05



212 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U dijelu izložbe koji je predstavljao kuhinju prikazano je i svakodnevno odijevanje 
domaćice salaša. Karakterističan dio njezine odjeće je tkana pregača koja se u prvoj 
polovici 20. stoljeća nosila samo u kući. Svaka bunjevačka obitelj koja je sudjelovala u 
pripremi izložbe naslijedila je nekoliko tkanih pregača od svojih predaka, obavezno i 
plišane papuče izvezene srebrnom ili zlatnom niti. (sl. 63; vidi sl. 44 na str. 104)

Ovi tradicijski odjevni predmeti mogu se smatrati simbolima kulturnog identiteta 
bačkih Bunjevaca, bez obzira na mjesto njihovoga obitavanja danas (Petrović 1998:21-
-22). Inače je odijevanje u različitim prigodama predstavljeno na izložbi kao zasebna 
tematska cjelina.

Uz salaš, kao specifičan stambeni i gospodarski objekt, većina bunjevačkih obitelji 
posjedovale su i kuću u gradu ili na selu. Razlog tome dobrim dijelom valja tražiti u činjeni-
ci da na salašima nije bilo organizirane trgovine niti administrativnih i vjerskih ustanova. 
Upravo su trgovina, kao glavni izvor prihoda i gospodarskog napredovanja, i katolička vjera 
najvažnija uporišta na kojima se temelji način života bačkih Bunjevaca. Potvrda njiho-
ve odanosti katoličkoj vjeri brojni su primjeri predmeta vjerskoga sadržaja koje svaka 
bunjevačka obitelj u Hrvatskoj brižljivo čuva, a svakako se to odnosi na obitelji koje su 
sudjelovale u pripremi izložbe. Kao stambena i gospodarska cjelina salaši su se dijeljenjem 
obitelji postupno grupirali jedan uz drugoga. Na taj način nastajala su postupno naselja 
seoskog tipa na početku 20. stoljeća. Od kraja 17. stoljeća pojedine bunjevačke obitelji, zbog 
različitih zasluga u obavljanju pretežno graničarskih djelatnosti, stekle su plemićke titule. 

Sl. 64. Grb plemićke obitelji Vidaković iz Lemeša

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:38:09



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 213

Kada su Sombor i Subotica sredinom 18. stoljeća dobili uredbom carice Marije Terezije sta-
tus slobodnih kraljevskih gradova, pojedine obitelji seljaka plemića naseljavale su područje 
današnjeg Lemeša (službeno Svetozar Miletić), koji je zbog toga prije od drugih bunjevačkih 
mjesta poprimio osobitosti seoskog naselja (Černelić – Petrović 1998:7). Jedan od izložbe-
nih predmeta bila je i slika grba plemićke obitelji Vidaković, koju danas u svome domu 
u Zagrebu čuva potomak ove obitelji, hrvatski političar Ivo Škrabalo (sl. 64). On je 
također sačuvao rukopis rodoslovlja obitelji svoje majke, koje je sastavio njegov pre-
minuli rođak Lajčo Vidaković. Njegova udovica u Zagrebu također posjeduje kopiju 
obiteljskog grba obitelji svojega pokojnog supruga. Ovi predmeti, kao i fini porculan, 
razni muški i ženski uporabni predmeti, muzički instrumenti i različiti dokumenti 
predstavljali su posebnu izložbenu cjelinu (Šercer 1998:49-50).

Kao posebna izložbena cjelina predstavljena je i bunjevačka literarna baština – knji-
ge i časopisi, te slike bunjevačkih umjetnika i biste bunjevačkih javnih ličnosti kipara 
Neste Orčića. Slike izrađene u tehnici slame te različiti dekorativni predmeti od slame 
predstavljaju specifičan umjetnički izraz mnogih nadarenih Bunjevki. Slike od slame 
ukrašavaju zidove mnogih domova bunjevačkih obitelji, kako u njihovome zavičaju, 

Sl. 65. Naslovnica rukopisne zbirke pjesama Rasuto vlaće

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:38:15



214 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

tako i u Hrvatskoj. Jedan zanimljiv primjer je naslovnica rukopisne knjige pjesama 
simboličnog naziva Rasuto vlaće (sl. 65). Autorica pjesama, ujedno i autorica naslovni-
ce, Matija Dulić poklonila je tu knjigu njezinom sadašnjem vlasniku Naci Zeliću kada 
je napuštao svoj zavičaj (Zelić 1998:51-52).

Tematska cjelina posvećena Božiću, Uskrsu i svadbi predstavljena je kao poveznica 
između dijela izložbe posvećenog životu na salašu i dijela posvećenog životu u gradu, isto-
dobno ističući razliku među njima, kao i specifičnu povezanost ovih dvaju načina života. 

Osim što izrađuju slike od slame, bunjevačke umjetnice primjenjuju istu tehniku i u 
ukrašavanju pisanica; to je relativno nova tradicija i postala je jedna od prepoznatljivih 
simbola njihovoga kulturnog identiteta, dokazujući istovremeno kako narodno stvara-
laštvo može iznaći svoje osebujne načine izražavanja i u suvremenim životnim uvjetima 
(sl. 66).

Sl. 66. Karakteristična bunjevačka tehnika ukrašavanja pisanica slamom

Na Uskrsni ponedjeljak bunjevački momci posjećivali su djevojke i polijevali 
ih vodom. Još pred jedno stoljeće počeli su ih polijevati parfemom ili kolonjskom 
vodom, koje su polivači nosili sa sobom u posebnim bočicama namijenjenim upravo 
za ovaj običaj (vidi sl. 39 na str. 101). Fotografije na izložbi, u vlasništvu bunjevačkih 
obitelji u Hrvatskoj, predstavljale su značajan dokument tradicijskog života njihovih 
predaka, pa tako i fotografija polivača iskićenog cvijećem po čitavome odijelu, koje je 
dobivao na dar od djevojaka koje je obišao, iz 1918. godine (vidi sl. 40 na str. 101). 
Ovaj se običaj održava i danas (Černelić 1998:36).

Svadbeni darovi, nevjestina oprema i svadbeni vijenci iz različitih razdoblja bili su 
glavni izložbeni predmeti u dijelu izložbenog prostora posvećenom svadbenim običaji-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:38:18



Lokalna zajednica baèkih Bunjevaca u Hrvatskoj 215

ma. Karakterističan tradicijski zaručni dar u okolici Sombora bio je pleten kolač, rakija u 
okićenoj boci i čašice za rakiju, kao i jabuka s navezanim zaručnim prstenom, burmom 
i lančićem, koji se zaručnici donosio u tkanoj torbi (vidi sl. 45 na str. 105). Takav dar je 
Rozi Fratrić poklonio njezin zaručnik 1956. godine (ibid. 36-39). Zanimljivo je uočiti 
kako je Roza Fratrić tijekom pripreme izložbe promijenila svoj odnos prema nekim tra-
dicijskim predmetima koje je sačuvala u svom novom domu. Njezina obitelj koristila je 
tkanu torbu kao otirač pred ulaznim vratima svog stana u Zagrebu. Ona ga je očistila 
za potrebe izložbe i nakon toga njezina obitelj počela se prema tom predmetu odnositi s 
više poštovanja. Njihov odnos prema vlastitoj tradicijskoj baštini je inače bio pozitivan. 
Roza i njezina majka aktivno su sudjelovale u pripremi izložbe. Tako su, primjerice, pri-
premile tradicijski svadbeni i božićni kolač i uredile stol za Badnju večer.

Zanimljiv predmet na izložbi bio je svadbeni vijenac s kraja 19. stoljeća, koji je 
Slavica Nadu, rođena Dulić, sačuvala kao uspomenu na svoje pretke. Načinjen je 
od ružinih pupoljaka, plavih potočnica, bijelih đurđica i zelenkastih listića, s uplete-
nim pozlaćenim perlicama i kiticama lamela (sl. 67). Kasnije su se vijenci izrađivali 
od voštanog cvijeća i perlica. Mnoge bunjevačke obitelji čuvaju uokvirene zastaklje-
ne vjenčane fotografije svojih predaka zajedno sa svadbenim vijencem i perlicama. 
Svadbeni vijenci mijenjali su svoje oblike na početku i sredinom prošlog stoljeća neko-
liko puta, što je veoma lijepo dokumentirano primjercima takvih zastakljenih okvira 
iz nekoliko različitih razdoblja (Petrović 1998:23).

Mnogi predmeti korišteni za potrebe izložbe danas čine sastavni dio kućnog inventara 
bunjevačkih obitelji u Hrvatskoj, kao što su pojedini dijelovi namještaja, slike te različiti 

Sl. 67. Bunjevački svadbeni vijenac s kraja 19. stoljeća

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:38:21



216 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

predmeti za svakodnevnu upotrebu. Neki se od predmeta još uvijek upotrebljavaju, ali 
danas većinom imaju dekorativnu funkciju i predstavljaju fragmente života predaka. Na 
izložbi je bilo izloženo nekoliko fotografija dijela kućnog interijera bunjevačkih domova, 
u kojemu se nalaze takvi predmeti, što ponajbolje ilustrira odnos prema vlastitome kul-
turnom naslijeđu, kao i način njihovoga inkorporiranja u novi stambeni prostor.

 I naposljetku, katalog izložbe sadrži zanimljivo poglavlje s naslovom Sićanja. Na 
inicijativu Tihane Petrović, jedne od autorica izložbe, pojedini sudionici izložbe odlu-
čili su napisati kraće zapise različita sadržaja vezane uz njihov zavičaj prema vlastitome 
izboru: dokumentarne, povijesne i etnografske, koji su podijeljeni u tri cjeline: blagda-
ni i običaji, salaš i biografska sjećanja, školovanje, društveni i politički život (Černelić 
– Petrović 1998:7).

3.10.4. Završni osvrt

Svi navedeni primjeri zorno pokazuju kako su bački Bunjevci snažno vezani uz svoj 
zavičaj i svoje sunarodnjake u Bačkoj. Našlo bi se još i drugih primjera koji bi potkri-
jepili njihov pozitivan stav prema vlastitome kulturnom naslijeđu. Dvadesetak obitelji 
koje su sudjelovale u ovome događanju bilo je aktivno uključeno u osmišljavanje izlo-
žbe i u konačnici svi su sudionici bili zadovoljni njezinom realizacijom. Gotovo su svi 
članovi njihovih obitelji visokoobrazovani. Zanimljivo je uočiti da svi oni pokazuju 
podjednako poštovanje prema jednostavnim tradicijskim uporabnim predmetima, 
kao i prema luksuznim predmetima koje su naslijedili od svojih predaka. Izložba je 
u cijelosti jasno pokazala kako po načinu života bački Bunjevci pripadaju srednjoe-
uropskom kulturnom krugu (Šercer 1998:50). Bila je to posebna prilika da se javno 
pokaže u kojoj je mjeri njihovo kulturno naslijeđe sačuvano i kakvo značenje ono ima 
danas u njihovim životima izvan svojega prirodnog okoliša te da se holistički predstavi 
zahvaljujući visokom stupnju svijesti o vlastitome kulturnom identitetu. 

Članovi ovih obitelji mogu se smatrati srcem i glavom lokalne zajednice hrvatske 
etničke grupe Bunjevaca iz Bačke u Hrvatskoj. Oni su s vremena na vrijeme više ili 
manje aktivno uključeni u različite manifestacije koje organizira Društvo vojvođanskih 
i podunavskih Hrvata sa sjedištem u Zagrebu. Ostale bunjevačke obitelji također ima-
ju udjela u tim manifestacijama, ali najčešće kao pasivni sudionici. Društvo zastupa 
sve hrvatske skupine iz Vojvodine, ali najznačajniju i najaktivniju ulogu imaju upravo 
njegovi bunjevački predstavnici. Izložba je imala nakanu predstaviti kulturnu baštinu 
svih Hrvata iz Vojvodine, ali se druge skupine nisu odazvale na inicijativu. Društvo 
inače ima svoja manje aktivna razdoblja. Nakon izložbe članovi su postali znatno 
pasivniji, premda i dalje nastoje održavati svoje uobičajene manifestacije. Moje sudje-
lovanje u pripremi izložbe istodobno je bilo i istraživanje o njihovome identitetu. Kao 
rezultat istraživanja mogu reći da je ono potvrdilo koncept A. P. Cohena o zajednica-
ma: stvarnost zajednica leži u poimanju njezinih članova vitalnosti vlastite kulture. Ljudi 
konstruiraju zajednicu simbolično, stvarajući od nje utočište značenja i potvrdu vlastitoga 
identiteta (1985). Cohenov zaključak može se dobro primijeniti na rezultate mojih 
istraživanja o lokalnoj zajednici Hrvata Bunjevaca koji su, napuštajući svoj zavičaj u 
Bačkoj iz različitih razloga, prvenstveno političkih, postupno naseljavali Hrvatsku od 
Drugoga svjetskog rata nadalje, sve do devedesetih godina prošloga stoljeća.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:38:22



Uloga svatovskog starješine 217

4.1. Uloga svatovskog starješine

4.1.1. Uvod

Prikaz uloge svatovskog starješine u hrvatske etničke grupe Bunjevci predstavlja dio 
šire studije o ulogama bunjevačkih svatovskih časnika (Černelić 1991). Prvi među 

etnolozima koji se bavio istraživanjem bunjevačkog podrijetla bio je srpski etnolog 
Jovan Erdeljanović. Pritom je obratio pozornost na više činitelja: povijesne podatke, 
jezične osobine, predaje o podrijetlu, prezimena bunjevačkih rodova i pojedine važnije 
bunjevačke običaje. On Bunjevce dijeli na tri ogranka:

(1) podunavski Bunjevci: sjeveroistočna Bačka (danas Srbija), područje u okolici 
gradova Budimpešte i Baje u Mađarskoj; 

(2) primorsko-lički Bunjevci: dijelovi sjeverne i južne Like, dijelovi Primorja (zale-
đe gradova Novi Vinodolski, Senj, Velebitsko podgorje);

(3) dalmatinski Bunjevci: sjeverna Dalmacija te dijelovi srednje Dalmacije i dal-
matinskog zaleđa.

Ovakvu regionalnu podjelu potrebno je proširiti budući da bunjevačkih tragova 
ima i na širem prostoru nego što je to Erdeljanović u svojim istraživanjima uzimao u 
obzir. Osim toga, Bunjevci nemaju u svim tim područjima podjednaku svijest o svoje-
mu identitetu. Podunavski Bunjevci imaju razvijenu svijest o svojem identitetu i etni-
čkoj pripadnosti, koja se među mlađim naraštajima sve više gubi u području okolice 
Budimpešte. U ostalim bunjevačkim ograncima, s iznimkom primorskih Bunjevaca i 
nekih krajeva Like, svijest o njihovome bunjevačkom identitetu nije uvijek jasno izra-
žena. Postoje priče o Bunjevcima i svijest o tome da su oni “tu negdje među nama”. 
Bunjevce često određuju kao katoličko stanovništvo u tim područjima, ali rijetko se 
određena skupina stanovništva definira Bunjevcima. Stoga, etnički kriterij utvrđivanja 
identiteta ne može biti jedini u identifikaciji Bunjevaca kao etničke grupe; analiza kul-
turnih elemenata može rasvijetliti pitanje njihovog podrijetla i način na koji su razni 
utjecaji djelovali na njihov razvoj. Stoga sam u svojim istraživanjima područje njiho-
ve potencijalne pradomovine proširila na čitav prostor Dalmacije (obala i zaleđe bez 
otoka sve od Boke kotorske kao najjužnijeg dijela jadranskog prostora), na granična 
područja Bosne i na Hercegovinu. Razlog za odabir takvog prostornog okvira brojni 
su zajednički kulturni elementi unutar tog prostora i na prostoru u kojemu obitavaju 
druga dva bunjevačka ogranka (Černelić 1991).

Tako je za primorsko-ličke Bunjevce analizom obuhvaćeno čitavo područje Like, 
Primorja i Gorskoga kotara, gdje postoji znatan broj potvrda o zastupljenosti bunje-
vačkog etnika (povijesni podaci, toponimi, etnonimi).

4. BUNJEVCI U KONTEKSTU ETNOKULTURNIH PROCESA NA 
PROSTORU JUGOISTOÈNE EUROPE

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:22



218 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Za podunavske Bunjevce također se uzima u obzir šire područje nego što je odre-
dio Erdeljanović: čitava Bačka, južno podunavsko područje i okolica Budimpešte u 
Mađarskoj. Bez obzira na to što je u podunavskih Bunjevaca izražena jaka svijest o zaje-
dničkom podrijetlu, na tom prostoru mogu se razlikovati četiri regionalne bunjevačke 
skupine: Bunjevci u Somboru i okolici, u Subotici i okolici u Bačkoj, Bunjevci u Baji i 
okolici te u okolici Budimpešte u Mađarskoj. Pored brojnih zajedničkih kulturnih ele-
menata, svaka od tih regionalnih skupina ima određene specifične karakteristike. 

Na temelju karakteristične rasprostranjenosti određenih pojava iz bunjevačkih sva-
dbenih običaja pokazalo se potrebnim u istraživanje uključiti i neka druga područja, 
jer su utvrđeni mnogi srodni kulturni elementi u baštini stanovništva tih krajeva. To 
je područje Istre, dijelovi sjeveroistočne Srbije naseljeni Vlasima te Gradišće. Razlog 
uključivanja ovih regija je ponajprije prisutnost specifičnog svatovskog časnika staćela, 
staćila, nastačila, strčala. Analiza njegovih uloga u tim prostorno udaljenim područji-
ma pokazala je da ima dovoljno pokazatelja za pretpostavku o zajedničkom podrijetlu 
te pojave. Mnogi drugi elementi vezani uz uloge svatovskih časnika pokazuju da je bilo 
opravdano u analizi uzimati u obzir navedena područja (Černelić 1991:194-231).

U obrađivanoj građi uloga svatovskog starješine opisivana je na sljedeće načine: 
nadgleda svadbeni pir, govori svatovima što im je činiti, odlučuje o svakoj aktivnosti 
– o njezinom početku i kraju, svi ga moraju pitati za dozvolu da bilo što učine, svi ga 
slušaju, vodi brigu o svatovima, organizira svatovski pir i sl. Uloga organizatora svadbe 
nije nužno uključena u ulogu svatovskog starješine jer nerijetko postoji poseban časnik 
s takvom ulogom. Ponegdje postoji još i zastupnik starješine, koji mu pomaže i koji 
mu je podređen. Hijerarhija svatovskih časti važna je za funkcioniranje i uspostavljanje 
reda na svadbi, osobito u pojedinim krajevima.

U bunjevačkoj svadbi jedan od sljedećih svatovskih časnika može obnašati ulogu 
svatovskog starješine: stari svat, kum i staćel.

4.1.2. Kum u ulozi svatovskog starješine

U većini krajeva Hrvatske i na širem prostoru južnih Slavena ulogu svatovskog sta-
rješine ima stari svat. Budući da u svojim istraživanjima polazim od podunavskih 
Bunjevaca, započet ću s prikazom kuma u toj ulozi. Kum se u ulozi svatovskog sta-
rješine pojavljuje u svim bunjevačkim regionalnim skupinama, s iznimkom okolice 
Budimpešte gdje ta uloga u svadbenim običajima nije posebno istaknuta. Općenito 
na prostoru Podunavlja i Bačke ne postoji poseban svatovski časnik koji izvršava ulogu 
svatovskog starješine. Međutim, povremeno tu ulogu ima kum i to osobito u podru-
čjima s bunjevačkim stanovništvom. U toj je ulozi kum potvrđen u deset lokaliteta: 
Čavolj, Gornji Sentivan u okolici Baje, Tavankut, Bajmok, Stari Žednik, Đurđin, 
Sombor, salaši na Bezdanskom putu, Gradina i Lugovo u Bačkoj (Mandić 1975; 
Černelić 1983; ibid. EZ FFZ NR 87; ibid. 1984; Knežević 1881:117). Nešto potvrda  
o kumu u ulozi svatovskog starješine ima i u bačkih Šokaca i Srba (Ilić ONŽO HAZU 
sign. NZ 112; Evetovics 1909:392; Vatroslav 1909:74-75; Čiplić 1930:116; Hadzics 
1909:374; Dimitrijević 1969-1970:93).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:22



Uloga svatovskog starješine 219

Na širem prostoru primorsko-ličkih Bunjevaca kum se često pojavljuje u ulozi sva-
tovskog starješine. To se osobito odnosi na pojedina područja Like, Gorskog kotara i 
Primorja s izraženom bunjevačkom komponentom, ali i među drugim stanovništvom, 
osobito u katolika.1

Zanimljivo je uočiti da u Dalmaciji, Bosni i Hercegovini, u pretpostavljenim 
mogućim bunjevačkim ishodišnim područjima, ima veoma malo potvrda o ovoj ulozi 
kuma. Pojedinačnih potvrda ima u južnom Velebitskom podgorju, u okolici Knina u 
sjevernoj Dalmaciji, u Bosanskom Grahovu, Glamoču i Kupresu u zapadnoj Bosni, u 
Duvnu i u nekoliko sela u okolici Posušja u Hercegovini i na Pelješcu.2 Erdeljanović 
ne spominje ovu ulogu kuma među primorsko-ličkim Bunjevcima. U opisu svadbenih 
običaja ovoga bunjevačkog ogranka ističe samo da se neki elementi u njihovim svadbe-
nim običajima značajno razlikuju od elemenata u svadbenim običajima dalmatinskih 
Bunjevaca. Glavni svatovski časnik tamo je kum, a tek iza njega stari svat. To može 
značiti da kum u dalmatinskih Bunjevaca ima ulogu svatovskog starješine, premda su 
podaci o tome prilično neodređeni (Erdeljanović 1930:322). Spoznaje o ovoj kumo-
voj ulozi na tim prostorima rezultat su planskih terenskih istraživanja te pretraživanja 
arhivske građe, budući da u tiskanim izvorima nema o tome nikakvih podataka. Kada 
bismo se oslonili isključivo na tiskane izvore, dobili bismo iskrivljenu i nepotpunu 
predodžbu o toj pojavi. Ovaj primjer pokazuje koliko je važno proučiti sve raspoloži-
ve izvore kako bismo dobili što objektivniji uvid o pojavi koju istražujemo. Kum ima 
ulogu svatovskog starješine i kod vlaškog stanovništva jugoistočne Srbije, kod kojih 
ima znatno važniju ulogu od staroga svata za razliku od ostalih krajeva Srbije (Pantelić 
1970:131; ibid. 1975:130).

4.1.3. Staæel(a) u ulozi svatovskog starješine

Staćel(a) je drugi svatovski časnik koji u Bunjevaca ima ulogu svatovskog starješine. Još 
je Erdeljanović utvrdio tu njegovu ulogu u dijelu bačkih Bunjevaca (1930:37). Novija 
terenska istraživanja potvrđuju tu pojavu, premda ne na istom području, ali daju 
naznake da je ta staćelova uloga u podunavskih Bunjevaca bila šire zastupljena: u Gari 
i Kaćmaru u okolici Baje u Mađarskoj te u Starom Žedniku, Nenadićima i Josićima u 
Bačkoj. U Nenadićima i u Matarićima staćela zastupa mladoženjina oca i zadužen je za 
održavanje reda na svadbenom piru, te na taj način zapravo obnaša ulogu svatovskog 
starješine (Černelić 1983; ibid. EZ FFZ NR 87).

1 Podaci o tome dostupni su isključivo u rukopisnoj arhivskoj građi: Bonifačić Rožin IEF rkp. 141; UEA 
351; UEA 352; UEA 353; Vondraček-Mesar EZ FFZ NR 86; UEA 1352; UEA 1363; Franić 1973:
121; Sokolić EZ FFZ SR 10; Černelić EZ FFZ NR 109; UEA 1434; UEA 347; UEA 348; UEA 350; 
Bonifačić Rožin IEF rkp. 279; ibid. IEF rkp. 327; UEA 281; Krauesel IEF rkp. 288; UEA 53; UEA 55; 
UEA 23; Nožinić EZ FFZ NR 95; Ivančan IEF rkp. 186; UEA 480; UEA 1511. Kada koristim izraz 
“bunjevačka komponenta”, mislim na postojanje bunjevačkih prezimena u tom području. Rezultat novi-
jih istraživanja na području Senjskog Bila potvrđuje tu kumovu ulogu (Birt et al. 2003:490)

2 Černelić 1984 (Jasenice); Bucić rkp. (Jasenice); UEA 1295; Sunara IEF rkp. 404; UEA 367; UEA 546; 
UEA 544; Rubić ONŽO HAZU sign. SZ 61; UEA 3; UEA 6; UEA 4; UEA 324.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:22



220 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Srodni elementi ove pojave potvrđeni su i na prostorima ostalih dvaju bunjevačkih 
ogranaka. Potvrda o tome ima u Primorju i u sjevernoj Lici u pravoslavnog stanovniš-
tva, ali samo prema Erdeljanoviću, a u nekim dijelovima Like staćel predstavlja doma-
ćina (1930:233). Fortis je uočio sličnu staćelovu ulogu u Morlaka: staćel preuzima i 
izvršava naredbe staroga svata, što zapravo znači da ima ulogu njegova pomoćnika ili 
zastupnika (1984:49). Slična njegova uloga potvrđena je u Istri. Prema Valvazoru, 
nastačili pomažu dvojici starješina, od kojih svaki zastupa jednu svatovsku stranu 
(Sušić 1970:92, 96). Tu njegovu ulogu potvrđuju i kasniji izvori za sjevernu Istru 
(Mikac 1963:346; Ptašinski ONŽO HAZU sign. SZ 111).

Postoje zanimljive podudarnosti u staćelovoj ulozi u raznim područjima, osobito 
vezano uz njegovo ponašanje za vrijeme svadbe. U Istri starješina, nastačilo i zastavnik 
mirno sjede i gledaju tance kao da su oni suci (Sušić 1970:96). Terenska istraživanja 
potvrđuju staćela u okolici Sombora kao osobu koja, sjedeći za vrijeme svadbenog pira 
na počasnome mjestu, samo promatra (Černelić EZ FFZ NR 87).U Erdeljanovića je 
potvrđena izreka koja je povezana sa sličnim obilježjima staćelove uloge: Ovaj zaseo 
kao staćela, a odnosi se na čovjeka koji je odnekuda došao i ne namjerava uskoro otići 
(1930:237). Ima zanimljivih podudarnosti u ponašanju staćela u sjevernoj Dalmaciji. 
U selu Lišani Ostrovički u Ravnim kotarima sjećanje na staćela potvrđeno je u priči 
sličnog konteksta. Kad bi sidili svi za stolom, priča mi je did, govorili bi ovako: “Vidi 
de bega turskog, vidi staću, ali nije aga sarajevski, vidi pašu, gospodara krajine, rumeni se 
ka΄ sunce u vičer.” Tako bi se šalili i nazdravljali. Sjećam se piče o staći – staćelu al΄ ne bi 
znao tko je to bio (Marijan 1988). Ova potvrda pojave staćela je osobito značajna, tim 
više što je jedina za ovaj dio Dalmacije.

Premda staćilo ima u Gradišćanskih Hrvata neke druge značajke, različite u odno-
su na Bunjevce, u selu Frakanava on ima, među ostalima, i određena zaduženja inače 
svojstvena svatovskom starješini: brine se za sve, kontrolira je li sve u redu, je li na stolu 
sve što je potrebno, određuje početak plesa (Rajković IEF rkp 954). Slično bi značenje 
mogao imati i opći podatak da je staćilo u neku ruku redatelj (Gavazzi 1935:7).

Premda svatovski starješina ne mora istovremeno biti i organizator svadbenog pira, 
ova je staćelova uloga značajna u pojedinim bunjevačkim selima u Mađarskoj i na 
Nenadić salašima u okolici Sombora u Bačkoj (Deisinger NMB EA 3029; ibid. NMB 
EA 4023; Černelić 1983; ibid. EZ FFZ NR 87). Ta je uloga staćela u Matarićima u 
okolici Sombora u Bačkoj i u nekim selima u Lici istaknuta u sklopu uloge svatovskog 
starješine ili njegovoga zamjenika (Černelić EZ FFZ NR 87; Erdeljanović 1930:233, 
237).

Sve spomenute pojedinosti uloge staćela u Bunjevaca naglašavaju one aspekte nje-
gove uloge koji ga povezuju sa starim svatom, časnikom koji često ima ulogu svatov-
skog starješine u područjima koja se mogu smatrati potencijalnom pradomovinom 
Bunjevaca. Brojni zanimljivi detalji su s time u vezi zabilježeni terenskim istraživanji-
ma među podunavskim Bunjevcima. U Gari u južnoj Mađarskoj uloga staćela iden-
tična je ulozi staroga svata (Černelić 1983). Prema jednom kazivanju u Bajmoku kod 
Subotice staćela i stari svat su lokalne varijante naziva za istog svatovskog časnika; u 
Bajmoku se koristi varijanta stari svat. Prema drugom kazivanju staćela ima istu ulogu 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:23



Uloga svatovskog starješine 221

kao kum, koji se u ulozi svatovskog starješine pojavljuje i drugdje među podunav-
skim Bunjevcima (ibid. EZ FFZ NR 87). Erdeljanović ističe da se u primorsko-ličkih 
Bunjevaca staćel pojavljuje tamo gdje nema staroga svata, dok je u drugim područjima 
uloga staroga svata analogna ulozi staćela u tim područjima (1930:233).

U bunjevačkom selu Kaćmar u južnoj Mađarskoj mladoženjin otac ili najstarija 
osoba u kućanstvu izabire se za svatovskog starješinu i u toj se ulozi naziva staćelom. U 
selima Gara, Bikić i Aljmaš u južnoj Mađarskoj te na salašima na Bezdanskom putu u 
Bačkoj naziv staćela označava te iste osobe, ali ne samo na svadbi (Černelić 1983; ibid. 
EZ FFZ NR 87). Prema Erdeljanoviću, staćel je oznaka za mladoženjinog oca u mno-
gim selima u okolici Knina (1930:233). Isti podatak je u kasnijim izvorima potvrđen 
i u Šuici u jugozapadnoj Bosni (Kajmaković 1961:82).

Svi primjeri staćela u ulozi svatovskog starješine zanimljivi su i, premda često tek 
fragmentarni, nadopunjuju jedan drugoga i popunjavaju element po element u mozai-
ku koji je još prilično nepopunjen.

4.1.4. Stari svat kao svatovski starješina

Osobito je zanimljiva pojava staćela u ovoj ulozi u odnosu na ulogu staroga svata i 
drugih svatovskih časnika, te osobito mladoženjinog oca, tim više što se stari svat u toj 
ulozi u podunavskih Bunjevaca ne pojavljuje, s izuzetkom nekoliko slučajeva kada su 
stari svat i staćel po značenju sinonimi. I ostale etničke skupine na tom prostoru ne pri-
daju osobitu važnost ulozi staroga svata. Stari svat se pojavljuje u ulozi svatovskog sta-
rješine i na području Gorskog kotara, Primorja i Like (pretežito u pravoslavnog stano-
vništva). Među katolicima ovoga područja njegova uloga starješine svatova ograničena 
je upravo na područja s prisutnom bunjevačkom komponentom. Inače se u toj ulozi 
u bunjevačkim krajevima Primorja i Like pojavljuje kum. I Erdeljanović je utvrdio 
staroga svata u ovoj ulozi u primorsko-ličkih Bunjevaca, premda njegov odabir regija u 
Lici uglavnom ne obuhvaća bunjevačka područja. Na čitavom širem području poten-
cijalne bunjevačke pradomovine ova uloga staroga svata znatno je raširena (Černelić 
1991:65-66, 197 – tabela 13). Potvrda o toj ulozi staroga svata nalazimo u Morlaka 
prema Fortisu i Lovriću (1984:49; 1948:121-122). Zanimljivo je da ga Erdeljanović u 
toj ulozi ne navodi u dalmatinskih Bunjevaca, što je neobično, ne samo u odnosu na 
ova dva starija zapisa, već i u odnosu na novije podatke s istoga prostora, tim više što 
je inače neke druge široko zastupljene pojave označavao bunjevačkim.

4.1.5. Komparativna analiza uloge svatovskog starješine u bunjevaèkim 
svadbenim obièajima

U komparativnoj analizi uloge svatovskog starješine uočila sam zanimljive pojedinosti. 
U područjima izvan užih bunjevačkih pojavljuje se veći broj drugih svatovskih časnika 
koji obnašaju ulogu svatovskog starješine. Česta je pojava udvostručavanja tih uloga, 
što znači da se na istoj svadbi uz staroga svata kao svatovskog starješinu mogu pojaviti 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:23



222 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

i drugi časnici sa sličnom ulogom (Černelić 1991:66-67). Ta pojava potvrđuje znače-
nje uloge svatovskog starješine u tim područjima, koji je, za razliku od podunavskih 
Bunjevaca, ključna figura u svadbenim običajima. Mladoženjin otac se katkada bira za 
svatovskog starješinu ili nekog drugog svatovskog časnika sa sličnom ulogom (ibid. 62, 
195 – tabela 12). Premda u podunavskih Bunjevaca mladoženjin otac u pravilu nema 
status svatovskog časnika (osim kada se izjednačava sa staćelom), na salašima Matarići 
i Đinići njegovo sudjelovanje i prisutnost na svadbi posebno su istaknuti (ibid. EZ 
FFZ NR 87). Svi spomenuti primjeri ukazuju na tendenciju da se simbolične uloge 
preslikavaju iz stvarnoga života: gospodar kućanstva zadržava tu ulogu i u svadbenim 
običajima.

Ako se uzme u obzir čitav prostor u kojemu ima traga bunjevačkome stanovništvu, 
jasno uočavamo razliku u ulozi staroga svata u Podunavlju (bolje reći izostajanje ove 
vrste uloge) s jedne strane, te u Lici, Gorskom kotaru, Primorju i u širem potencijalno 
izvorišnom bunjevačkom prostoru s druge strane. Treba naglasiti da stari svat u ulozi 
svatovskog starješine ne postoji u Podunavlju, i to ne samo među Bunjevcima, te da 
je njegova uloga uopće marginalna. Ipak, u nekoliko lokaliteta u regionalnih bunjeva-
čkih skupina (Tukulja, Čavolj, Đurđin) stari svat se rangira kao drugi u časti odmah 
iza kuma (Černelić 1983; ibid. 1984; Mandić 1975). Premda sporadične, takve 
potvrde mogu upućivati na njegovu moguću značajniju ulogu i među podunavskim 
Bunjevcima u ranijem razdoblju.

Dok stari svat u podunavskih Bunjevaca nema ulogu svatovskog starješine, kum i 
staćel se podjednako često pojavljuju u toj ulozi. Također tu ulogu imaju i u drugim 
područjima, osobito u Gorskom kotaru, Primorju i Lici, s prevagom kuma u toj ulozi, 
što ukazuje na stanovita preklapanja ove pojave u ovim dvama bunjevačkim ogran-
cima. Činjenica da je kum, ili rjeđe staćel, svatovski starješina u dvama bunjevačkim 
ograncima, a da ta pojava nije sasvim nepoznata ni na području njihove potencijalne 
pradomovine, ukazuje da korijene tih njihovih uloga valja tražiti upravo na tim pro-
storima, gdje inače u širem prostornom kontekstu tu ulogu pretežito obnaša stari svat. 
Moguće je da je taj omjer raspodjele uloge svatovskog starješine između ovih triju 
časnika bio drugačiji u vrijeme kada je postotak bunjevačkog stanovništva, prije napu-
štanja ovih prostora, bio veći. Dok je na prostorima moguće bunjevačke pradomovine 
pojava kuma i staćela u ulozi svatovskog starješine slabila, u drugim dvama bunjeva-
čkim ograncima se održala i, čini se, dobila na važnosti. Kum i staćel imaju puno zna-
čajniju ulogu od staroga svata u podunavskih Bunjevaca. Sličan se proces događao i u 
primorsko-ličkom ogranku, s tom razlikom da je na tom širem prostoru podjednako 
često prisutan i stari svat u istoj ulozi. Novija istraživanja ukazuju na tendenciju sla-
bljenja uloge staroga svata u izrazito bunjevačkim područjima (Černelić 1999; ibid. 
2003). Osim toga, kum i staćel, premda rijetko, u podjednakom omjeru dijele ulogu 
zastupnika domaćina u pojedinim lokalitetima bačkih Bunjevaca, ponekad i u Lici, 
gdje među primorsko-ličkim Bunjevcima tu ulogu preuzima staćel (ibid. EZ FFZ 
NR 87; Erdeljanović 1930:233; UEA 23; UEA 24; UEA 266). Premda Erdeljanović 
donosi površne i nepotpune podatke o ulozi svatovskog starješine u svim trima bunje-
vačkim ograncima, njegova tvrdnja da je stari svat drugi po rangu nakon kuma u dal-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:23



Uloga svatovskog starješine 223

matinskih Bunjevaca može biti indikativna za procese oblikovanja uloge svatovskoga 
starješine na prostorima potencijalne bunjevačke pradomovine.

Na kraju, kao zanimljiva ilustracija kako u izvorima različite starine za isto područje 
o nositeljima uloge svatovskog starješine dobivamo drugačije podatke, mogu poslu-
žiti podaci za bunjevačko područje Krivi Put. Sva se tri svatovska časnika spominju 
u ulozi svatovskog starješine: staćel prema Erdeljanoviću, stari svat prema upitnicama 
Etnološkog atlasa i kum prema novijim terenskim istraživanjima. Ta su istraživanja 
potvrdila na širem području primorskih Bunjevaca postojanje samo kuma i divera 
uz barjaktara; dvojice važnijih svatovskih časnika, čiji se broj tijekom vremena očito 
smanjio. Samo se pojedini kazivači na području Senjskog bila sjećaju da je stari svat 
postojao i njegovu ulogu uspoređuju s ulogom kuma (Erdeljanović 1930:233; UEA 
478; Černelić EZ FFZ NR 109; Birt et al. 2003:491). Istovremeno je ovaj primjer 
zanimljiv i zbog toga što ukazuje na svu složenost istraživanja, ne samo uloge svatov-
skog starješine u bunjevačkim područjima, već i sudbine njihove tradicijske baštine 
uopće.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:23



224 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:23



Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca... 225

4.2. Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca i 
balkanskog stanovništva romanskoga govora

4.2.1. Uvod

Studija o svatovskim častima i njihovoj ulozi pokazala je da su mnoge pojave u 
bunjevačkim svadbenim običajima srodne s pojavama u svadbenim običajima bal-

kanskog stanovništva romanskoga govora (Černelić 1991). Središnje poglavlje knjige 
posvećeno je prikazu specifičnog svatovskog časnika staćela, čija je pojava već i ranije 
pobuđivala interes među etnolozima.1

Pojava osebujnog svatovskog lika staćela u hrvatskoj tradicijskoj baštini nije zao-
bišla znanstveni opus M. Gavazzija, koji joj je pokušao utvrditi izvorište, polazeći 
od pretpostavke o grčkoj osnovi naziva staćel, dovodeći ga u vezu s grčkim nazivom 
stahtiaris, koji u sjevernim dijelovima Grčke u pokladnim običajima označava člana 
svadbene povorke odjevenoga u grčku nabranu košulju s nizom zvona oko struka i 
s vrećom pepela koja mu služi za obranu nevjeste i mladoženje (Megas 1958:61). 
Pritom je naznačio tri moguća puta unosa ovog elementa u Dalmatinsku zagoru: 1. 
Morskim putom Jadrana, s bilo koje strane grčkoga etničkog i jezičnog područja - putom, 
koji je za ove slučajeve najmanje vjerojatan i to s razloga: a) što se nijedan od tih eleme-
nata i izraza ne potvrđuje duž sama istočnog Jadrana, a to bi se u slučaju ove teze moglo 
očekivati i b) što se kulturni elementi, koji iz Sredozemlja prodiru po istočnom Jadranu, 
velikom većinom ne prodiru u dinarsku pozadinu Jadrana pa tako napose ni u dinarsku 
Dalmatinsku zagoru. 2. Kopnenim putom kroz unutrašnjost - posredstvom balkanskih 
Vlaha (aromunskoga govora), kojih nazočnost u Dalmatinskoj zagori nije ovdje potrebno 
ni spominjati, a ovakve su elemente mogli usvojiti na svojim mnogostranim stočarskim 
seljenjima, pa i sa juga Balkana, sa područja mnogostrukih bilo kulturnih bilo jezičnih 
utjecaja grčkih. 3. Kopnenim putom kroz dinarsku unutrašnjost posredstvom došljaka 
(napose negdje od 15. stoljeća dalje) sa jugoistoka, iz Crne Gore i širega područja oko nje, 
izloženoga odavna kulturnim i jezičnim utjecajima još iz daljih susjednih područja sve 
do ishodišta na samu grčkom prostoru. Nadalje, Gavazzi upućuje da bi bilo potrebno 
uvjerljivo dokazati međusobnu vezu između grčkog stahtiarisa i staćela te provjeriti 
potvrđuje li se izraz staćel makar i u rijetkim zaostacima iz prošlosti ili iz novijih vre-
mena, pa da put (a možda i vrijeme) njegova unosa u Dalmatinsku zagoru bude posve 
objašnjen (Gavazzi 1972:7).

1 O tome više vidu u: Černelić 1991:96-114, 153-160, 212-213.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:23



226 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

 Za to su nedostajali konkretni pokazatelji jer pojava staćela u svadbenim običajima 
Bunjevaca, Gradišćanskih Hrvata, u Dalmaciji (u Morlaka, u kninskom i imotskom 
području, u Poljicima), te u tragovima u Primorju, Lici i u Istri, nije bila dovoljno istra-
žena. Opsežnija istraživanja o staćelu na tim prostorima potvrdila su nazočnost ovoga 
svatovskog časnika na nešto širem području (u Ravnim kotarima, Bukovici, jugoza-
padnoj Bosni, zapadnoj Hercegovini, a po svoj prilici i u području ušća Neretve), 
kao i među Vlasima u sjeveroistočnoj Srbiji. Ni ta istraživanja nisu bila dostatna da 
se dokaže staćelovo izvorište. Međutim, ono što se sa sigurnošću može reći jest da su 
karakteristični razmještaj pojave staćela i etnološki pokazatelji njegove uloge na tragu 
unosa posredstvom balkanskih Vlaha (Černelić 1991:96-114, 153-160). Osim Vlaha 
koji obitavaju na području sjeveroistočne Srbije naziv staćel (ovdje potvrđen kao strčala 
i sl.) ne poznaju Vlasi (Romani) u drugim njihovim balkanskim obitavalištima, koliko 
je zasad poznato. Osim prostorne zastupljenosti staćela, u prilog njegovome balkan-
skom podrijetlu (možda grčkome posredstvom Vlaha, a možda i izvorno vlaškome) 
govore i etnološke činjenice koje pokazuju da taj svatovski časnik ima višeznačnu 
ulogu te da nema dovoljno specifičnih i određenih sebi svojstvenih obilježja, već se 
po potrebi, kako u kojem kraju u kojemu se održao ili mu je bilo moguće ući u trag, 
uklapao i preuzimao neke od uloga drugih karakterističnih svatovskih časnika (staroga 
svata, djevera, čauša, kuma), ponegdje i grupe svatova bez posebne časti (pustosvatova), 
pa i takvih svatovskih likova koji su bili na ruglo svadbenim sudionicima. Takva šaro-
lika obilježja staćelove uloge pokazuju da pojava toga časnika u svadbenim običajima 
nekih hrvatskih skupina ne bi bila izvorno hrvatska, odnosno slavenska baština, jer 
osim moguće jezične (no ne i dokazane) slavenske osnove, etnološki pokazatelji ne 
potkrepljuju takvu mogućnost. Ako bi naziv staćel ipak bio slavenski, tada bi to bila 
nova tvorba zajednička nekim hrvatskim i nekim romanskim skupinama.

Staćel je svakako zanimljiva i osebujna pojava iz kulturnoga naslijeđa Bunjevaca. 
Premda konačnog odgovora na pitanje odakle je i kakvi su joj bili putovi još nema, 
staćel je kao zagonetni svatovski lik postao znanstveni izazov i poticaj i otvorio je put 
mnogim pitanjima koja se tiču kulturnoga naslijeđa hrvatske grupe, katkada više, a 
katkada manje jasno označene imenom Bunjevci. Etnološki pokazatelji mnoga su od 
tih pitanja približili njihovome mogućem odgovoru. Na ovome mjestu i nije svrha 
neke od tih odgovora dokazivati, već ih izdvojiti i ukazati na potrebu njihovoga dalj-
njeg utvrđivanja.

Spomenuta istraživanja određenih tema iz svadbenih običaja polazila su u prvom 
redu od pojave odabranih svatova, svatovskih časti i njihove uloge u ukupnome zbiru 
svadbenih događanja, te su i saznanja dijelom ograničena zadanim okvirom. Otvorila 
su ona niz novih tema, čijim bi se proučavanjem moglo doći do novih spoznaja o mogu-
ćem ishodištu kulturne baštine Bunjevaca u svim njihovim ograncima. Svaku od tih 
tema moguće je istražiti zasebno (ili možda i više pojava skupno u jednoj široj studiji) 
sa svrhom rasvjetljavanja ishodišta barem dijela kulturnoga naslijeđa svih Bunjevaca, a 
na taj način i njihove etnogeneze, koja je još nepoznanica usprkos brojnim pokušaji-
ma njezina objašnjenja. Mnogi od tih pokušaja nisu bili temeljeni na činjenicama, već 
više na domišljanjima, pa kao takvi i nisu mogli biti konačni. Etnološki pokazatelji 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:24



Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca... 227

mogu pridonijeti rasvjetljavanju tako složenih pitanja kao što je pitanje etnogeneze 
određene etničke grupe, no postupak mora imati podlogu u dovoljnom mnoštvu 
činjenica, pravilno metodološki obrađenih, kako bi konačni rezultati bili pravovaljani. 
Kulturno naslijeđe jedne etničke grupe zbir je niza elemenata različita podrijetla, što 
im daje posebna obilježja unutar jednog šireg nacionalnog korpusa. Činjenica da su 
se Bunjevci kao jedna takva grupa tijekom svojega etnokulturnog razvoja razdijelili iz 
zajedničke jezgre u nekoliko ogranaka, čini takva istraživanja još složenijima.

U ovome prilogu pozornost ću usmjeriti prema kulturnim elementima koji su se u 
Bunjevaca prema određenim pokazateljima po svoj prilici oblikovali u doticaju s bal-
kanskim stanovništvom romanskoga govora. U tu svrhu poslužit će usporedba pojedi-
nih kulturnih elemenata i pojava iz svadbenih običaja potvrđenih samo u nekim ili u 
svim bunjevačkim ograncima s istim ili srodnim pojavama u Vlaha na području Pinda 
u sjevernoj Grčkoj (konkretno u Samarini i okolnim vlaškim naseljima) i u području 
sjeveroistočne Srbije. Jedino su u tim vlaškim krajevima svadbeni običaji nešto više 
istraženi. Neke od tih pojava poznate su i drugim balkanskim narodima, Albancima 
i Grcima.2 Za sve utvrđene srodne pojave nije moguće, dakako, bez temeljite analize 
tvrditi da su romanskoga podrijetla. Neke od njih Vlasi su mogli usvojiti i na jugu 
Balkana te ih kao pokretljiv stočarski narod prenositi među druge narode s kojima 
su u svojim stočarskim seljenjima dolazili u doticaj, kako je to već i Milovan Gavazzi 
uočio pri razmatranju pojave staćela i nekih drugih kulturnih elemenata. Doticaji 
različitih kultura podrazumijevaju uzajamna prožimanja. Tek bi proučavanje zastu-
pljenosti takvih pojava u njihovome specifičnom izrazu na širem prostoru moglo dati 
preciznije odrednice njihovoga podrijetla. Već je ranije utvrđeno postojanje brojnih 
zajedničkih kulturnih elemenata u svadbenim običajima Vlaha u sjeveroistočnoj Srbiji 
(i uopće vlaških kulturnih elemenata) i u dijelovima dinarskoga i jadranskoga prostora 
sve do Istre (Kulišić 1963; Pantelić 1971:69; Vince-Pallua 1992). Ti zajednički ele-
menti ujedno potvrđuju da su Vlasi nerijetko čuvari slavenskoga kulturnog naslijeđa 
na tim prostorima. Kada je riječ o Bunjevcima kao cjelini, valja imati na umu širi pro-
stor na kojemu je ova skupina u prošlosti mogla obitavati, a to se još sasvim precizno 
i pouzdano ne može utvrditi. Zbog toga je potrebno uzimati u obzir čitav jadranski i 
širi granični dinarski pojas (Hercegovina, dijelovi Bosne i Crne Gore). Ti su prostori 
ujedno i krajevi u kojima je nazočnost Vlaha kroz povijest neupitna. U kojoj mjeri se 
ta činjenica odrazila na etnokulturnu sliku tih prostora, kao i na razvoj i etnogenezu 
grupa koje su tu obitavale, a kasnije te prostore napuštale, tek valja istražiti.

2 Bibliografski podaci o svadbenim običajima u vlaškom području sjeveroistočne Srbije mogu se naći 
u: Černelić 1991:219-226. G. Weighand donosi nešto podataka i za druga vlaška područja (1894:32- 
-59). D. Antonijević također daje podatke o vlaškoj svadbi uopće, no budući da je riječ o kompilaciji 
podataka drugih autora, ne uzimam ga u obzir kao izvor podataka. U prikazu građe okvirno ću uka-
zati i na one elemente bunjevačke svadbe koji su poznati u albanskim i grčkim svadbenim običajima, 
prema podacima J. G. Hahna u Albanaca pravoslavne vjere i R. Rodda u nekim krajevima Grčke. Za 
podrobniju analizu i usporedbu bio bi potreban širi i temeljitiji uvid u literaturu o albanskim i grčkim 
običajima.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:24



228 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

4.2.2. Svatovska èast kuma

Za početak je možda razložno krenuti od svatovskih časnika jer je jedan od njih, 
spomenuti staćel, bio glavni pokretač ovih istraživanja. Još je jedan svatovski časnik u 
tom smislu zanimljiv. Sam naziv kum romanskog je podrijetla (Skok 1972:231-232). 
Svatovski časnik s tim imenom nije poznat u slavenskoj tradicijskoj baštini, prem-
da riječ kum poznaju i Rusi, ali ne u svadbenim običajima, već kao krsnog kuma. 
Među južnim Slavenima kum je kao svatovski lik veoma raširena pojava. Osim što 
se uvođenjem kršćanskih elemenata u svadbene običaje pojavila osoba s tim nazivom 
i dužnošću da bude svjedok pri crkvenom obredu vjenčanja, u nekim krajevima je 
kum izrastao u jednoga od najvažnijih svatovskih časnika. Takav se razvojni proces ove 
uloge odigrao i među podunavskim i primorsko-ličkim Bunjevcima. Zanimljivo je da 
je u jadransko-dinarskome prostoru istaknutija uloga kuma tek sporadična pojava. U 
podunavskih Bunjevaca kum većinom ima ulogu svatovskog starješine (Černelić 199-
1:37-38, 128; ibid. 1992:183-184, 187; ibid. 1999). Zanimljive su tu i neke druge 
pojedinosti koje se tiču uloge kuma, kao što je običaj odlaženja po kuma, ispraćanje 
kuma, posjećivanje kuma nakon svadbe, poseban kumov prilog u hrani, kumov kolač i 
druge pojedinosti. Te su pojave izričito potvrđene u podunavskih Bunjevaca, dijelom 
poznate i Bunjevcima u Primorju i Lici, na području Livanjskog polja u jugozapadnoj 
Bosni, dijelom u Hercegovini te u Dalmaciji, osobito u njezinim krajnjim južnim dije-
lovima uključujući i Boku kotorsku. Upravo su u južnoj Dalmaciji i u Boki kotorskoj 
neke od tih pojava zastupljene više nego u nekim drugim dijelovima ovih prostora, u 
kojima bi se očekivalo više bunjevačkih tragova (ibid. 1991:43, 51-57; ibid. 1999). 
Neke od spomenutih pojedinosti vezanih uz ulogu kuma potvrđene su i u dijelovima 
crnogorskog područja. Osobito je široka zastupljenost spomenutih karakterističnih 
elemenata uloge kuma (ovdje zvanog naš) među vlaškim stanovništvom sjeveroisto-
čne Srbije (ibid. 137-139). U Vlaha u sjevernom Pindu ti su elementi kumove uloge 
svojstveni glavnom svatovskom časniku koji se naziva nun(u) (Wace-Thompson 197-
2:144, 120, 124-125; Weigand 1894:36-37, 40). Potrebno je napomenuti da u Vlaha 
osim časnika nun(u) postoji još samo nekoliko istoimenih časnika koji bi prema vrsti 
uloge najviše odgovarali našim djeverima. Prema zasad dostupnim izvorima, čini se 
da u albanskim i grčkim svadbenim običajima postoji samo jedan glavni svatovski 
časnik: wlam u Albanaca, koumbaros ili paranymphos u Grka (Hahn 1853:145; Rodd 
1968:91-92). Po tome se bitno razlikuju od bunjevačkih svadbenih običaja, pa i šire 
hrvatskih i svadbenih običaja nekih južnoslavenskih naroda, u kojima su različite sva-
dbene uloge podijeljene između više svadbenih časnika, među kojima je u Bunjevaca 
najvažniji kum.

  

4.2.3. Svatovski kolaè

U kontekstu uloge kuma, ali i šire, zanimljivi su određeni postupci i obredi sa sva-
tovskim kolačem, koji također pokazuju stanovite analogije u vlaškim i bunjevačkim 
svadbenim običajima. Pritom valja imati na umu da svatovski kolač u Bunjevaca 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:24



Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca... 229

sadrži mnoge elemente slavenske tradicije, te da su ih njihovi preci poznavali i prije 
doseljenja na jug. Međutim, karakteristični prostorni razmještaj nekih postupaka s 
kolačem upućuje na međusobne doticaje slavenskih i balkanskih tradicija. U ovom je 
slučaju zasad nemoguće sasvim precizno razgraničiti bunjevačke kulturne elemente od 
vlaških, a to su: kolač kao dar, lomljenje i dijeljene kolača, bacanje novčića na kolač, 
kolač u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca (Černelić 1991:139-145; ibid. 
1993; ibid. 2000). Svi su ti postupci potvrđeni u svadbenim običajima Vlaha u sjeve-
roistočnoj Srbiji, dok se u Vlaha na sjeveru Grčke javljaju neki od tih elemenata: kolač 
kao dar, kolač kao sastavni element u obredu vjenčanja, obred lomljenja svadbenog 
kolača nad nevjestinom glavom, za čije se dijelove grabi prisutna mladež, te kolač kao 
komunikacijsko sredstvo prilikom pozivanja važnijih svatova (Černelić 1991:141-145; 
Wace-Thompson 1972:112, 117, 119; Weigand 1894:38).

   
4.2.4. Nevjesta ljubi svatove za uzdarje u novcu

Ovoj skupini običaja pripada i jedan specifičan običaj u podunavskih Bunjevaca kod 
svih regionalnih skupina: nevjesta tijekom pira ljubi svatove i za poljubac biva nagra-
đena novcem. Na prostorima mogućega bunjevačkog ishodišta ovaj je običaj poznat 
u Dalmaciji samo prema Lovrićevim zapisima u Morlaka, te na Livanjskom polju, 
u Tomislavgradu i u Gackom u istočnoj Hercegovini, te još istočnije sporadično po 
Crnoj Gori, gdje je taj element običaja šire zastupljen, češće bez uzvratnog darivanja 
novcem za poljubac (Černelić 1991:86, 145). Taj je običajni postupak karakterističan 
za obje vlaške skupine, a osobito je važan element svadbenih običaja koji se tijekom 
svadbe nekoliko puta ponavlja u raznim prilikama u vlaškom području sjeverne Grčke 
(Wace-Thompson 1972:118, 120-121; Weigand 1894:40). U albanskim svadbenim 
običajima nevjesta također na rastanku ljubi svatove u ruku, a oni je za poljubac dari-
vaju novcem (Hahn 1853:146).

4.2.5. Odvajanje nevjeste od svatova

Običaj da se nevjesta na dulje ili kraće vrijeme odvoji od svatova, u stalnom ili povre-
menom društvu nekoga od svatovskih časnika ili/i pratilja, jednakog je prostornog 
raširenja kao i prethodna pojava, s nešto više potvrda i na širem prostoru kontinentalne 
Dalmacije sve do Boke kotorske, te sporadično i u Lici. Ta je pojava poznata u obje-
ma vlaškim skupinama (Černelić 1991:88-89; 145-146; Wace-Thompson 1972:115; 
Weigand 1894:37). U grčkim i albanskim svadbenim običajima nevjesta je u društvu 
ženskog dijela svatova odvojena od muških svatova (Rodd 1968:93; Hahn 1853:145).

4.2.6. Prijelaz preko vode i obaranje posude s vodom

Osim spomenutih običaja karakterističnih za vlašku svadbu koje nalazimo u prvom 
redu i u podunavskih Bunjevaca, dijelom i u primorsko-ličkih te na njihovome po-
tencijalnom matičnom prostoru, ima još nekoliko pojava koje, prema dostupnim 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:24



230 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

izvorima, nisu potvrđene u svim područjima s mogućim bunjevačkim tragovima. Ne 
poznaju ih niti sve regionalne skupine podunavskih Bunjevaca. Isto tako, neke od njih 
nisu poznate niti svim Vlasima.

Tako, primjerice, u svih podunavskih Bunjevaca karakterističan običaj bacanja nov-
čića u posudu s vodom prije ulaska svatova u kuću poznaju i Vlasi u sjeveroistočnoj 
Srbiji (Černelić 1991:132). Ponegdje taj običaj uključuje i neke druge postupke. Tako, 
primjerice, u Zlotu i u široj okolici Bora nevjesta prska svatove grančicom bosiljka dok 
oni ulaze u kuću i ubacuju novčiće u posudu s vodom; kad svi svatovi prođu, nevjesta 
(Zlot), odnosno mladenci ili mladoženja (šira okolica Bora) obore nogom posudu s 
vodom, a nevjesta pokupi rasuti novac (Đorić et al. 1977:132; Pantelić 1975:133- 
-134). Neke od tih elemenata običaja nalazimo i u Vlaha u sjevernoj Grčkoj. Po dola-
sku svatova po nevjestu novac u vrč s vodom ubacuje djever i potom ga ruši nogom. 
Nevjesta trećeg dana svadbe odlazi po vodu, tri puta nalije i izlije vodu iz vrča; kod tre-
ćeg nalijevanja vode djever ubacuje novčić u vrč i kada nevjesta izlije vodu iz vrča, oku-
pljeni se dječaci nastoje domoći novčića u blatu (Wace-Thompson 1972:115, 123). 
Osim ovih potvrda, srodnih postupaka ima i na području istočne Hercegovine. U selu 
Ravno u Popovom polju kod Hrvata i u Gackome kod Srba nevjesta odčepi posudu 
za nošenje vode koja se nalazi pred vratima mladoženjine kuće i pusti da se voda izlije 
(Palunko 1908:260; Delić 1907:281). Prema podacima za gornju Hercegovinu i u 
Ljubovu kod Trebinja u Srba nevjesta odčepi posudu za nošenje vode i u nju ubaci 
novac, dok prema općim podacima u Popovom polju (moguće je da se ti podaci tiču 
samo Srba) iz takve posude nevjesta izvadi jabuku sa zabodenim novcima i ostavi je na 
otvoru posude (Bratić 1903:391; Lilek 1898:25-26; Mićović 1952:195). Zanimljiva je 
potvrda varijante toga običaja u starome Dubrovniku iz 15. stoljeća: nevjesta nogom 
prevrne posudu punu mlijeka ili vode pomiješane s mlijekom, uz tumačenje da tim 
postupkom unosi u kuću obilje ovozemaljskih dobara (Diversis de Quartigianis 1973: 
69).3 I u albanskim svadbenim običajima ima srodnih postupaka: nevjestina majka 
dočekuje mladoženju na vratima, on joj ljubi ruku, a ona ga potom kiticom cvije-
ća prska iz posude s vodom koju drži u ruci. Mladoženja ubacuje novac u posudu s 
vodom, potom mu punica zatiče maramicu o desno rame (Hahn 1853:145). Premda 
se primjeri navedenih običaja u pojedinostima razlikuju, zajednički elementi koji ih 
povezuju su postupak ubacivanja novčića u posudu s vodom i/ili rušenje takve posude, 
a taj se postupak poglavito odigrava na graničnom prostoru dviju svatovskih strana.

4.2.7. Ulazak nevjeste u mladoženjin dom preko prekrivenog praga

Drugi karakterističan običaj, poznat u regionalne skupine podunavskih Bunjevaca iz 
okolice Sombora i u Vlaha, običaj je ulaska nevjeste u mladoženjin dom preko bije-
log platna. Sasvim sporadičnih tragova te pojave ima u Lici, na sinjskom području i 

3 Zahvaljujem Vitomiru Belaju što mi je ukazao na ovaj podatak.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:25



Srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca... 231

ponegdje u istočnoj Hercegovini, te u prošlosti u Morlaka potvrđenih samo prema 
podacima Š. Ljubića (Černelić 1991:147-148; Mićović 1952:195; Weigand 1894:38; 
Antonijević 1982:149).4

   
4.2.8. Pozivanje svatova jabukom

Samo Bunjevci u okolici Sombora poznaju specifičan način pozivanja svatova: nevje-
stini roditelji pozivaju svoju i njezinu rodbinu tako da im prilikom susreta na ulici 
ili na “pijaci” daruju jabuku kao simboličan znak da su pozvani u svatove. Taj speci-
fičan način pozivanja u tom obliku nije poznat Bunjevcima izvan okolice Sombora 
u Bačkoj, a nema mu traga ni u ostalim područjima, no jabuka kao dar prilikom 
pozivanja javlja se i u sjevernoj vlaškoj skupini, s nešto više potvrda zasad još samo u 
sjeveroistočnoj Crnoj Gori (Černelić 1991:148).

4.2.9. Odlaganje konzumacije braka

Još je jedna specifična pojava u podunavskih Bunjevaca, potvrđena samo u okolici 
Budimpešte prema podacima iz 19. stoljeća. Riječ je o odlaganju konzumacije bra-
ka, koje može trajati i do dvije, pa i sve do četiri godine (Berkity 1839:328). Noviji 
podaci više ne potvrđuju tu pojavu. Samo se još u Crnoj Gori spominje dulje razdo-
blje odlaganja konzumacije braka, gdje je inače ta pojava znatno raširena. Odlaganje 
konzumacije braka u vremenu od jedne do dviju noći nešto je više potvrđena pojava 
prema starijim izvorima u Dalmaciji (Morlaci, Ravni kotari, Bukovica), a prema novi-
jim podacima sporadično je to poznato na području ušća Neretve, u Boki kotorskoj i 
u istočnoj Hercegovini te među Vlasima u sjeveroistočnoj Srbiji (Černelić 1991:146- 
-147). U opisu svadbenih običaja Vlaha u sjevernoj Grčkoj ne spominju se običaji 
vezani uz prvu bračnu noć. Konzumacija braka odgađa se i u albanskoj svadbi: mla-
denci prvu noć na piru spavaju odvojeno, tek trećeg dana svadbe mladoženju vode k 
nevjesti na spavanje (Hahn 1853:147).

4.2.10. Ostale srodne pojave u svadbenim obièajima Bunjevaca i Vlaha

Ima određenih pokazatelja za još neke srodne pojave u bunjevačkim i vlaškim svadbe-
nim običajima, koje se zasad mogu samo naznačiti: običaj da u razdoblju od prosidbe 
do svadbe mladoženjine rođakinje u razmacima donose nevjesti dar, dužnost mlado-

4 Pri navođenju tog podatka Weigand se poziva na časopis Macedonia, Bucurest, 1889., uz naznaku da 
on sam tu pojavu nije zatekao na terenu, no bez navođenja podatka o kojoj se vlaškoj skupini radi. 
Antonijević navodi specifičnu varijantu ovoga postupka: u Vlaha Karaguna ispred ulaza u kolibu 
postavljena je prostirka ispod koje su stavljena tri obredna kruha. Mladenka mora prvo stati na njih i 
dobro ih izgnječiti nogama, tek potom ima pravo ući u kolibu. Pritom se u napomeni poziva na Wace-
-Thompsona kao izvor za taj podatak. Očito je riječ o krivom citatu jer u naznačenom izvorniku takvog 
podatka nema te zasad nije moguće utvrditi njegov izvor.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:25



232 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

ženje ili njegovoga oca da nabave nevjesti vjenčano ruho, višestruko nošenje priloga u 
hrani i piću, uloga nevjestina brata, dužnost pojedinih časnika da pomognu nevjesti 
pri silasku s kola ili s konja te da je uvedu u novi dom, uvođenje nevjeste u kolo po 
dolasku pred mladoženjin dom, odvojeno sjedenje muških i ženskih svatova, ispraćaj 
svadbenih gostiju od strane mladenaca, dolazak nevjestinih roditelja i rodbine na pir. 
U Vlaha se tom prilikom donose posebno svečano obilati darovi u hrani i piću, dok u 
podunavskih Bunjevaca pohođani dolaze i ponovno nakon pira te tom prilikom dono-
se dar, u prvom redu kolač itd. Neke od tih pojava poznate su i u grčkim i albanskim 
svadbenim običajima.

4.2.11. Završna rijeè

Sve spomenute pojave potvrđene u svadbenim običajima Bunjevaca i Vlaha daju tek 
ograničen pregled njihove ukupne prostorne zastupljenosti, budući da su se razmatrali 
nešto šire obuhvaćeni jadransko-dinarski prostori s mogućim bunjevačkim tragovima 
u prošlosti i u sadašnjosti.5 Tako postavljeni okviri ukazali su na specifične okolnosti 
u kojima su nastajale, razvijale se i oblikovale etnokulturne osobine ove hrvatske sku-
pine, koje su se prilagođene novoj kulturnoj sredini u Podunavlju održale u znatnoj 
mjeri.6 Neke od spomenutih pojava ne samo da su poznate, već su upravo karakteristi-
čne i za drugu hrvatsku skupinu: Šokce u Bačkoj i dalje u Baranji i Slavoniji, a dijelom 
su poznate i bačkim Srbima. Riječ je o skupinama koje su poput Bunjevaca naselile 
panonske prostore u stoljećima obilježenima turskim prodiranjima. Budući da je riječ 
o pojavama čije korijene bez svake sumnje valja tražiti u našim južnim krajevima, one 
nisu rezultat kasnijih akulturacijskih procesa u novoj sredini. Ostaje ipak i mogućnost 
da su bački Srbi neke od tih običaja usvojili u doticaju s Bunjevcima i Šokcima u 
Bačkoj, no mogli su im biti poznati i ranije, budući da su se i ovi Srbi u Bačku dose-
ljavali sa susjednih jugoistočnih prostora, gdje su doticaji s vlaškim stanovništvom 
tijekom povijesti bili neupitni. A možda su to bili i posrbljeni Vlasi.

Trag svih ovdje spomenutih pojava vodi nas u unutrašnjost Balkana, na čijim je 
prostorima znatno ranije došlo do prožimanja kulturnih elemenata doseljenih Slavena 
i starosjedilačkog stanovništva romanskoga govora. Premda je zagonetni svatovski lik 
staćel naizgled samo još više zapleo ionako već zamršeno balkansko klupko, u isto je 
vrijeme dao poticaj za pokušaj konačnog razrješavanja složenih etnokulturnih procesa 
i povijesnih zbivanja na prostorima jugoistočne Europe.

5 Opširniji prikaz većine razmatranih tema na širem prostoru jugoistočne Europe, vidi u: Černelić 
1997.

6 To su potvrdila vlastita terenska ispitivanja 1983., 1984. i 1987. godine.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:25



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 233

4.3. Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja

4.3.1. Uvod

U.regionalne skupine podunavskih Bunjevaca iz okolice Budimpešte potvrđen je 
.specifičan obred blagoslova (Deisinger NMB EA 4023; ibid. NMB EA 3031; 

Černelić 1983). Jedan stariji zapis iz prošlog stoljeća donosi za ovu bunjevačku sku-
pinu zanimljiv i jedinstven opis obreda prstenovanja na zarukama (Berkity 1834). 
U kasnijim izvorima nema takvih podataka. Ta dva obreda nisu izravno povezana u 
svadbenim običajima ove bunjevačke skupine, a za isto područje zabilježena su u razli-
čitim izvorima i u različito vrijeme. Međutim, sačuvana dokumentacija o specifičnim 
elementima u obredu blagoslova i prstenovanja potakla me da se njihovim tragom 
uputim prema njihovom mogućem izvorištu. Istovremeno je moguće utvrditi kako 
su se ti obredi oblikovali na ishodišnim bunjevačkim prostorima u složenim etnokul-
turnim i povijesnim uvjetima. Ti su se razvojni procesi morali odvijati u vremenu i 
prostoru u kojemu valja tražiti začetke nastajanja i izrastanja Bunjevaca u osebujnu 
i prepoznatljivu hrvatsku etničku skupinu. Već su prethodna istraživanja pojava iz 
svadbenih običaja pokazala da područje južne Dalmacije i Boke kotorske s graničnim 
pojasom susjednog dinarskog areala valja uzimati u obzir ukoliko se želi rasvijetliti 
pitanje podrijetla bunjevačkih Hrvata i njihovoga kulturnog naslijeđa (Černelić 1991; 
ibid. 1993). Specifični element obreda blagoslova mladenaca tek je jedan od mnogih 
tragova u nizu, koji na povratnom putu prema bunjevačkom ishodištu valja slijediti. 
Namjera mi je pridružiti mu i obred prstenovanja. To nije tek slučajan odabir pojedi-
nih karakterističnih običaja iz baštine najsjevernije bunjevačke skupine. Pridružujući 
obredu blagoslova specifične elemente obreda prstenovanja, pokušat ću ukazati na 
njihovu povezanost, isprepletenost i zajedničko kulturno ishodište.

4.3.2. Kolaè u obredu blagoslova

Važan element obreda blagoslova je osebujan postupak udaranja mladenaca u leđa 
okruglim pletenim kolačem s rupom u sredini. Izvori koji donose podatke o ovome 
običaju su sljedeći: podatak iz Anžabega (Érd): blagoslov se daje u nevjestinoj kući pred 
odlazak k mladoženji. Mladenci (snaša i đuvegija) stanu pred roditelje, a između njih stoji 
kum, koji u ime roditelja pita prvo mladoženju: “Što želiš od mene?” Đuvegija odgovara: 
“Od Boga zdravlje, od vas blagoslov.” Isto pitanje se uputi snaši, i njezin odgovor je isti. 
Nakon toga ih ponude vinom. Staćela im je stajao iza leđa s okruglom pletenicom, s rupom 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:25



234 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

u sredini, držeći je u ruci, dobro ih je udario po leđima u trenutku kada su prinosili čašu 
ustima. Zasvirali su tamburaši (Deisinger NMB EA 4023). Podatak iz Tukulje (Tököl) 
o istom običaju tek se u pojedinostima razlikuje: Što želiš? ovdje pitaju stari (nije pre-
cizirano jesu li to možda roditelji nevjeste ili tko drugi). Velikim kolačem ih po leđima 
pritom udara djever (ibid. NMB EA 3031). Vlastiti terenski podaci iz Tukulje o istom 
običaju donekle se u pojedinostima razlikuju od arhivskih. Prema jednom kazivanju 
blagoslov mladencima daje kum, a prema drugome stari svat. Dok prinose čaše ustima, 
u leđa ih kolačem pletenicom udara staćela (Černelić 1983).

Potvrda o ovakvome blagoslovu nema u ostalim regijama podunavskih Bunjevaca, 
u okolici Baje u južnoj Mađarskoj te u okolici Sombora i Subotice u Bačkoj. Ni u 
ranijem Berkityjevu prikazu svadbenih običaja Bunjevaca iz okolice Budimpešte o 
tome nema podataka (Berkity 1834). Takav blagoslov nije poznat u područjima osta-
lih bunjevačkih ogranaka, onako kako ih je utvrdio Erdeljanović, a niti na području 
zapadne Bosne i zapadne Hercegovine, za koje je naknadno utvrđeno stanovništvo s 
bunjevačkim prezimenima. Moglo bi se pomišljati da je riječ o pojavi koju su pojedi-
ne regionalne grupe podunavskih Bunjevaca usvojile u novoj kulturnoj sredini nakon 
doseljavanja u Podunavlje. Međutim, ni u ovim prostorima drugim narodima ta poja-
va, po svemu sudeći, nije poznata. Kolač ili kruh pri blagoslovu pojavljuju se i kod 
drugih slavenskih naroda, pa je očito riječ o veoma staroj tradiciji, čija se varijanta u 
Hrvata tek sporadično sačuvala.

Odmakne li se od te osnovne bunjevačke jezgre, odnosno područja za koje se pret-
postavlja da su prostori moguće pradomovine Bunjevaca, nailazi se ne samo na trag 
tog specifičnog postupka s kolačem pri blagoslovu, već za taj običaj postoji obilje 
potvrda.

Na području južne Dalmacije, počevši od poluotoka Pelješca pa sve do Konavala, 
kruh ili kolač ima značajnu ulogu pri roditeljskom blagoslovu mladenaca. Za ovo podru-
čje ima znatno više pojedinosti o tijeku blagoslova i primjera izvornih tekstova samoga 
izričaja blagoslova, koji nam, nažalost, nedostaju za bunjevačka naselja Tukulju i Erd.

Najviše potvrda za područje južne Dalmacije prikupio je Nikola Bonifačić Rožin. 
Dio tih podataka je objavljen, dok je veći broj potvrda dohvatljiv tek u arhivskoj gra-
đi.

Navodim cjelovit opis blagoslova, koji se u ovim krajevima označava molitvom:
Mladencima daju blagoslov ili molitvu roditelji prije nego nevjesta s mladoženjom 

napusti rodnu kuću. Molitva se daje i u mladoženjinoj kući, prije nego što se mladenci 
povuku u bračnu sobu. Tekst molitve je prilično dug, pa ga mnogi roditelji ne znaju. Zato 
obično mjesto njih molitvu izgovara stari svat ili druga koja osoba koja je molitvu naučila. 
U Zatonu Doli i okolnim selima molitvu daje Kata Mišeta rođena Svilarić, popularna 
seljakinja koja je inače vrlo dobra kazivačica i poznavač narodnih običaja. Evo njezin opis 
običaja i tekst svadbene molitve:

“Kad ima biti molitva, stari svat zove pirovu majku:
- Pirova majko, dođi, evo ja tebi jabuku, a ti meni đevojku na molitvu. I onda idu na 

molitvu. Svi svatovi sjedu, a dignu se nevjesta, đuveglija, kum i još dva tri svati. Uzme 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:25



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 235

kum čašu vina, ali je nakićena cvijećem i drži je u ruci. I uzme veliki nož. Stavi ga na 
trpezu, oštri doli. Kum drži nož pri dnu. Prije su bili u koricama srebrni noži, u koricami 
bi se stavio. Onda đuveglija stavi desnu ruku na nož, a nevjesta na njegovu. Onda dođe 
onaj koji daje molitvu, sjede za trpezu nasuprot mladencima i govori:

- Što pitate, mladi mladenci? (3 puta)

Mladenci: Božju molitvu u tebe, majko.

Đever i đeverbaša stoje iza mladenaca na nogama, i drže pečene kolače u ruci i kažu: 
Amin, bože! - (i kucnu mladence u glavu kolačem).

Mali (onaj koji je zastupa): Prva molitva od gospodina boga, pa od oca duhovnoga, od 
kralja zemaljskoga, pa od pape rimskoga, pa od mene velike grešnice.

Đever i drugi: Amin, bože! - kucaju kolačina mladence.

Mali: Najprije da vam bog da sretno postupite iz ovoga stana, a u drugi stan, a u svaki 
dobar čas, ako bog da.

Đever i drugi: Amin, bože, amin. - Opet kucaju mladence.

Mali: Da budete rano raniti, na polje silaziti, volove zgoniti, sjemenac snositi, da se 
budete k istoku okretati, a boga se spominjati.

Đever i drugi: Amin, bože, amin!

Mali: Da vam bog da prve ćeri, posljednje sinove, da nevjeste ne zateku zôve.

Da vam bude pod mladost dika od zetova, a pod starost hrana i fala od sinova.

Da budete vi od vašega srca u crkvu hoditi, boga moliti, crkve graditi, zdvora klakom 
i kamenom, a iznutra križom i kaležom. Da vam budu dolazili ubogi, gladni i žedni, i 
goli i bosi, a da budu odlazili siti i obučeni, ako bog da!

Đever i drugi: Amin, bože, amin!

Mali: I govorili: “Dobra ti je ova odiva došla, ispod onega šljemena, a u ovo šljeme, a 
u svaki dobri čas. Da vam bog da više dobra, nego ona nama dala.” I ubogi odoše sretni i 
zadovoljni. Da vam bude svaka sreća viti i držati, ko pijesak mora dubokoga, kako brštan 
drva visokoga, a zvijezde neba visokoga, anđeli raja nebeskoga. Da vam bog da više doba-
ra, nego ima u Jakinu bokara. Više kuće stoji vam stog, a na njemu gospodin bog. Svakom 
daje šakom, a vama dvojici kapom. Da vam čele na istoku zatvore sunce, a ovce planinu 
potisnu, da vam sve rodi časnom i lijepom, a planine sirom i mlijekom. Da vam budu 
više kuće čele zukati, a u kući muške glave rađati. Ja vam više nemam što dalje, bog vam 
dao zdravlje!

Đever i drugi: Amin, bože, amin!

Mali: Što vam ja nijesam isporavila neka isporavi gospodin bog!

Đever i drugi: Amin, bože, amin! (Kucaju kolačima mladence).
Mladenci stupe naprijed. Kum dade nevjesti i đuvegliji napit se iz one čaše i stavi je na sto. 

Nož stavi za pas, a oni se ljube sa svojima i polaze.” (Bonifačić Rožin 1964-1965:48-49).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:26



236 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Za druga mjesta na Pelješcu, u Stonskom primorju, u Dubrovačkom primorju, 
u okolici Dubrovnika, u Konavlima i u Boki kotorskoj nešto je manje pojedinosti 
o samom tijeku blagoslova, ali osnovni postupak s kolačem (ili kruhom) svugdje se 
primjenjuje.1 

Udaranje (ili doticanje) kolačem (kruhom) u glave mladenaca razlikuje se u sitnim 
pojedinostima. Najčešće zastupljena formulacija je da se mlade lagano tuče ili dotiče 
kolačima po glavi. U Konavlima se postupak razlikuje po tome što mladence dotiču 
komadima kruha (Bošković EZ FFZ SR 40; Balarin 1898:296). U Župi Dubrovačkoj 
obično po četiri pirnika uzmu svaki po kolač u obliku koluta i njime lagano tuku mla-
dence po glavi, slično tome i u Gornjim Majkovima u Dubrovačkom primorju (Oštrić 
1954:466; Bonifačić Rožin IEF rkp. 393; ibid. IEF rkp. 433). Iz opisa blagoslova iz 
Zatona Doli uočljive su zanimljive pojedinosti kao što su stavljanje ruku mladenaca 
preko noža i uloga kuma koji drži čašu vina koju po završetku blagoslova daje nevje-
sti i mladoženji da ispiju vino. Premda primjeri opisa iz Tukulje i Erda nisu dovoljno 
cjeloviti što se tiče samog tijeka blagoslova, neki elementi južnodalmatinskog obreda 
prisutni su i ovdje.

Bez sumnje je riječ o varijantama istoga osnovnog običajnog postupka koji se 
razlikuje u sitnim pojedinostima, a to su oblici kolača (ili kruha) kojim se pri blago-
slovu mladence udara ili im se dotiče glava (južna Dalmacija), odnosno udara u leđa 
(Tukulja, Erd – Bunjevci u okolici Budimpešte).

Veći broj potvrda ovakvoga blagoslova čini ga karakterističnom pojavom upravo za 
područje južne Dalmacije. Nadalje, i uzduž jadranskog areala ima sporadičnih potvrda 
ove pojave. Sličan način doticanja glava mladenaca kolačem pri blagoslovu javlja se 
u okolici Zadra i na otocima sjeverne Dalmacije te u Istri, potvrđen još u Valvazora.2 

Navest ću primjere originalnih zapisa o blagoslovu i iz ovih krajeva. Novija terenska 
istraživanja otoka u okolici Zadra potvrdila su ranije podatke s otoka Iža s nešto više 
pojedinosti:

Blagoslov mladenaca bio je najsvečaniji čin vjenčanja. Zbiva se pred odlazak iz mla-
denkine kuće, nakon ručka. Mladenka traži oprost i blagoslov, te se oprašta s roditeljima, 
braćom i prisutnima. Ovdje su prisustvovali i mladoženjini roditelji, pa su tako i oni u 
tome sudjelovali. Mladenci kleknu na pod na kojem je prostrt “kaban” (vuneni pastirsko-
-ribarski kaput s kukuljicom), a ispod kabana je sablja okrenuta prema stolu punom sva-
tova. Sa strane mladenaca su kumovi s velikim pečenim, brašnenim kolačima u rukama. 
Ponekad su to bili kolači koji su se čuvali još od rođenja, doneseni kao dar porodilji. Na to 

1 Kajmaković 1959:129 (Stonsko primorje); Kulišić 1959:79 (Hodilje – Pelješac; Stolivo – Boka 
kotorska); Bonifačić Rožin 1964-1965:48-50; Miličević IEF rkp. 769 (Zabrđe, Ponikve – Pelješac); 
Bonifačić Rožin IEF rkp. 731 (Ponikve – Pelješac); ibid. IEF rkp. 433 (Zaton Doli, Smokovljani, 
Mravinca, Gornji Majkovi – Dubrovačko primorje); Vucelić EZ FFZ SR 244 (Majkovi – Dubrovačko 
primorje); Bonifačić Rožin IEF rkp. 393 (Postranje – Grbavac, Brgat – okolica Dubrovnika); Taš IEF 
rkp. 117 (Petrača, Postranje – okolica Dubrovnika); Oštrić 1954:446 (Župa Dubrovačka); Balarin 
1898:296 (Gruda – Konavli); Bošković EZ FFZ SR 40 (Čilipi – Konavli).

2 Cvitanović 1964:58; Marijan – Sokolović EZ FFZ NR 90; Morović 1952:26-27; Kulišić 1959:79; 
Širola 1938:107; Mikac 1963:300.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:26



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 237

bi mladenka počinjala prva: “Pitan prošćinje od gospodina Boga i svega dvora nebeskoga i 
od vas, oče, ča san vas uredila. Blagoslov te me!”, Otac odgovara: “Bog ti ćerce prosti. Bog 
te blagoslovi!” Nato kumovi, a katkada i svi svatovi skandirajući glavno uz mali napjev 
prihvaćaju: 

“Ča naš ćako rekoše. 
Sve se dobro stekoše.
Anđeli stahu,
I Amen zazvahu.
Našem bratu i sestrici:
- Sve u dobri čas
u sto dobri čas!”

Tako i mladoženja traži oprost i blagoslov od svojih. Mladenci redom traže oprost i 
blagoslov od drugih prisutnih, i nakon svakog podijeljenog oprosta i blagoslova, pjevaju se 
spomenuti stihovi, ali se izmjene lica prema tome od koga se dobije oprost i blagoslov, npr. 
“Ča nan mati rekoše...”. Kumovi pjevajući ovu pjesmu, dotiču kolačima glave mladenaca i 
pomacima ruku i kolača prave nad njihovim glavama znak križa. Ovaj blagoslov u nekim 
mjestima ima više varijacija. Tako neki kazivači navode klečanje mladenaca na ženskoj 
suknji i ženskim hlačama, pod kojim su dvije sablje postavljene na križ ili pak noževi. 
Ponegdje samo nogom stoje nad prostrtim predmetom. Blagoslov kolačima, ponegdje se oba-
vljao strogim redom. Naime svaki put kad bi se dobio oprost i blagoslov bila su tri pomaka 
kolačima (Marijan – Sokolović EZ FFZ NR 90).

Blagoslov je sličan u okolici Zadra, u Sukošanu i na otoku Ugljanu. Sam način 
doticanja glava mladenaca neznatno je drugačiji:

Najprije on sam, dok djevojka sveđer šuti, pita proštenje, a debeli kum i djever (u 
Ugljanu stari svat i njegov pobočnik blagosivljaju kolačima pjevajući) uzmu svaki po 
kolač sa barjaka u desnicu te nad mladoženjama, prekrižujući hljebove, da se dotiču glava 
mladoženja, ispjevaju ove stihove: “Što naš župnik rekoše, svakim se dobrom stekoše. Sve 
u dobar čas! U sto dobrih čas! Anđeli stahu i amin zazvahu našem bratu i sestrici. Sve u 
dobar čas! U sto dobrih čas!” Na ostale upite i blagoslove djever i debeli kum opetuju ove 
riječi. Katkada se uhvati kolo oko klečećih mladoženja, te dok se pjeva, kolo pleše i pjeva. 
Križanje kolačima biva osobitim redom. Prvi kret je sukriž: djever do mladoženje stavi 
kolač na glavu zaručnici, a drugi djever mladoženji. Drugi kret: oba djevera stave kolače 
na glavu mladoženji; treći kret isto na glavu zaručnici. Ova se kretnja opetuje, samo što 
djeveri ne drže u istom položaju ruke (Morović 1952:26-27).

Dakle, dok se na Ižu glave mladenaca pri blagoslovu dotiču kolačima, u zadarskoj 
okolici i na Ugljanu kolač se pritom stavlja na glave mladenaca. Sličan način doti-
canja glave kolačem javlja se i nešto sjevernije u Kožinu kod Nina (Bonifačić Rožin 
IEF rkp. 260). Isti se postupak navodi i u Stolivu, u jedinoj potvrdi ovoga blagoslova 
u Boki kotorskoj (Kulišić 1959:79). Nije sasvim jasno je li tu zaista riječ o neznatno 
različitom načinu doticanja glava kolačem ili se samo radi o razlici u načinu iznošenja 
podataka, no u obama slučajevima uočljivo je da je važno da glave mladenaca dođu u 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:26



238 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

doticaj s kolačem. Sve su drugo, čini se, nijanse ovisne, prije svega, o zapisivaču obi-
čaja i o kazivačima. Nije nevažno napomenuti da se blagoslov u zadarskoj regiji i na 
otoku Ugljanu daje kolačem koji ima rupu u sredini. Takav je oblik kolača i u Župi 
Dubrovačkoj, a u selu Brgat ističe se da se blagoslov nekada davao sa šupljim kolačem, 
a sada je to obični okrugli kolač (Oštrić 1954:466; Bonifačić Rožin IEF rkp. 393). 
Takav kolač oblikom odgovara kolaču u Erdu i Tukulji.

Valvazorov opis blagoslova daje nešto “agresivniju” varijantu ovoga istog obrednog 
postupka. Navest ću ga u cijelosti:

Pošto su se dosta najeli i napili i nasitili, zamoli starješina roditelje mladenkine da joj 
dadu blagoslov. Na taj zahtjev prostru na pod u sobi sag na koji mladenka i mladoženja 
kleknu okrenuti jedan prema drugome licem. Na jednoj strani stoji starješina, a na dru-
goj otac i majka mladenke. Mladoženjin otac, skroz nedolično, ne prisustvuje nikada kod 
pira. Sad izriče otac mladenkin svoj blagoslov govoreći: “Ti, moj sine, i ti, moja kćerko, ja 
vas blagoslivljam i proričem vam da ćete vidjeti djecu od vaše djece do četvrtog koljena.” 
Prisutni se svi tome pridružuju kličući: “Našem bratu, našoj mladenki, neka bi svako žito 
urodilo. Anđeli neka ustanu, amen, sa svatovima amen, amen.” Zatim nastavi opet blago-
slivljati govoreći: “On će imati toliko usjeva da će uzmanjkati prostora i mjesta da ga spre-
mi.” Na to odgovore svi kao i prije. Otac nastavlja dalje blagoslivljati vinograde, goveda i 
pčele. Svatko prisutan kliče prijašnju formulu. Nato uzme starješina jedan kolač i baci ga 
ili udara njime mladoženju po glavi da se raspadne u komadiće, a pri tome izgovara: “Svi 
dobri časi, ovi najbolji.” I svatko udara onog, koji mu stoji najbliže kolačem po glavi, kao 
da mu hoće zabiti blagoslov kruha u glavu (Mikac 1963:300).

Za Istru ima i nešto novijih potvrda, ali se one razlikuju u pojedinostima od 
Valvazorova zapisa. Naime, većinom se kolačima ne dotiču glave mladenaca. Dok 
u Peroju u južnoj Istri djeveri dotiču glave mladenaca kolačima, u drugim mjestima 
južne Istre udarali bi kolačem o kolač iznad glava mladenaca: Rakalj (diveri bi mahali 
kolači zgora mladih, neka se slomu), Valtura (zgora mladih bi tukli kolačima), Loborika 
(ozgor mladih su razbili kolač) (Musić 1863:50; Bonifačić Rožin IEF rkp. 140; ibid. 
IEF rkp. 197). U mjestu Vele Mune na sjeveru Istre su djever i stari svat ukriž nad mla-
dencima udarali kolačima (Bonifačić Rožin 1964-1965:50). Novije potvrde varijanti 
blagoslova s kolačem u Istri podsjećaju na postupke s kolačem na području sjeverne 
Dalmacije. Naime, riječ je o tome da se kolačima ne dotiču glave mladenaca, a česta je 
pojava da se oni lome. U Petrčanima kod Zadra pri blagoslovu križaju kolačem iznad 
glave mladenaca (ibid. IEF rkp. 260). Zanimljiv je podatak iz Tijesnoga na otoku 
Murteru, južno od otoka zadarskog područja, jedini ove vrste za ovo uže jadransko 
područje. Blagoslovu je prethodio obred s kolačem od tri do četiri kilograma, koji se 
ispekao, kako ističu, za molitvu. Prije molitve (blagoslova), kada domaćin donese taj 
kolač, diver bi stavio nož na kolač i nekoliko puta ga okrenuo pred mladencima, a 
potom bi se kolač prenosio iz ruke u ruku okolo stola uz prigodnu pjesmu. Naziv za 
taj obred je taranje pogače. Potom bi na isti način kružio vrč s vinom. Taj se obred 
ponavlja tri puta. Pogača se dijelila na dva dijela: jedan dio nosio se u prostoriju u 
kojoj će mladenci spavati, a drugi dio bi se sutradan dijelio rodbini i prijateljima.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:26



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 239

Nakon “taranja” pogače i ispijanja vrča domaćini bi prostrli jedan kaban na pod. Na ti 
kaban bi klekli mladenci i pitali bi prošćenje, naprije u oca, matere, pa braće, sestar i ostale 
rodbine i u svih koji ih čuju i ne čuju da in se oprosti ako su kad koga bilo čin uvridili. Svi 
bi in rekli da in je oprošćeno i da neka in i bog oprosti. Dok bi oni pitali prošćenje, dotle bi 
kum i diver uzeli u ruku po jedan tvrdi kolač i nad njihovin glavan održali s kolačiman 
“dvoboj” i pobjedniku bi prida ostatak svoga kolača. Uto bi se još jedanput izgovorilo:

“Ånđeli staše,
Amen zazvaše,
Sve u dobre čase.” (Furčić 1984:290)3

Sličan postupak udaranja kolačem o kolač iznad nevjestine glave javlja se i nešto 
južnije u priobalnom području u mjestima Primošten, Zablaće i Šparadini u okolici 
Šibenika (ibid. 74, 281, 449). Međutim to se ne čini pri blagoslovu, već prilikom ski-
danja nevjestinog svadbenog vijenca.

Zanimljiv je detalj postupka nakon blagoslova u Jasenicama u okolici Obrovca: 
mladoženja poljubi nevjestu i udari je po leđima; ne spominje se pritom kruh ili kolač, 
ali je zanimljiv postupak udaranja u leđa upravo vezan uz obred blagoslova (Rapo EZ 
FFZ NR 127).

Navedeni primjeri opisa obreda blagoslova pokazuju da u većini slučajeva prilikom 
blagoslova mladenci kleče, obično na nekom tekstilnom predmetu (jastuk, kaban, 
ženska suknja, sag), a često se ispod postavlja nož ili sablja. Klečanje mladenaca pri 
blagoslovu potvrđeno je u Župi Dubrovačkoj, na Pelješcu, na otocima Murter, Ugljan, 
Iž i Pag, u okolici Zadra i u Istri.4 

Već i citirani opisi blagoslova pokazuju da mladence kolačem dotiče netko od sva-
tova (ili svatovi uopće) ili netko od svatovskih časnika: kumovi, kum i djever, starje-
šina, stari svat. Isti se sudionici izmjenjuju i u ostalim potvrdama ovoga obreda, u 
prvom redu kumovi i djeveri, ili kum i djever u kombinaciji, najčešće u paru, ponekad 
i po dva para, ali i određeni svatovski časnici pojedinačno. Pored ovih mogućnosti, 
mladencima kolačem glave dotiču svatovi uopće ili pojedini svatovi (dva, tri – četiri ili 
četiri svata). Sudionici u ovome obredu nisu regionalno raspoređeni, već su sve nave-
dene mogućnosti gotovo ravnomjerno zastupljene i u južnoj Dalmaciji s Pelješcem, i u 
sjevernoj Dalmaciji, i u Istri. Jedino u Istri kumovi ne sudjeluju u obredu blagoslova s 
kolačem. U pojedinačnim slučajevima su izvršitelji i neki drugi svatovski časnici: stari 
svat i njegov pomoćnik na Ugljanu, starješina u Istri po Valvazoru, stari svat i djever 
u Istri (Vele Mune), stari svat i kum u Novalji na Pagu i prvijenac u Boki kotorskoj 
(Morović 1962:26; Mikac 1963:300; Bonifačić Rožin 1964-1965:50; Širola 1938:107; 
Kulišić 1959:79).

3 Još je jedan podatak o davanju blagoslova s kolačem, ali je opis neprecizan te nije vidljivo kakav je 
pritom postupak s kolačem. Nakon blagoslova mladenci lome kolač (otok Kaprije, Furčić 1980:103).

4 Oštrić 1954:466; Miličević IEF rkp. 769; Morović 1952:26; Bonifačić Rožin IEF rkp. 260; ibid. 1964- 
-1965:50; Cvitanović 1964:68; Marijan – Sokolović EZ FFZ NR 90; Širola 1938:107; Mikac 1963:300.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:27



240 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

U bunjevačkim naseljima u okolici Budimpešte dva svatovska časnika pri blagoslo-
vu mladence udaraju kolačem u leđa. Prema jednom izvoru u Tukulji to čini djever, 
a prema drugome staćel, koji to čini i u Erdu (Deisinger NMB EA 3031; Černelić 
1983; Deisinger NMB EA 4023.). Staćel je specifičan svatovski časnik u Bunjevaca, 
poznat i u Hrvata u Gradišću i u Rumunja (Vlaha) u sjeveroistočnoj Srbiji. Premda 
su nazivi i uloge staćela donekle regionalno obilježene, postoje objektivni pokazatelji 
srodne osnove i zajedničkog ishodišta ovoga svatovskog časnika (Černelić 1991:96-
114). Staćel je poznat i u Istri kao nastačilo, nastacijo, nastašilo (i u nekim od mjesta u 
kojima postoji obred blagoslova s kolačem) (ibid. 100).

Pregled zastupljenosti i oblika blagoslova s kolačem i uz razlike u pojedinostima, pa 
i općenito u opisima običaja, pokazuje da je osnovni postupak s kolačem pri blagoslo-
vu većinom isti: doticanje ili udaranje mladenaca kolačem. Jedino se u bunjevačkim 
naseljima mladence kolačima udara u leđa. Pored ovoga osnovnog postupka, ponegdje 
u Istri i u sjevernoj Dalmaciji javlja se i njegova varijanta: križanje ili udaranje kolačem 
o kolač iznad glava mladenaca, nakon čega slijedi lomljenje tih kolača, posebna poje-
dinost koja se ne javlja svugdje gdje postoji običaj blagoslova s kolačima.

Takav prostorni razmještaj jedne specifične pojave upućuje na to da bi joj ishodište 
moralo biti zajedničko, upravo zbog toga što je riječ o vrlo osebujnoj i karakterističnoj 
pojavi koja je potvrđena na određenom prostoru. Osobito zanimljiv prostor njezine 
pojavnosti su naselja podunavskih Bunjevaca, najudaljenija od vjerojatne matične 
jezgre. Činjenica je da se sasvim precizno ne može utvrditi prostor koji bi se mogao 
označiti postojbinom Bunjevaca. Postupak s kolačem pri blagoslovu samo je jedan 
u nizu kulturnih elemenata iz okvira teme o svadbenim običajima koji upućuju na 
moguću prisutnost bunjevačkih kulturnih značajki na širem zemljopisnom prostoru 
u njihovom potencijalnom izvorištu. Ranija saznanja obuhvaćala su sjevernu i srednju 
Dalmaciju, zapadnu Bosnu i zapadnu Hercegovinu kao moguća područja bunjevačke 
matične pradomovine. Novija saznanja pokazuju da bunjevački trag valja slijediti i u 
pravcu jugoistočno od tih područja: od područja ušća rijeke Neretve preko Pelješca, 
Dubrovačkog primorja, Konavala, sve do Boke kotorske, a dijelom obuhvaćajući i 
prostore istočne Hercegovine. Blagoslov s kolačem jedna je od važnijih pojava koja 
upućuje na prisustvo određenih elemenata iz kulturnog naslijeđa Bunjevaca u dijelovi-
ma čitave Dalmacije, a ne samo u sjevernoj i srednjoj, kako su to dosadašnja saznanja 
pokazivala. Južna Dalmacija (uključujući i Boku kotorsku) područje je s više potvrđe-
nih kulturnih elemenata bunjevačke svadbe. Zanimljivo je i područje Istre jer istarski 
svadbeni običaji sadrže brojne zajedničke elemente s južnodalmatinskim i s bunjevač-
kim svadbenim običajima (Černelić 1991:130-146). Određeni povijesni pokazatelji 
upućuju na mogući prijenos kulturnih dobara iz bosansko-hercegovačkog i dalma-
tinskog područja u Istru, jer je u 15., 16. i 17. stoljeću prema Istri bilo usmjereno 
kretanje hrvatskoga katoličkog stanovništva iz tih krajeva, a to potkrepljuju i jezične 
karakteristike istarskoga govora (Bertoša 1986:30, 34).

U svakom slučaju, postupak doticanja ili udaranja glava mladenaca kolačem pri 
blagoslovu karakterističan je običaj za južnu Dalmaciju, gdje je najčešće potvrđen i 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:27



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 241

s obiljem pojedinosti. Postoji mogućnost da je to područje bilo rasadište ove poja-
ve iz kojega se ona mogla širiti i u druge krajeve, u prvom redu duž Jadrana, sve do 
Istre. Moguće je i to da je pojava u daljoj prošlosti bila gušće zastupljena po čitavom 
Jadranu, a da se do novijih vremena više sačuvala upravo u južnoj Dalmaciji. Jedan 
trag vodi i do bunjevačkih naselja u Podunavlju, južno od Budimpešte, a upravo mi je 
podatak iz tih mjesta dao poticaj da ga pokušam slijediti i u mogućoj matičnoj jezgri 
bunjevačke hrvatske skupine.

U širokom međuprostoru, između sjevera i juga, postoje još poneki zanimljivi 
tragovi ove pojave. U Gorjanima kod Đakova pojavljuje se varijanta blagoslova s kru-
hom. Blagoslov se prvo daje u kući nevjeste nakon prikazivanja darova. Pred stolom 
se na pod postavi vreća ispred kuma i staroga svata:

Onda se donese domaći okrugli kruh i na sredini se izžunji (izdubi) kora i metne se 
soli, donese se i puna flaša vina i mala čašica. Onda na vreću kleknu mladoženja i mlada. 
Mlada na lijevoj strani mladoženje. Djever pazi da mu ne ukradu vreću, inače plaća glo-
bu. Stariji čovjek skine kapu, uzme kruh, okrene se kumu i starom svatu i kaže: “Faljan 
Isus kume i stari svate, ovi naši mladenci išću blagoslov od Gospodina Boga, oca i majke, 
kuma i starog svata, sve rodbine i svih svatova.” Kruh položi najprije mladoj pa mladože-
nji polako na glavu. Tako 3 puta. Na siniju je druga donela posebnu čašicu i punu flašu 
vina. Jedan čovjek nalije vina u čašicu, okreće se prema kumu i starom svatu, izgovara isti 
tekst, nudi čašu nevjesti, koja je digne prema mladoženji i nazdravlja mu, on popije vino 
i daje čašicu onome tko daje blagoslov. Za to vrijeme djevojke pjevaju. Potom se mladenci 
dignu, a djever pokupi vreću. Blagoslov se ponavlja i u mladoženjinoj kući, gdje blagoslov 
daju njegovi roditelji i rodbina (Karalić ONŽO HAZU sign. NZ 121a).

Osobito je zanimljiva pojava varijante blagoslova s kruhom u selima Bač i Vajska 
u bačkih Šokaca, koji je po svom osnovnom postupku s kruhom najbliži bunjevačkoj 
varijanti iz Erda i Tukulje:

Obično mladenci kleknu kraj stola na platno ili ćilim, a roditelji im zatim daju bla-
goslov. Za tu prilikom na sto se postavi hleb kao i posuda sa svetom vodom (voda od Sveta 
tri kralja). Blagosiljanje se sastoji od pitanja roditelja i odgovora mladenaca. Obično otac 
pita mladoženju: “Dite Ivo, šta želiš od Boga?” Mladoženja odgovara: “Mir, sriću, zdravlje 
i božiji blagoslov!” Na šta nevestin otac dodaje: “Ko te je stvorio, Taj te blagoslovio, Bog 
otac. Bog sin. Bog duh sveti...” (Bač, Vajska). Potom ih poprska svetom vodom. Blagosilja 
ih tako tri puta uzastopce, a to isto čini i nevestina mati, nakon čega ih mati ili prikumak 
hlebom gurnu u leđa, svakog posebno (Bosić 1992:61-62).

Ovim podacima valja dodati noviju potvrdu lomljenja kolača nad nevjestinom gla-
vom pri obredu blagoslova zabilježenu u Nuštru samo prema jednom kazivanju; odno-
si se na običaje u okolnim srpskim selima (Adžaga OEKA FFZ 125). Valja spomenuti 
i drugačiji postupak s kruhom zabilježen u Punitovcima kod Đakova: iza blagoslova 
daju nevjesti kruh u ruke, koji ona nosi tri puta oko stola i stavlja ga na uglove stola, 
a mladoženja ide za njom i premješta kruh na drugi ugao stola (Petrović EZ FFZ NR 
145). Slične postupke s kruhom poznaju i zapadni Slaveni, ali nisu vezani uz obred 
blagoslova (Piprek 1914:106; Komorovsky 1976:235).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:38:27



242 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Opisani blagoslov iz Gorjana te iz Bača i Vajske u Bačkoj ukazuju na nesumnjivu 
srodnost s običajem karakterističnim za dijelove Dalmacije, sa značajnom pojedino-
šću doticanja mladenaca kolačem ili kruhom. Još je i Erdeljanović uočio suglasnost 
kulturnih elemenata primorsko-ličkih i dalmatinskih Bunjevaca i katolika u Slavoniji 
s jedne strane, a s druge strane u panonskom prostoru suglasnost kulturnih elemenata 
u Slavonaca i u bačkih Bunjevaca. Takva ga zapažanja navode na tvrdnju da to nesu-
mnjivo svedoči o zajedničkom (širem) izvoru tih običaja, odnosno o zajedničkom centru 
iz kojega su se nosioci tih običaja morali razići. Njegova razmišljanja idu čak toliko 
daleko da ustvrdi: Taj je pojav nesumnjivo svedočanstvo o nekom tešnjem etničkom srod-
stvu jednih s drugima (Erdeljanović 1930:251, 254-255). Erdeljanović tim pitanjima 
pristupa sasvim uopćeno i na toj razini njegova razmišljanja mogu biti prihvatljiva 
jer područje Slavonije, osobito njezini istočni dijelovi i Posavina, priključujući tome i 
Baranju, Srijem i Bačku, vrlo uvjetno rečeno, pokazuje stanovite srodnosti kulturnoga 
naslijeđa, koje u sebi sadrži, osim karakterističnih panonskih kulturnih elemenata, i 
niz kulturnih elemenata dinarskog i jadranskog podneblja. Pokazatelja o tome ima; 
tako su utvrđena određena podudaranja u kulturnim pojavama između šireg dubrova-
čkog područja s jedne strane te Slavonske Posavine, istočne Slavonije i Baranje s druge 
strane (Stojanović 1967:105; Belaj 1972:196; Andrić 1991:9-11). Novija saznanja 
o takvim podudaranjima između dubrovačkog područja i njemu susjednih sa svim 
regionalnim skupinama podunavskih Bunjevaca, govore u prilog takvim zapažanjima 
(Černelić 1991, na više mjesta u knjizi, u prvom redu 130-146; ibid. 1989:21-22). 
Međutim, da bi se dokazao zajednički (širi) izvor tih običaja, a još više tješnje etničko 
srodstvo potrebno bi bilo izvršiti temeljitu komparativnu analizu, koja bi se zasnivala 
na što većem broju sustavno prikupljenih činjenica. Pritom se ne bi smjele zanemariti 
kulturne razlike na tim prostorima. Prostorna zastupljenost pojave specifičnog blago-
slova s kolačem također ukazuje na kulturne veze između južnodalmatinskog, odno-
sno, šireg jadranskog prostora i istočnopanonskog. Premda je u panonskome arealu 
riječ tek o tragovima ovoga obreda, zasad ne i o više potvrda ili široj zastupljenosti 
običaja, ti su tragovi vrlo značajni jer je riječ o osebujnom elementu jednog običaja, pa 
se ne može reći da je slučajnost što se on u tim prostorima održao u tragovima upra-
vo u svome karakterističnom obliku. Moguće je da su tek sporadične potvrde ovoga 
oblika blagoslova na panonskom prostoru rezultat nedovoljne istraženosti svadbenih 
običaja u tim krajevima.

Zanimljivi su još nešto drugačiji postupci s kolačem pri blagoslovu: osoba koja 
daje blagoslov drži u ruci kolač u koji je utisnuta čaša s vinom iz koje otpije malo vina 
nakon izgovorenog blagoslova u Boki kotorskoj i Paštrovićima u Crnogorskom primo-
rju. Sličan je postupak u susjednoj Donjoj Morači na jugu Crne Gore, gdje se kolač s 
čašom vina također drži u ruci, pritom se kolač okreće naoposun, vinom se nazdravlja 
nevjesti, a kolač se lomi. U Čelopecima kod Dubrovnika kumovi za vrijeme blagoslova 
drže u ruci kolač i obilaze s njime tri puta oko stola (ibid. 1993:75-76).

U postojećim izvorima o pojavi kolača u blagoslovu u Lici nema podataka. Me-
đutim, novija ispitivanja potvrdila su na području Donjeg Pazarišta drukčiji, no 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:28



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 243

zanimljiv obred blagoslova s kolačem. U ponoć roditelji daju blagoslov, mladenci 
kleknu jedan nasuprot drugome, a ispred njih je veliki kolač u obliku koluta. Nakon 
blagoslova mladenci su lomili kolač između sebe, uz tumačenje da će gazda biti onaj 
tko odlomi veći komad kolača. U Kalinovači se kolač rasiječe i dijeli prisutnima. U 
Popovači se to čini ujutro, drugog dana pira kad nevjesta ustane i dođe među svato-
ve. Nakon blagoslova se nevjesti skida vijenac s glave. U Velikoj Plani, prema jednom 
kazivanju, preko slomljenog kolača se stavi vijenac i tako se nosi za mladencima u 
ložnicu (ibid. 1996). 

Specifičnih postupaka s kolačem pri blagoslovu mladenaca ima i na istočnim stra-
nama jugoistočne Europe. Zanimljiv je opis blagoslova u sjeverozapadnoj Bugarskoj. 
Krstnica (kuma) nosi pogaču posutu solju, koju za vrijeme blagoslova glavna obredna 
lica drže mladencima nad glavom. Kum izgovara blagoslov, a za njim i ostali važniji 
svatovi. Nakon blagoslova mladenci lome kolač, tko odlomi dulji komad, bit će gazda 
(Elčinova: 117).5 Na području sjeveroistočne Srbije blagoslov s kolačem povezan je s 
obredom prstenovanja, i to u nekadašnjem Boljevačkom kotaru, a u području rijeke 
Timok i kao opći podatak, te u okolici Knjaževca (Grbić 1909:184-185; Stojanović 
1925:79; Reljić 1965:72-73). Mladencima se približe glave, stari svat im na glavu 
stavlja pogaču, a na nju malo soli i vjenčani prsten. Domaćin miješa prstenom po 
soli udesno i izgovara blagoslov. Za njim to čine i ostali svatovi nešto drugačijim 
redoslijedom u svakome od izvora koji potvrđuju ovaj oblik blagoslova. Nakon toga 
obreda mladenci lome kolač. Nešto južnije od ovoga područja, u okolici Bele Palanke 
iznad sastavljenih glava mladenaca prekrivenih ručnikom kum okreće kolač u koji je 
zataknuta ukrašena grana i slomi ga. Svekrva uzima jabuku s grane, dijeli je na dvije 
polovice i daje mladencima da je pojedu (Janković 1895:447). U tom kraju mladenci 
su primili blagoslov i u nevjestinoj kući od njezina oca, majke i strica, ali je postupak 
pritom bio drukčiji: mladenci ih poljube prije nego što prime blagoslov, a zatim polju-
be i kruh i sol koji su postavljeni ispred njih na loparu (Janković 1895:442).

4.3.3. Kolaè u obredu prstenovanja

Nadalje, u istom kraju i južnije duž Pomoravlja vrlo slični obredni postupci vezani 
su uz prstenovanje. U sjeveroistočnoj Srbiji i u dijelu središnje Srbije (Pomoravlje 
do Kopaonika) također se nakon prstenovanja iznad glava mladenaca lomi kolač. U 
selima zapadno od Morave to čini djever, a istočno od Morave kum i stari svat. U 

5 Moguće je da i u nekim drugim područjima Bugarske ima podataka o blagoslovu s kolačem, no budući 
da raspolažem samo općim podacima za čitavu Bugarsku, nemam cjelovit uvid. Opći opisi inače su 
dosta detaljni i katkada ističu i pojedine regionalne pojave. Prema tome, ta pojava, čini se, ipak nije šire 
zastupljena u Bugarskoj, jer bi o njoj i u općim opisima u tom slučaju moralo biti podataka. Za podru-
čje okolice Mihailgradskoga imala sam uvid samo prema fotokopiji članka na kojoj nije bila označena 
godina izdanja časopisa, a u Hrvatskoj nisam uspjela ući u trag časopisu u kojem je taj članak objavljen. 
Stoga navodim nepotpun bibliografski podatak korištenog izvora.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:38:28



244 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

vlaškim krajevima sjeveroistočne Srbije prstenovanje je obavljao kum. On je stavljao 
dva prstena u čašu s posoljenim vinom i stavljao ih mladencima na prste, a potom bi 
oni naizmjence popili slano vino. U selima zapadno od Morave svatovi su se grabili 
za komadiće te grabene pogače. U selu Vukovac u Homolju na kolaču koji je donije-
la mladoženjina majka nevjesti gori svijeća, dok kum i stari svat prstenuju nevjestu 
(Pantelić 1981:215, 217). Sličan je obredni postupak i u susjednom Aleksinačkom 
Pomoravlju. Nevjesta stavlja na pogaču sol i prsten, pogača kruži od svata do svata, 
svaki od njih propusti malo soli kroz prsten i daruje nevjestu novcem (vrlo je sličan 
postupak i u Gornjoj Pčinji u jugoistočnoj Srbiji). Potom ih prstenuje ili djever ili 
stari svat te lome grabenu pogaču iznad njihovih pokrivenih glava, prisutni se gra-
be za komadićima kolača (Antonijević 1971:148; Filipović-Tomić 1955:80). Takav 
postupak s kolačem nakon prstenovanja poznat je i u Srba na Kosovu polju, gdje se 
nakon blagoslova mladenaca donosi pogača na kojoj je nešto novca i pšenice, koju oni 
međusobno lome (Debeljaković 1907:208, 220). Nadalje, na području Nišave isto-
čno od Morave mladenci lome pogaču posutu solju, a potom ih prstenuje stari svat 
(Mihailović 1971:95). U Vranjskom Pomoravlju nalazi se po jedna prijateljska pogača 
ispred svekra i nevjestina oca, a na njima je sol s vinom i rakijom. Sol uzeta s obiju 
pogača sipa se kroz nevjestin prsten, kao simboličan čin sjedinjavanja dvaju rodova 
kroz bračnu vezu. Potom djever prstenuje nevjestu, a to se čini kršenjem grabene pogače 
nad nevjestinom glavom, nakon čega su se svatovi grabili tko će prije okusiti komadić 
pogače (Stojančević 1974:441).

Lomljenje kolača u svadbenim običajima i izvan obreda blagoslova i prstenovanja 
poznato je u ovim dijelovima Srbije, ali i drugdje po čitavom području jugoistočne 
Europe, od Slovenije do Bugarske. Podrobnije je istražen taj običajni postupak u 
podunavskih Bunjevaca, u dijelovima dinarskog i jadranskog areala i u sjeveroistočnoj 
Srbiji u Vlaha (Černelić 1991:139-140). Tek bi se temeljitom klasifikacijom podataka 
o toj pojavi (kakav i čiji se kolač lomi, tko ga i kako lomi, u kojim se prilikama to čini, 
kome se dijeli, kako se tumači taj postupak, te još neki drugi elementi tog obrednog 
postupka) mogla utvrditi ukupna zastupljenost te pojave, kao i kombinacija pojedinih 
elemenata u određenim područjima. To je dosta složena i opsežna tema, na ovome 
mjestu mogu se zahvatiti samo neki njezini aspekti.

U svjetlu navedenih podataka o povezanosti obreda blagoslova i obreda prsteno-
vanja u vlaškim krajevima sjeveroistočne Srbije, kao i samog obreda prstenovanja u 
južnom Pomoravlju te kombinacije njihovih sastavnih elemenata, zanimljivi su podaci 
o obredu prstenovanja pri zarukama mladenaca u starijem zapisu za Bunjevce u okolici 
Budimpešte. Taj zapis ne donosi podatke o obredu blagoslova, koji je u specifičnom 
obliku zabilježen kasnije u arhivskoj građi i pri terenskim ispitivanjima na istom 
području. Obredom prstenovanja rukovode kum i stari svat, a dječak zvan buklijaš ne 
dozvoljava da se preda djevojka dok za nju ne dobije nadoknadu. U tom zapisu navo-
di se dijalog na mađarskom jeziku. Kum pita dječaka što on želi, a buklijaš odgovara: 
Nove čizme da je mogu otpratiti i da saznam gdje stanuje. Kum govori: I to će biti, samo 
pusti njenu ruku. No, pa neka bude, odgovara on. Prisutni žele otići, ali ih kum zadr-
žava: Još nije vrijeme za put, nego dođite k meni, ja ću vam dati kruh, koji ću također 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:38:28



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 245

posoliti i popariti, da sa boljim tekom možete jesti. Njegove riječi slijedi djelo, krišku 
kruha koja leži na pogači posoli i popapri i lomi na pola te izražava želju da mlada i 
mladoženja budu jedno prema drugome kao ove dvije polovice, jedno s drugim tako 
kao što se sol, rastopivši se na kruhu, sjedinila s njim, a paprika širi snagu koju daje 
hrana kruhu; tako neka budu oni zajedno u raznovrsnim životnim događajima, neka 
vjerno trpe narav jedno drugoga, neka u miru podijele brige, neka se sjedine kroz lju-
bav, neka kroz potomke njihova ljubav jača, kroz dobru djecu neka se množi njihovo 
gospodarstvo. Nakon što su pojeli svoj komad kruha, mogu dobiti vino, ali se ono 
mora platiti, odgovaraju da nemaju novaca, a na kumov upit što imaju, kažu da imaju 
svaki po prsten čiju vrijednost ne znaju.6 Na taj način traži prstenove i daje im vino uz 
prigodnu želju da vino zagrije njihovu ljubav te da tako bude do njihove smrti. Potom 
razmjene prstenove, kum zapovijedi da se poljube i podiže pun pehar vina te ga nakon 
iskazanih želja za sreću i zdravlje ispije, ponovno napuni i daje zaručnicima, koji jedno 
drugome nazdravljaju i kušaju vino. Sada se oni povlače, a stari svat kao vlasnik veli-
ke pogače lomi je na komadiće i dijeli ih, pije iz pehara i zaželi mladima sretan put, 
a ispijeni pehar iznad svoje glave šalje prema vratima i govori: Otvorite kapiju da ne 
bi trebalo platiti carinu. Vrata se otvaraju, ili bolje rečeno ruše, i mladi nagrću i traže 
da im daju jesti. Kum baca komadiće pogače među njih, a onaj tko je među njima 
sakupio najviše komadića pogače ili najveći komad, treba se, kad prestane galama, pri-
kazati. Gozba se nastavlja (Berkity 1839:319-321). Neki od specifičnih elemenata u 
ovom obredu bunjevačkih Hrvata iz sjevernog dijela Podunavlja javljaju se i u vlaškim 
područjima (kruh, pogača, sol, prsten, lomljenje pogače, grabljenje za pogačom – da 
nabrojim samo najosnovnije elemente). Na ovim je područjima riječ o istovreme-
nom obredu blagoslova i prstenovanja, a katkada samo o obredu prstenovanja, koji 
slične elemente vezane uz svadbeni kolač sadrži i na širem području prema južnom 
Pomoravlju i jugoistočnoj Srbiji. Svi elementi običaja spomenuti u opisu obreda prste-
novanja u podunavskih Bunjevaca u prošlom stoljeću, kao i specifičan obred blagoslo-
va s kolačem, zanimljiv su primjer očuvanosti arhaičnih slavenskih elemenata običaja, 
istovremeno i njihovoga spajanja s predslavenskim elementima, koji su upravo na vla-
škom području sjeveroistočne Srbije i u drugim područjima njihovog prožimanja (po 
Srbiji, sjeverozapadnoj Bugarskoj, u južnom jadransko-dinarskom graničnom pojasu) 
zadržali neke od specifičnih elemenata ovih arhaičnih svadbenih obreda. Rekla bih da 
u ovim obredima prevladavaju elementi slavenskoga kulturnog sloja, koji je, čini se, 
upravo zbog prožimanja s vlaškim slojem zadržao neke od svojih arhaičnih obilježja, 
koja se nisu sačuvala u drugim krajevima u kojima tih doticaja nije bilo. Da bismo to 
sa sigurnošću mogli tvrditi, trebalo bi te obrede promatrati u znatno širem kontekstu. 
Pritom nije zanemarivo da je riječ o rubnim slavenskim područjima, dakle, o starijem 

6 Zanimljivi detalji vezani uz kušanje kruha pri blagoslovu mogu se naći u zapisima još u dvama kraje-
vima. U Popovu polju, u jednom srpskom selu, u prošlim vremenima kum je izvadio sredinu kolača, 
umočio taj komad u vino i razdijelio ga mladencima da pojedu (Mićović 1952:196). Prema opisu stare 
svadbe u Krašiću mladenci zagrizu krišku kruha, nakon što tri puta na postavljeno pitanje odgovore da 
traže blagoslov (Ćuk 1962:100).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:38:28



246 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

sloju slavenskih doseljenika, kako je to prema određenim etnološkim pokazateljima 
pretpostavio B. Bratanić (1951:232-233, 243-245). Ako je ta pretpostavka ispravna, 
može se dalje pretpostavljati da su ti prvi doseljenici potiskivali starosjedilačko roman-
sko stanovništvo i ujedno s njime uspostavljali stanovite kulturne veze. Višestoljetnim 
postupnim prožimanjem mogli su se kumulirati određeni arhaični kulturni elementi 
različita podrijetla. 

Pojava kruha pri prstenovanju poznata je i na jugu Jadrana, u Konavlima i Boki 
kotorskoj, gdje su prstenovanje i blagoslov dva zasebna obreda. Kum nevjesti predaje 
prsten ili zlatni cekin zaboden u krišku kruha (Boka kotorska) ili nataknut na granči-
cu masline zabodenu u kolaču (Konavli) (Černelić 1993:75; Vrčević 1883-1888:205). 
Prema jednom izvoru u susjednim Paštrovićima u Crnogorskom primorju ta su dva 
obreda povezana. Za vrijeme molitve (blagoslova) kum stavlja prsten u čašu, nevjesta 
ga vadi i stavlja na somun, potom joj kum tri puta okreće prsten oko prsta (Vrčević 
1891:78). Valja spomenuti i zasad još sasvim specifičan obred prstenovanja u Otoku 
kod Vinkovaca. Čauš digne iznad nevjestine glave veliki pleteni kolač u obliku koluta 
– varenik i spušta ga tako da se nevjesta provlači kroz kolač. Kad se kolač spusti do 
pregače na kojoj nevjesta stoji, natiče joj prsten, ona izlazi iz kolača i prima od svekrve 
manji kolač i jabuku sa zataknutim novcem (Lovretić 1897:433). 

4.3.4. Lomljenje kolaèa i doticanje glava kolaèem u drugim svadbenim 
obredima

Nadalje, postoje potvrde postupka lomljenja kolača i doticanja glave kolačem ili samo 
lomljenja (udaranja) kolača iznad glava mladenaca povezanih u istome obredu, ali 
neovisno o blagoslovu i prstenovanju, u raznim krajevima jugoistočne Europe. Zasad 
su poznata samo dva područja u kojima se taj postupak primjenjuje prilikom skidanja 
nevjestina vijenca. U mjestima Primošten, Zablaće i Šparadini, u priobalnom podru-
čju u okolici Šibenika, udara se kolačem o kolač iznad nevjestine glave. U nekim mje-
stima Leskovačke Morave u istočnoj Srbiji stari svat kolačem zvanim kravajče ili gru-
menom soli dotiče nevjestu u čelo, pa u potiljak i u obje sljepoočice. Nevjesta zapleše 
kolo i za to vrijeme slome joj nad glavom pogaču (Đorđević 1958:473). U Maleševu 
u istočnoj Makedoniji, nakon što je nevjesta donijela vodu, iznosi se pletenica oko 
koje se pleše i pjeva novoj mladoj. Prije nego se pletenica izlomi, stavlja se na glavu 
nekome tko ima žive roditelje (Pavlović 1928:236-237). Tom postupku ima traga i u 
području Crmnice u južnoj Crnoj Gori. Kada svatovi dolaze po nevjestu, pogaču koju 
je donio djever, stari svat stavlja nevjesti na glavu i prelomi je, a svaki svat treba založiti 
komadić od te pogače (Jovović 1896:67). U selu Doljanovci kod Kaptola u požeškom 
kraju nakon pletenja svadbenog vijenca u nevjestinoj kući, večer uoči svadbe, odvija 
se sljedeći obred, koji je zabilježio samouki seljak Ivo Čakalić: Zatim buklijaš uzme 
divojački kolač koji je polak šupalj i nakićen sa pantlikama u četiri strane, te ga on razreže 
u četvero, ali samo malo da se ne rastavi. Zatim ide redom i svakoj divojki po glavi malo 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:38:29



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 247

tucne, na kojoj se rastavi znači da će se ta divojka do godine udati. Zatim taj kolač izriže 
na male komade i komadiće i svakoj se curi dade da ponese vinčarskog kolača kući (Igić 
1986:84). Kolač se pri pletenju svadbenog vijenca lomi, ali nad nevjestinom glavom 
i u Davoru u Slavonskoj Posavini, a u Kobašu to čine žene iz mladoženjine kuće kad 
pohode nevjestu; dok se ona okreće naoposun, kod svakog okreta zasjeku joj kolač 
nad glavom, koji se potom lomi (Kolić-Klikić 1987:42; Pišonić EZ FFZ SR 179). 
Slični postupci zabilježeni su u drugim selima toga kraja. Večer uoči svadbe u Bebrini 
i Stupničkim Kutima u okolici Slavonskog Broda nosi se nevjesti iz mladoženjine 
kuće poseban svadbeni kolač. Djeveri drže kolač iznad njene glave dok se ona okreće 
prema izlasku sunca i pritom ljubi kolač na trima mjestima. Potom ga lome djeveri 
i nevjesta i svatko uzme svoj dio prelomljenog kolača (Vuković OEKA FFZ 40). U 
Varoši u istom kraju djeveri to čine na dan svadbe kada dolaze po nevjestu: više glave 
joj stave kolač koji joj je donio svekar, razrežu ga na tri dijela da se tako razlomi i daju 
ga nevjesti; ona potom dijeli djeci da ga pojedu (Lukić 1924:325). U Muslimana u 
Bosni nevjesta lomi kolač iznad glave kada se pridruži ženama u haremu, potom sve 
žene pojedu komadić toga kolača za zdravlje (Hangi 1906:187).

Lomljenje kolača nad nevjestinom glavom u istim se lokalitetima ponegdje ponavlja 
na kraju svadbe ili pred odlazak iz nevjestine kuće (Mihailović 1971:92; Antonijević 
1971:115). U Srijemu i Banatu uz Dunav, kada dođu po nevjestu, djever joj lomi 
pogaču nad glavom, a u Donjoj Lepenici u sjeverozapadnoj Srbiji nakon otplesanog 
kola kum i stari svat lome mladencima nad glavom sabornik, prisutni nastoje okusiti 
od kolača (Bosić 1989-1990:268; Petrović 1931:101; Cvar EZ FFZ SR 86; Rajković 
1982:141). U Mostaru, u Peći na Kosovu (gdje se za komadićima grabe svatovi) i u 
Samarini kod Vlaha (gdje to čine momci i djevojke) nad nevjestinom glavom kolač 
lomi svekrva kad ona stigne pred mladoženjin dom sa svatovima (Semiz 1915:395; 
Manojlović 1933:43; Wace-Thompson 1914:119). Mladenci ili nevjesta kolač nad 
glavom lome sami ili to čini netko od časnika na vlaškom području sjeveroistočne 
Srbije u više prigoda tijekom svadbe (Černelić 1991:141). U trakijskih i maloazij-
skih Bugara kum lomi nad nevjestinom glavom kulak za vrijeme obreda vjenčanja u 
crkvi: svećenik daje mladencima da kušaju komadić kolača, a ostatak dijeli prisutnima 
(Vakarelski 1935:401). Zanimljiva je i jedina potvrda ovog postupka u bunjevačkom 
selu Gornji Sentivan u južnoj Mađarskoj. Kuma zasiječe kumov kolač iznad nevjestine 
glave, prelomi ga na četiri dijela i stavi nevjesti u pregaču (Vidaković 1973). Lomljenje 
kolača iznad nevjestine glave poznato je i u okolici Zadra (Bonifačić Rožin IEF rkp. 
260). Potvrda o lomljenju kolača u obliku vijenca na glavi nevjeste ima i u Rumunja. 
Potom nevjesta baca komadiće kolače na sve četiri strane svijeta, a to čini pred odlazak 
na vjenčanje (Comisel 1968:173). Kolač se u raznim prigodama lomi iznad glave i po 
južnim dijelovima Crne Gore, međutim, to najčešće čini neki od časnika ili mladože-
nja sam sebi iznad glave (Černelić 1991:140). 

Dakle, zanimljiv detalj lomljenja svadbenog kolača iznad glave nevjeste ili mla-
denaca provlači se kroz više običajnih postupaka u raznim momentima svadbe: 
obred blagoslova (Istra, okolica Zadra, Murter, Vlasi u sjeveroistočnoj Srbiji, sje-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:38:29



248 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

verozapadna Bugarska, zapadni Srijem), obred prstenovanja (sjeveroistočna Srbija, 
južno Pomoravlje, Kosovo), skidanje vjenčanog oglavlja (priobalno područje oko-
lice Šibenika, Leskovačka Morava), predsvadbeni sastanci (požeški kraj, Slavonska 
Posavina), obred vjenčanja (maloazijski i trakijski Bugari), razne prigode tijekom sva-
dbenog dana (Slavonska Posavina, istočni Srijem, južni Banat, Muslimani u Bosni, 
sjeverozapadna Srbija, južno Pomoravlje, Kosovo, Vlasi u sjeveroistočnoj Srbiji i u 
sjevernom Pindu, Rumunji, okolica Zadra, bunjevačko selo Gornji Sentivan). Kako 
je već naprijed spomenuto, ovu bi pojavu trebalo podrobnije istražiti u suodnosu s 
pojavom lomljenja i dijeljenja kolača sudionicima svadbe uopće. Taj je postupak u 
različitim oblicima poznat i ostalim skupinama podunavskih Bunjevaca za razliku 
od specifičnih elemenata u obredu blagoslova. Tako suvrstice tih postupaka u razdo-
blju zaruka povezuju ostale regionalne bunjevačke skupine sa skupinom u okolici 
Budimpešte, za koju su jedino podaci o lomljenju i dijeljenju kolača sačuvani u svom 
arhaičnom obliku u obredu prstenovanja, zahvaljujući spomenutom starijem zapisu 
(Černelić 1991:139-141).

4.3.5. Kolaè u obredu vjenèanja

Lomljenje kolača i dijeljenje mladencima i drugim sudionicima sastavni je dio pravo-
slavnog crkvenog obreda vjenčanja na istočnim stranama jugoistočne Europe. Jedan 
primjer je već spomenuti obred u maloazijskih i trakijskih Bugara. Taj je postupak 
sastavni dio obreda vjenčanja i u selu Peštani na Ohridu u Makedoniji. Mladenci 
drže upaljene svijeće i kum ih preko ramena prekrije platnom. Svećenik sada daje 
nevjesti dva kruha koja je donijela svekrva i ona ih drži pod pazuhom. Kum križa tri 
puta prstenjem koje je blagoslovio svećenik i stavlja ih mladencima na prste. Isto čini 
i s krunama, prije nego što ih stavi na glave mladencima. Svećenik odsiječe komad 
od trećeg kolača koji je donijela svekrva, dijeli ga redom nevjesti, mladoženji, dvojici 
pobratima i kumu, a potom svaki od njih popije malo vina. Tri puta svećenik s njima 
obilazi oko stola, a kuma ih posipa novčićima, slatkišima i žitaricama. Nakon završe-
nog obreda vjenčanja i čestitanja, svećenik daje svakome od petoro glavnih sudionika 
da okuse grabjanicu, a za njima se i ostali svatovi grabe da okuse po komadić kolača 
(Leibman 1972:135-136). I u drugim krajevima Makedonije ima podataka o pojavi 
kolača u obredu vjenčanja. Ako je crkva daleko, u okolici Skopja se vjenčanje obavlja 
kod kuće. Za tu se priliku zamijesi posebna šuplja pogača, u koju se u sredinu stavi 
tučak u kojemu je posoljeno vino. Mladenci obilaze oko bureta na kojem se nalazi taj 
kolač (Hadživasiljev 1930:379). U Đevđelijskoj Kazi spominje se samo nošenje kolača 
u crkvu (Tanović 1927:183).

Ovi primjeri preslikavanja narodnog obreda vjenčanja u činu crkvenog vjenčanja 
vrlo su zanimljivi i indikativni, jer povezuju u raznim krajevima mnoge već spomenute 
elemente obreda, koji se javljaju u sličnim ili različitim kombinacijama. Za nas je oso-
bito značajna kombinacija obreda prstenovanja i blagoslova s kolačem u Bunjevaca u 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:38:29



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 249

okolici Budimpešte u čitavom tom sklopu srodnih obreda. Novi element u navedenim 
primjerima je obred vjenčanja u crkvi. Svi oni imaju zajedničko značenje narodnog 
čina vjenčanja prožetog simboličnim i magijskim značenjima koja se iskazuju kroz 
karakteristične obredne postupke. Za potpuni uvid u cjelinu vjenčanog čina (naro-
dnog i crkvenog) valjalo bi raspolagati ukupnim podacima o elementima narodnog 
običaja u okviru crkvenog obreda, da bi se upotpunio pregled isprepletanja i prekla-
panja kulturnih slojeva različitog podrijetla. Često u izvorima o tome nema podataka. 
Prisutnost kolača u obredu crkvenog vjenčanja kao primjer isprepletanja pretkršćanske 
i kršćanske simbolike vodi nas iz Bugarske, preko Makedonije, do vlaških naselja u 
sjevernoj Grčkoj. Time bi krug isprepletenih specifičnih elemenata obreda blagoslova, 
prstenovanja i vjenčanja na istočnim i jugoistočnim prostorima slavensko-vlaških kul-
turnih preslojavanja bio zatvoren da mu nema tragova na južnim jadransko-dinarskim 
prostorima, u Crnogorskom primorju. Zahvaljujući tim podacima, moguće je pratiti 
njihov put širenja prema zapadu. Sad već postaje jasnije odakle su neki od tih elemena-
ta dospjeli u sjeverne podunavske bunjevačke skupine. U Paštrovićima u Crnogorskom 
primorju svećenik stavlja mladencima na glavu zelene vijence od lozina pruća, kum 
ih izmijeni, potom drži mladencima voštane svijeće na ramenima. Svećenik daje prvo 
mladoženji, a potom i nevjesti da tri puta zagrizu komadić pšeničnog kruha umočenog 
u vino (Vukmanović 1960:321-322). Sličan je opis običaja i prema općim podacima 
za Crnu Goru: osim vijenca svećenik izmijeni tri puta i prstenje, pričesti mladence 
kruhom i vinom, potom tanku šuplju pogaču uhvate svećenik i mladoženja s jedne 
strane, a kum, djever i nevjesta s druge i slome je. Gleda se čiji je komad veći. Taj se 
kolač dijeli sudionicima obreda u crkvi (Martinović 1867:60).

Opisi obreda vjenčanja u Bugarskoj, Makedoniji i u južnoj Crnoj Gori pokazu-
ju niz zajedničkih elemenata (križanje krunom odnosno vijencem, pričest kruhom i 
vinom, lomljenje kolača i dijeljenje sudionicima obreda). Nadalje, svi spomenuti ele-
menti obreda vjenčanja svojstveni su vlaškom crkvenom obredu u Samarini, koji je 
gotovo identičan opisanom obredu na Ohridu. I teritorijalno su to dvije najbliže loka-
cije s potvrdama pojave kolača u obredu vjenčanja, pa su bliži kontakti između dose-
ljenih slavenskih skupina i starosjedilačkog romanskog stanovništva mogli uzrokovati 
usklađivanje starosjedilačkog običaja s elementima običaja novih doseljenika, koji su 
srodne običajne postupke poznavali i u svojoj pradomovini. Pretkršćanski elementi 
obreda uklopili su se postupno u crkveni obredni čin vjenčanja. Spomenuti običajni 
postupci svećenika i drugih sudionika ovoga obreda u Bugarskoj i Makedoniji (i u 
Samarini, čije ću elemente tek prikazati) primjeri su takvog usuglasivanja elemenata 
različitog podrijetla u jedinstvenom obrednom činu. Uvođenjem kršćanskog obreda 
vjenčanja u crkvi samo se promijenilo mjesto i osoba koja ga obavlja. U Samarini je 
sastavni element obreda vjenčanja kolač zvan kulaku, koji donosi kum. Na pripremlje-
nom stolu u sredini crkve nalazi se knjiga Novog zavjeta, pored nje su vjenčane krune 
i kumov kolač, rasječen u tri dijela, prstenje i čaša vina. Na zapadnoj strani stola stoji 
mladoženja, lijevo do njega je nevjesta, iza njih je kum, a kuma stoji lijevo do mlade, 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   17 31.1.2007   15:38:29



250 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

a uz njih je i dječak koji nosi kumov dar nevjesti. Čim svećenik započne prvu molitvu, 
svaki djever mora staviti novčić na knjigu Novog zavjeta. Nakon molitve svećenik uzi-
ma četiri svijeće i daje mladencima i po dvije kumu. Uzima prstenje i pravi znak križa 
tri puta, stavlja nevjestin prsten na mladoženjin prst i mladoženjin na nevjestin prst. 
Tri puta se razmijeni prstenje i konačno im svećenik spaja ruke ispreplićući im prste. 
Nakon novih molitvi svećenik im skida krune s glave, pravi njima znak križa prema 
nevjesti i prema mladoženji i polaže ih na njihove glave. U međuvremenu je nuna 
(kuma) raširila trubu platna preko njihovih ramena. Tada kum s prekriženim rukama 
tri puta izmijeni krune. Na kraju obreda svećenik uzima mladoženju za desnu ruku, a 
on hvata nevjestu za ruku, dok ih kum s leđa podupire. Na taj način, njih četvero, tri 
puta obilaze stol i zastaju da bi se kod svakog okreta naklonili. Za to vrijeme svatovi 
ih posipaju slatkišima i rižom (dio kumova dara). Dječaci koji su se uspjeli ušunjati 
u crkvu grabe se za slatkišima po podu. Slijedi čestitanje. Svekar i svekrva ljube mla-
dence prvo u čelo, potom u obraze. Mlada ih ljubi u desnu ruku, a oni joj za poljubac 
uzvrate uzdarjem u novcu. Isto čini i s ostalim svatovima. Nakon toga ih ostali koji 
stoje okolo udaraju šakom po ramenima (Wace-Thompson 1914:117-118). Postupak 
udaranja šakom u ramena kao završni obredni čin podsjeća na postupak mladoženje 
nakon obreda blagoslova u Jasenicama u Velebitskom podgorju i na postupak kuma 
kod Vlaha u Halovu u okolici Zaječara, gdje pri blagoslovu koji izgovara kum mladen-
cima triput nazdravljaju vinom, kuma nevjesti skida vijenac s glave, a kum ih gurne 
štapom u leđa i izvikuje kao da tjera goveda. Autor zaključuje da u ovom obredu kum 
očito ima ulogu poganskog svećenika koji vjenčava mladence (Pantelić 1978:379).

Neki od ovih elemenata podsjećaju na postupke s kolačem pri obredu blagoslova. 
Gotovo na isti način na koji je svećenik skidao krunu, pravio njome znak križa i pono-
vno je stavljao mladencima na glavu, u Velom Ižu kumovi ili djeveri dotiču kolačima 
glave mladenaca i pomacima ruku i kolača prave nad njihovim glavama znak križa. U 
okolici Zadra i na Ugljanu križanje kruhom biva osobitim redom. Prvi kret je sukriž: dje-
ver do mladoženje stavi kolač na glavu zaručnici, a drugi djever mladoženji. Drugi kret: 
oba djevera stave kolače na glavu mladoženji, treći kret isto na glavu zaručnici (Černelić 
1993:68-69). Isti je postupak u Stolivu u Boki kotorskoj. Dok traje blagoslov, u 
Mulu prvijenac stoji iza nevjeste, odnosno mladoženje i stalno križa dva hljeba; od 
ovih se hljebova davalo djevojkama da se prije udaju; u Stolivu se preko kolača stavlja 
mladencima maslinov vijenac na glavu (Kulišić 1953:202, 204). Udaranje mladena-
ca (nevjeste) u ramena šakom ili štapom podsjeća na udaranje u ramena mladenaca 
kolačem pri blagoslovu u okolici Budimpešte, a u ostalim područjima duž Jadrana u 
glave mladenaca. Pričešćivanje mladenaca pri obredu vjenčanja kruhom i vinom u 
Crnogorskom primorju, na Ohridu i u trakijskih i maloazijskih Bugara podsjeća na 
isti kumov postupak s posoljenim i popaprenim kruhom pri obredu prstenovanja u 
okolici Budimpešte, koji je nešto drukčiji, ali u osnovi ima isto značenje i u Popovom 
polju i u Krašiću, gdje se to čini pri obredu blagoslova.

Spomenuti postupak udaranja u leđa, u prvom redu mladoženje, specifičan je 
običajni postupak u nekim krajevima, poglavito u Makedoniji i Bugarskoj, no tu ću 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   18 31.1.2007   15:38:30



Uloga kolaèa u obredu blagoslova i prstenovanja 251

pojavu zasad ostaviti po strani. Negdje se mora stati i prekinuti postavljenu zamku u 
kojoj jedan element povlači drugi. Element jednog obreda stalno upućuje na isti ili 
sličan element u drugome obredu. Može se na prvi pogled učiniti da nema kraja tom 
začaranom krugu, no na koncu se ipak iz tog zamršenog i isprepletenog klupka nazire 
rasplet naizgled nerješivih pitanja. Pritom se može činiti nepotrebnim ulaziti u detalje 
običaja izvan bunjevačkih skupina i hrvatskih etničkih prostora, no bez takvog pristu-
pa ne bi bilo moguće ući u trag jedva vidljivoj zajedničkoj vezivnoj niti koja se gotovo 
skrivećki provlači po zabitim prostranstvima Balkana i jugoistočne Europe. Da bismo 
pokušali ući u trag njenom početku i kraju, takav je postupak neophodan. Upravo 
razmatrana pojava prepletanja elemenata različitih, ali u osnovi srodnih običaja, poka-
zuje da je to jedini ispravan način ako se uz pomoć etnoloških pokazatelja želi dati 
doprinos proučavanju i otkrivanju bunjevačke etnogeneze.

Karakterističan obred blagoslova s kolačem u južnoj Dalmaciji i u Boki kotorskoj, 
njegovi pojedini specifični elementi, kao i elementi u obredu prstenovanja i vjenča-
nja u Crnogorskom primorju, u nešto su drugačijem obliku sačuvani u najsjevernijoj 
bunjevačkoj oazi u Podunavlju. Katkada su pojedini elementi preneseni iz jednoga 
obreda u drugi, tako da, primjerice, elemente obreda vezane uz kruh karakteristi-
čne za obred vjenčanja u Crnogorskom primorju, u bunjevačkoj skupini u okolici 
Budimpešte nalazimo sačuvane u obredu prstenovanja. Takve podudarnosti ne mogu 
se smatrati slučajnima, osobito ako se zna da još niz drugih tragova također upućuje 
na ove prostore.7 Riječ je o području koje se u srednjovjekovnoj hrvatskoj povijesti 
spominje kao Crvena Hrvatska. Etnološki pokazatelji ukazuju na hrvatske (bunjeva-
čke) tragove upravo na tom području. Njima valja pridružiti lingvističke i povijesne 
potvrde o tim tragovima, koji su još nedovoljno istraženi. Prije konačnog zaključivanja 
valja, dakako, biti oprezan, jer se etnološka istraživanja, na temelju kojih se do ovih 
spoznaja došlo, ne mogu smatrati završenima, premda daju čvrstu i dobru osnovu za 
konačno rasvjetljavanje i dokazivanje etnogeneze Hrvata Bunjevaca. Isto tako bi i dru-
ge srodne znanstvene discipline morale dati svoj doprinos istraživanju ove problemati-
ke. Istodobno, rezultati etnoloških istraživanja pokazuju kako se zapravo u našoj struci 
zanemaruju mogućnosti koje etnologija ima u proučavanju nacionalne kulturne povi-
jesti. Etnološki rezultati istraživanja mogu se i morali bi se provjeravati, dopunjavati 
i potkrijepiti rezultatima istraživanja drugih srodnih povijesnih znanosti. Da bi se to 
zaista i ostvarilo, nužan bi bio interdisciplinarni pristup takvom istraživanju, u ovom 
slučaju istraživanju kulturne povijesti Hrvata Bunjevaca i njihove etnogeneze.

7 Već su moja prethodna istraživanja upućivala na važnost krajnjeg južnog dinarsko-jadranskog grani-
čnog pojasa kada je riječ o bunjevačkom kulturnom naslijeđu (Černelić 1991). Nastavak tih istraživanja 
potkrijepio je ta očekivanja i donio niz novih argumenata za tvrdnju da je ova hrvatska skupina nastala i 
počela se oblikovati upravo na ovim prostorima, s kojih se pod prijetnjom širenja srpske države krajem 
12. i početkom 13. stoljeća po svoj prilici pomicala u pravcu Neretve na prostore zapadne Hercegovine, 
jugozapadne Bosne i susjedne Dalmacije, odakle se kasnije uslijed turskih prodiranja raselila prema 
zapadu i sjeveru. Na ovome mjestu moguće je na to samo upozoriti jer prostor ne dozvoljava da se ta 
tvrdnja podrobnije potkrijepi, a razmatraju se samo pojedini elementi koji predstavljaju tek dio uku-
pnog zbira karakterističnih elemenata koji daju osnovu za takva zaključivanja (ibid. 1997).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   19 31.1.2007   15:38:30



252 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   20 31.1.2007   15:38:30



Kravaj – baština iz daleke starine 253

4.4. Kravaj – baština iz daleke starine

4.4.1. Uvod

Obredna peciva imaju važnu ulogu u životu i običajima slavenskih naroda. Na 
prostoru jugoistočne Europe ima im traga u svoj njihovoj raznolikosti i viševr-

snosti s obzirom na nazive, oblike i funkciju. Osobito je zanimljiva pojava obrednog 
peciva s nazivom kravaj i njegovim regionalnim varijantama, koja predstavlja dio sla-
venskoga tradicijskog naslijeđa.

Kravaj se javlja u svadbenim običajima u istočnim dijelovima panonskog prostora 
(istočna Slavonija, Baranja, Vojvodina), u istočnoj Srbiji te po Makedoniji i Bugarskoj. 
Varijante toga naziva javljaju se i u nekim udaljenijim područjima, no koliko je zasad 
poznato, izvan okvira svadbenih običaja. U Sloveniji u Dolenjskoj imenom kravajc 
nazivaju vrstu malih kruščića od prosenog brašna, a u Beloj krajini božićno pecivo, 
za koje su potvrđene još i varijante naziva kravajica i krvajica (Ložar 1944:196); u 
Hrvatskom zagorju i Prigorju tim nazivom označuju vrstu kruha, a u Žumberku 
krvajca označuje kukuruzni kruh (ARj 5:487; Skok 1972:184; Popović 1941:37). 
Podaci koji se odnose na ove regije sasvim su opći i nedovoljno etnološki istraženi. 
U istočnoj Srbiji, Makedoniji i Bugarskoj kravaj je, osim u svadbenim običajima, 
potvrđen i u običajima vezanima uz porod, nešto manje u pogrebnim običajima te 
u običajima godišnjeg ciklusa. Potvrde o kravaju u značenju kolač, pecivo nalazimo 
na albanskom jezičnom području (prema općem podatku iz etimološkog rječnika 
te na Kosovu napose uz porod) (Meyer 1891:177; Elezović 1932:321; Milosavljević 
1959-1960:319). S područja Dubrovnika naziv kravaj potvrđen je u 16. stoljeću u 
djelima pisaca Vetranovića, Nalješkovića i Držića, a taj naziv poznaje i Zadranin Petar 
Zoranić u istom značenju kao i u dubrovačkih pisaca (Skok 1972:184; ARj 5:487). 
Za ova jadranska područja nedostaju podaci i u starijoj i u novijoj etnološkoj građi, 
no navedene potvrde su značajne i upućuju na potrebu daljnjeg traganja za nazivom 
kravaj. Navodim dijelove tekstova u kojima se riječi kravaj i kravajac javljaju u djelima 
spomenutih pisaca.

Primjer 1. Mavro Vetranović Čavčić: Posvetilište Abramovo 
      ...Spravite kravaja i bilih pogača... (SPH 4 1872:251)
Primjer 2. Nikola Nalješković: Komedija 1
      ...Ona ti kravaja ne umije zamiesit... (SPH 5 1873:184)
Primjer 3. Marin Držić: Plakir
      ...Mliečca namuzao, kravajca ugrizah, sirca prigrizah... (SPH 7 1875:126)
Primjer 4. Marin Držić: Prikazivanje poroda Jezusova

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:30



254 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

...šalje Šišmana da im pošalje... maja i strina... konjestrih pun jaja i grivnu smokava, 
dva dobra kravajca i dobru piplicu... (ibid. 441)

Primjer 5. Marin Držić: Posvetište
...Sestice, pak mu daj košuljom ubrusac,
dva sira i kravaj i crljen klobučac...
Umieste kravaje, trpezu napravte i sveha neka je,
tuj liepo pripravte... da počnu blagovat  (ibid. 447, 478)
Primjer 6. Petar Zoranić: Planine
...i to rekši naredi sinam da me niku ko puta doprate, i daf mi kravajac i vrnicu vinca 

za brašno, uputih se spram istoku grede... (SPH 16 1888:71 [55b])
Dakle, raširenost naziva i pojave kravaja uopće na prostoru jugoistočne Europe 

obuhvaća sjeveroistočna, istočna, jugoistočna i južna područja, a na zapadnim strana-
ma uže područje zapadne Slovenije i sjeverozapadne Hrvatske. Zanimljivo je da je u 
posljednjem slučaju riječ o područjima koja se nalaze na razmeđi različitih kulturnih 
strujanja i povezuju tri kulturna areala jugoistočne Europe: panonski, dinarski i istoč-
noalpski.

4.4.2. Kravaj u svadbenim obièajima južnoslavenskih naroda

U svadbenim običajima kravaj se javlja u donekle različitim značenjima i s regional-
nim varijantama naziva. Osnovno značenje naziva je svatovski kolač. U istočnim i 
jugoistočnim područjima kravaj označava gotovo svugdje upravo jednu od vrsta sva-
tovskog kolača. Različiti su njegovi oblici, namjena i običajni postupci u kojima je pri-
sutan kao njihov sastavni dio. U ovim područjima osim kravaja javljaju se i svatovski 
kolači s drugim nazivima. Svaki od njih ima svoju određenu funkciju i važnu simbo-
ličnu ulogu u svadbenim običajima. Dakle, riječ je o području u kojemu prevladava 
bogatstvo vrsta svadbenih kolača s nizom specifičnih obrednih postupaka vezanih uz 
njihovu pripremu i funkciju u svadbenim običajima.

Sam način pripreme kravaja ima važnu ulogu, osobito u Bugarskoj i Makedoniji. 
Postupci koji ga prate i tekstovi pjesama koje žene mjesilje tom prilikom pjevaju izra-
žavaju u prvom redu težnju da se magijski djeluje na potomstvo mladenaca.

Cijeli obred miješanja i pečenja kravaja protkan je simboličnim značenjima koja su 
vezana uz spolnost i plodnost.1 U istočnoj Srbiji također su potvrđeni i naglašeni obre-
di pripreme svatovskog kolača, ali tu se ne radi o kravaju, već o svatovskim kolačima s 
drugim nazivima. I u Bugarskoj i Makedoniji simbolični ceremonijalni obred miješe-
nja i pečenja svadbenog kolača nije nužno vezan baš samo uz kravaj. U cjelini uzevši, 
u istočnom i jugoistočnom području obred pripreme svatovskog kolača važan je dio 
svadbenih običaja uz regionalne razlike s obzirom na njegove vrste i nazive. Osim toga, 
raznovrsna reljefna ornamentika, osobito naglašena na bugarskim kravajima, nadove-
zuje se na naznačena simbolična značenja koja prate obred pripreme kravaja.

1 Ove je aspekte uloge kravaja iscrpno obradio Hristo Vakarelski (1931:1-129 – kravaj 26-34).

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:30



Kravaj – baština iz daleke starine 255

Uloga kravaja i postupci s njime u svadbenim običajima iskazuju se na različite 
načine od mjesta do mjesta, odnosno od područja do područja. Kravaj je često vezan 
uz osobu nevjeste. Navest ću pojedine primjere. U Budžaku u istočnoj Srbiji prije 
odlaska nevjeste iz roditeljske kuće u podrumu se lomio djevojački kravaj. To se činilo 
u podrumu da nitko od starijih ne bi vidio (Pantelić 1974:209). U okolici Knjaževca 
kravaj ima važnu ulogu još na predsvadbenom sastanku zvanom ogledi ili ogladi, koji 
se održavaju paralelno u objema svatovskim kućama. Ogladnike poziva djevojka koja 
je nenačeta i ima žive roditelje. Ista djevojka toga dana mijesi i peče presan kravaj (bez 
kvasca) i ukrašava ga raznobojnim nitima vunice (koja služi kao zaštita od uroka) i 
jabukom u koju svekar zabode dukate ili starinske novce. Ovako okićen kravaj stavlja 
se u čistu, neupotrebljavanu maramicu, koja se ne vezuje. Djevojka koja je mijesi-
la kravaj nosi ga u kuću nevjeste. Kad mladoženjini gosti dođu pred kuću, zastanu 
pred ulazom, a djevojka se s kravajem izdvaja i brzo ulazi u kuću, pri čemu nikoga 
ne gleda niti s ikim razgovara, ostavlja kravaj i odmah se vraća ostalima i tek tada svi 
redom ulaze u kuću. Svekar prvi novcem daruje kravaj, a za njim mladoženja pa ostali. 
Kada je darivanje kravaja završeno, djever, brat djevojke, izvodi nevjestu među goste. 
Zaručnici sada ljube svatove u ruku, za što nevjesta dobije novac. Na kraju prilazi sve-
kru, ljubi i njega u ruku, a on nju u čelo te joj predaje kravaj. Nevjesta pokupi novce 
s kravaja, a kolač kasnije podijeli djevojkama da bi se i one uskoro udale. Istim postu-
pkom priprema se kravaj uoči svadbe u objema kućama, kada se ujedno kiti sabornjak 
(svatovska grana zabodena u kolač) i pletu vijenci. Na dan svadbe, kada svatovi dođu 
po nevjestu, svekar nevjesti ponovo daruje kravaj (Reljić 1965:69-72). U Jelašnici, u 
području Nišave u jugoistočnoj Srbiji, mladoženjina majka mijesi male okrugle kra-
vajčiće i dijeli ih djevojkama koje pletu vijence (Mihailović 1971:91). U nekadašnjem 
Timočkom srezu kravaj također ima važnu ulogu u svadbenim običajima, počevši 
od ogleda, s tom razlikom što su običajni postupci nešto drukčiji od onih u okolici 
Knjaževca, premda su neki elementi u vezi s kravajem istovjetni. Prije nego ogleđani 
krenu iz mladoženjine kuće u djevojačku, umijese osam pogača i deveti kravaj, da se to 
nađe među ostalim prilozima u hrani koje nose sa sobom. Ovaj je kravaj bogato ukra-
šen izvijenom kitkom od raznovrsnog cvijeća. Na crvenu ili bijelu svilu naniže se novac 
koji se stavi u kitku, na sve se to stavljaju ogledalo, češalj, sapun i drugo, a preko svega 
svijeća na koju je nanizano krupno zrno, a oko nje je obavijena crna svila. Sve zajedno 
se stavi na šamiju i jašmak te se obavije povećim peškirom. U kući nevjeste djevojka je 
izolirana u jednoj od sporednih prostorija. Nevjestina majka odvodi buduću svekrvu 
do nevjeste da se upoznaju. Svekrva izvadi kravaj, razveže ručnik, uzme tanku svije-
ću, izmjeri svoju snahu njome, zapali je, daje nevjesti u ruku, a zatim izvadi jašmak 
i opaše je njime, dade joj ogledalo, sapun i češalj, a kravaj, kitku i šamiju odnese na 
sofru. Ovdje slijedi darivanje kravaja koje započinje svekar, a popraćeno je pogađanjem 
između dviju svatovskih strana. Nevjestina majka pokupi novac s kravaja i uzme kitku, 
odnese je i predaje svojoj kćeri. Kada se ogleđani raziđu, nevjesta sa svojom drugaricom 
ostaje u sobi. Sada će se drugarica zakititi donesenom kitkom i razlomiti kravaj te ga 
zajedno s nevjestom pojesti, ako ima žive roditelje. Nekada je lomljenje kravaja bio 
poseban obred radi kojega su se okupljali svatovski učesnici (Stanojević 1925:59-63). 
U području Leskovačke Morave zanimljiv je postupak blagoslova nevjeste s kravajem. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:31



256 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Stari svat donese od kuće kravajče (taj oblik naziva je čest u Srbiji) na kome je grumen 
soli, dotakne njime nevjestu u čelo, potiljak i u obje sljepoočice tri puta ponavljajući 
postupak. Za njim isto učini i kum. Nakon tog obreda nevjesta zaigra kolo, a kum i 
stari svat lome joj kravaj nad glavom (Đorđević 1958:473). 

U Maleševu u Makedoniji kravaj se mijesi u kući mladoženje kada se odlazi u 
prosidbu djevojke. Djevojci ga treba odnijeti prije subote jer se taj dan smatra danom 
zlih duhova. Preko kravaja djevojka, a preko nje i njezina porodica, stupa u određeno 
dioništvo s momkovim domom i uspostavlja vezu s duhovima predaka mladoženji-
nog roda, kako to tumači autor D. Nedeljković (1938:6). U selu Peštani na Ohridu 
nekoliko dana pred vjenčanje žene i djevojke peku puno malih kravajčinja u objema 
svatovskim kućama. Nekoliko njih nosi te kravajčinje prilikom pozivanja u svatove 
i daruje ih pozvanima. Prije nego što nevjesta napusti roditeljsku kuću, majka joj 
daje kravajče koje ona baca preko krova kuće za sreću roditeljskog doma. Ponekad se 
isti postupak ponavlja s kravajem i pred mladoženjinom kućom, a taj kravaj nevjesti 
daruje mladoženjina majka ili ga ona donese od svoje kuće (Leibman 1972:127, 136). 
Slično je u Tatar Pazardžiku u jugozapadnoj Bugarskoj gdje je kravaj sastavni dio dara 
koji pozivač daje pozvanima u svatove (Bogišić 1874:254).

Prema jednom općem podatku za Bugarsku, kao i u nekim krajevima istočne Srbije, 
kravaj peku žene u momkovoj kući, a uz to pletu i vijence, pa se prema ovim postupcima 
taj dan naziva vijenac ili kravaj. Kravaj je okrugao kolač s rupom u sredini. Mlade žene 
nose djevojci uz kravaj vijenac, češalj, ogledalo, greben, cipele i drugo kao dar budu-
ćeg muža (Bugarski narodni običaji 1865:252). U Gornjoj Lipnici u području Trnova 
u sjevernijim dijelovima centralne Bugarske drugi dan svadbe nevjesta mijesi nevjestin 
kravaj od kiselog tijesta, okruglog oblika s rupom u sredini. Taj kravaj nalikuje zabra-
đenoj ženskoj glavi. Nosi se na zdenac kada nevjestu svatovi prate na vodu. Tu se lomi i 
nevjesta ga dijeli prisutnima. Šest tjedana iza svadbe nevjesta mijesi od deset do petnaest 
kravaja i dijeli ih svojim rođacima (Georgieva 1975:60). U okolici grada Koinare u sje-
verozapadnoj Bugarskoj nevjesta koja se udala pred godinu dana mijesi na Đurđevdan 
pleteni nevjestinski kravaj, također s rupom u sredini, ukrašen na različite načine. Tako 
se, primjerice, na kravaj modelira vrabac da bi nevjesta rodila sina. Nevjesta nosi kroz 
selo puno kravaja i dijeli ih svakome koga sretne (Cenkulovski 1978:59-60). U području 
Gabrova u centralnoj Bugarskoj prave se kravaji u obliku slova S namijenjeni momčiću 
i djevojci koji prate mladence na dan svadbe (Rodieva 1978:26). 

Ponegdje u Srbiji kravaj zna biti namijenjen i mladoženji, a ponekad i njegovim 
ukućanima. U Budžaku u istočnoj Srbiji za vrijeme prvog posjeta zeta rodbini njego-
ve žene, njezina majka ovije oko zetovljeve glave kravaj sa svijećom i cvijećem da bi 
se bolje slagali (Pantelić 1974:212). Nakon blagoslova u okolici Knjaževca nevjestina 
mati kiti zeta tkanicama na kojima visi mladoženjin kravaj, a same tkanice okićene 
su novcem (Reljić 1965:72). U području Timoka nevjestina mati umijesi kravaj i 
izvije kitu cvijeća u koju stavi crveni konac na kome je sitan novac, a povrh dvije, tri 
cvancike (starinski novac), uvije kitu u crvenu svilu i stavi je na kravaj te odlazi zetu u 
goste. To čini drugi dan svadbe. Kravajem daruje zeta, kćer i tom prilikom sve prisutne 
svatove (Stanojević 1925:80, 89). U Pustoj Reci u Leskovačkoj Moravi prije posjeta 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:31



Kravaj – baština iz daleke starine 257

nevjestinih roditelja njezinom novom domu nakon svadbe umijese više kravajčića i u 
svaki stave po jedno jaje, a u pojedine dva ili tri jaja. Kada stignu u kuću mladoženje, 
nakon što svi posjedaju za stol, nevjestin otac stavi na stol sve kravajčiće i počne ih 
dijeliti. Ocu mladoženje daje kravajčić s trima jajima, a zetu, kćerki i majci mladoženje 
s dvama, a svima ostalima sa po jednim jajetom (Đorđević 1958:483).

Kravaji su nerijetko vezani za ulogu kuma, pa se u Bugarskoj od svih svadbenih 
kolača najvažnijim smatraju kumovi kravaji. Ukrašeni su različitim simboličnim pri-
zorima (Vakarelski 1969:290).2 Ponegdje se kumu kravaji pripremaju u objema kuća-
ma, a ponegdje samo u kući nevjeste. U Grlištu u okolici Zaječara u sjeveroistočnoj 
Srbiji nevjestina majka dijeli kravajčiće kumu i starom svatu (Pantelić 1975:373). U 
selima Matejevac, Hum i Malča u području Nišave u jugoistočnoj Srbiji na grane 
zabodene u svatovski kolač sabornjak zatakne se po jedna jabuka i tri kravajčeta. Tako 
ukrašen kolač stoji na svadbenoj trpezi pred kumom i starojkom, koji ga lome nad 
glavama mladenaca (Mihailović 1971:92). Neka sela u okolici Gabrova u Bugarskoj 
pripremaju kravaj namijenjen kumu, ponegdje samo u kući nevjeste, a ponegdje u 
objema kućama (Rodieva 1978:26). Zanimljivi su podaci koji se odnose na područje 
Trnova u Bugarskoj. Obje kuće trebaju darovati kuma kravajem. Kada svatovi idu po 
mladoženju, predaju kolač kumu i traže otkup. U Ledeniku se sjećaju da su se neka-
da kravaji darivali zavijeni u crvenu maramu. Ovdje su kravaji bogato ukrašeni. Na 
četirima se mjestima modeliraju ptice od tijesta, pored kojih se zataknu četiri stabljike 
poriluka, od čijih se glava oblikuje lepezast ukras. Među poriluk se zataknu grančice 
šimšira, bosiljka i muškata i nanizane kokice, a po rubu kolača na četirima mjestima i 
crvene paprike. Negdje se kumov kravaj ukrašava bosiljkom i četirima drvcima u koja 
se zabodu orasi. Kada se kravaj predaje kumu, među bosiljak i orahe stavlja se pečena 
kokoš (Georgieva 1975:60). U području Nišave u jugoistočnoj Srbiji kravaj je sastavni 
dio svatovske grane. Ovdje se, kako je već spomenuto, na ogranke grane u kolač stavlja 
po jedna jabuka i tri mala kravaja (Mihailović 1971:92).

 Podaci koji se odnose na kravaje čiji je sastavni dio svatovska grana dvostruko su 
zanimljivi. S jedne strane, zbog toga što je svatovska grana potvrđena u svim istočnim 
područjima u kojima postoji kravaj, a s druge strane, zbog toga što ukrašeno svatovsko 
drvce zabodeno u kolač nalazimo u selu Otok kod Vinkovaca u istočnoj Slavoniji s 
imenom kravalj. Osim kravalja, koji je ovdje kumov dar nevjesti, kuma nosi u velikoj 
zdjeli još i pečenu svinjsku glavu (Lovretić 1897:45). U susjednoj Vojvodini u svadbe-
nim običajima kravalj postoji kod stanovnika različitog etničkog podrijetla: u Srba i 
u hrvatskih etničkih skupina Šokaca i Bunjevaca.3 U ovom području kravalj označava 

2 Daljnji podaci koji se odnose na bugarske kravaje sasvim su sigurno nepotpuni jer sam mogla koristiti 
samo dostupne izvore.

3 Škarić 1924:106; Stojanac EZ FFZ SR 161; U. M. 1845:63-64; Dimitrijević 1969-70:93; Čiplić 
1930:121-122; Hadžić 1909:375; Bota 1954:134; Popov 1969-70:63; Bartolović 1944:31; Kesejić 
ONŽO sign. NZ 7ª; ibid. EZ FFZ SR 31; Szárics 1842:887; Antunovics 1858:214; Iványi 1891:197; 
ibid. 1892:559; Prčić 1927:170; Malagurska Đorđević 1927:38; Sekulić 1986:323-324; Černelić EZ 
FFZ NR 87; Damjanović 1910, prema: Rečnik srpskohrvatskog književnog i narodnog jezika 1978:390. 
Potvrde o kravaju u Baranji u istom značenju kao i u Vojvodini nema u etnološkoj literaturi.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:31



258 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

prilog u hrani koji donose u prvom redu svi svatovi, dok se ponegdje posebno isti-
če kumov kravalj (Bunjevci) ili kumov i starosvatski (Šokci i Srbi). Obično se kumov 
kravalj izdvaja od ostalih količinom i kvalitetom. Po vrsti hrane koju sadrži kravalj se 
razlikuje od mjesta do mjesta, ali su osnovni sastavni dijelovi uglavnom svugdje isti: 
pečenica, boca vina, sitni kolači i svatovski kolač, koji je u novije vrijeme zamijenjen 
tortom. Zanimljivo je što se u nekim starijim izvorima za subotičke Bunjevce navo-
di da je kravalj oznaka samo za kolač koji svatovi nose na dar bez ostalih uobičajenih 
priloga u hrani, kako je to opće rašireno u istočnopanonskom prostoru (Szárics 184-
2:887; Antunovics 1858:214; Iványi 1891:197). Na nekim bunjevačkim salašima u 
okolici Sombora ističu da je kravalj nekada bio svekrvin dar nevjesti još na zarukama 
i da mu je sadašnje značenje novijeg datuma (Černelić EZ FFZ NR 87 – Nenadići, 
Gradina, Lugovo). Među Bunjevcima u južnoj Mađarskoj naziv kravalj potvrđen je 
samo u Bikiću, a označuje kolače koje kuma iznosi na stol pred mladence i nudi ih 
da se njima posluže (Černelić 1983). Kravalj kao prilog u hrani poznaju i Bunjevci 
u okolici Budimpešte (Deisinger NMB EA 4023 – Erd, Erčin). Ponegdje je naziv za 
žene koje donose kravalj izvedenica kravaljuše, tako u Šokaca u Bačkoj, u Srba u selima 
na južnoj strani Fruške gore u Srijemu te u Bunjevaca u Erčinu u okolici Budimpešte 
(Bartolović 1944:31; Kesejić ONŽO sign. NZ 7ª; ibid. EZ FFZ SR 31; Škaljić 1924:
106; Deisinger NMB EA 4023).4 Prema drugom kazivanju iz Erčina, kravaljuše su sva-
tovski uzvanici koji nisu u rodbinskoj vezi s mladencima (Deisinger NMB EA 4023). 
Zanimljivo je da se isti naziv vezao uz običaj plesa s nevjestom koji su Bunjevci pre-
uzeli od mađarskog stanovništva, a koji se u pojedinim bunjevačkim selima u južnoj 
Mađarskoj označava kao igra za kravaljuše (Černelić EZ FFZ NR 87; ibid. 1988:82).

Stariji podaci za bunjevačko područje u okolici Budimpešte za pojavu analognu 
kravalju, no u nešto drukčijem obliku, potvrđuju naziv kumovina. Kumovina se razli-
kuje od kravalja, osim što je isključivo kumov dar, jer pored priloga u hrani i piću 
sadrži još i svatovsku granu (Berkity 1839:326). Zbog toga je zanimljivo da kod voj-
vođanskih Šokaca osim kravalja kum i stari svat donose još i posebnu svatovsku granu 
(Bartolović 1944:31; Kesejić ONŽO sign. NZ 7ª; ibid. EZ FFZ SR 31). Osim toga, 
svatovska grana poznata je i drugdje u istočnoj Slavoniji. Ovi podaci nisu nevažni niti 
u odnosu na neke oblike bugarskih kravaja, kao ni u odnosu na kravalj u Otoku u 
istočnoj Slavoniji (Černelić 1991b).

U istočnijim područjima panonskog areala kravalj se pojavljuje u nešto drugačijem 
značenju i obliku od kravaja u istočnim i jugoistočnim dijelovima južnoslavenskog 
prostora. Opsežnija terenska istraživanja svadbenih običaja kod Bunjevaca u Vojvodini 
te kod Bunjevaca koji žive na području Mađarske, osim što su potvrdila pojavu kra-
valja u opisanom značenju, pokazuju i neke elemente srodne svadbenom kolaču (koji 
se ovdje naziva pleten kolač), to jest kravaju u istočnim dijelovima južnoslavenskog 
područja, a i svadbenim pecivima uopće u tim regijama (Černelić EZ FFZ NR 8; ibid. 

4 Osim naziva kravaljuše u ARj se prema Vuku Karadžiću za istu ulogu navodi naziv kravaljnoša koji se 
kao takav koristi u Bačkoj. U etnološkoj literaturi ova varijanta naziva nije poznata.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:32



Kravaj – baština iz daleke starine 259

1983).5 Neki od tih postupaka s kravajem navedeni su u ranijim primjerima. Nevjesta 
siječe i dijeli pleten kolač kod Bunjevaca u okolici Sombora (svekrvin kolač) i u južnoj 
Mađarskoj (kumov kolač), dok u okolici Budimpešte još na zarukama to čini kum i 
baca komadiće kolača medu prisutne koji se za njih otimaju (Černelić EZ FFZ NR 
87; ibid. 1983; Berkity 1839:321). U bunjevačkim naseljima u južnoj Mađarskoj na 
pleten kolač svi svatovi stavljaju novac koji pripada nevjesti (Černelić 1983; Mandić 
1975:123; Vidaković Dipl. r. – KH FFP SJP; Batinkov Dipl. r. – KH FFP SJP). 
Zanimljiva je pojava u odnosu na opisani obred blagoslova u području Leskovačke 
Morave, da pri blagoslovu mladenaca u okolici Budimpešte jedan od svatovskih časni-
ka udara mladence u leđa kolačem koji ima rupu u sredini (Deisinger NMB EA 4023 
– Erd; ibid. NMB EA 3031 – Tukulja; Černelić 1983 – Tukulja). Obred blagoslova 
s kolačem opširnije je predstavljen u prethodnom poglavlju. Osim ove podudarnosti, 
ponegdje u Bugarskoj kravaj ima isti, očigledno simboličan oblik.

Mnoge od ovdje naznačenih pojedinosti zanimljive su jer se neke pojave i postupci 
koji se u nekim područjima vezuju uz kravaj ispoljavaju na drugi način i ne nužno u 
vezi s kravajem u teritorijalnim okvirima u kojima je kravaj poznat. Naziv se vezuje 
uz različite pojave i postupke. U osnovi je kravaj uvijek oznaka za vrstu svatovskog 
kolača (s izuzetkom Otoka gdje je naziv prenesen samo na svatovsku granu zabodenu 
u kolač). To je zajednički element koji povezuje sva područja u kojima je kravaj potvr-
đen u svadbenim običajima, bez obzira na raznovrsnost oblika, obreda, postupaka i 
značenja kravaja u pojedinačnim užim ili širim regijama.

4.4.3. Pokušaji tumaèenja etimologije rijeèi kravaj

Na ovom mjestu neću ulaziti u analizu pokušaja tumačenja simboličnog, magijskog 
i mitološkog značenja kravaja, jer je za proučavanje te problematike potreban zna-
tno širi pristup. Međutim, prikazana građa o kravaju u svadbenim običajima južno-
slavenskih naroda otvara mogućnost pokušaja utvrđivanja etimologije riječi kravaj. 
Praslavenski oblik naziva jest korvaj, a poznat je i u drugim slavenskim jezicima: u 
ruskom, bjeloruskom i ukrajinskom kao korovai, koravai, u poljskom kao korowaj, u 
češkom i slovačkom kravai te u bugarskom kravaii. Dosadašnji pokušaji tumačenja 
etimologije riječi kravaj i ostalih njezinih slavenskih varijanti prilično su ujednačeni. 
Lingvistički je općeprihvaćeno tumačenje da je riječ kravaj izvedenica od imenice 
krava pomoću sufiksa -aj (ruska varijanta korovai od korova). Većina lingvista svoje 
mišljenje o etimologiji kravaja svodi samo na tu konstataciju, prihvaćajući jedan od 
drugoga uobičajeni pristup etimologiji ovoga termina.6

Neki autori pokušavaju potkrijepiti svoja detaljno izložena mišljenja koristeći se, 
osim lingvističkim kriterijima, i mogućim simboličnim značenjima samoga kravaja. 

5 Osim toga, takav kolač potvrđen je u rukopisnoj građi za područje južne Mađarske. Šibalin Dipl. r. 
– KH FFP SJP; Vidaković Dipl. r. – KH FFP SJP; Batinkov Dipl. r. – KH FFP SJP.

6 ARj 5:487; Bruckner 1970:257; Skok 1972:184; B’lgarski etimologičen rečnik 1979:701-702 (pod: 
kravàï); Bezlaj 1982:84; Nikolaevič 1984:112-113; Fasmer 1986:332.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:32



260 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Trubačev prihvaća mišljenje da je praslavenska riječ korvaj nastala od korova (krava) 
navodeći da u svadbenom obredu krava služi kao simbol nevjeste, što je u potpunoj 
suglasnosti s etimološkim i historijskim označavanjem krave kao femininum tantum, 
pa se otuda suština korovaja konfrontira – nevjesta – korova kao muško načelo žen-
skom, korovăi jest bik ženik. Prvotno značenje riječi korvaj označava oduhovljeno lice, 
aktivnog muškog izvođača bračnih ceremonija (Nikolaevič 1984:115-116). Čini se 
da je mišljenje Trubačeva pod utjecajem Ivanova i Toporova, na čiji se detaljni pri-
kaz simbolike kravaja u svadbenim običajima i poziva. Ivanov i Toporov posvetili su 
puno prostora simboličnim i mitološkim aspektima uloge kravaja i u tim su okvirima 
pristupili i etimologiji same riječi, a u svojim tumačenjima otišli su mnogo dalje od 
Trubačeva. Zapravo su prihvatili već ranije utvrđenu etimologiju u vezi s kravom i 
razradili je u prvom redu iz ugla mitologije, polazeći pritom od direktne asocijacije 
kako oblika samoga kravaja (kravlje vime, rogovi), tako i životinjske ornamentike na 
kravajima (osim krave i bika i druge se domaće životinje i ptice javljaju kao ukras 
na kolaču), a oslanjajući se pritom i na tekstove u kojima se kravaj spominje u vezi 
s rogatim životinjama. Premda su njihova tumačenja s jedne strane iscrpna, s druge 
su strane jednostrana, a na lingvistička pravila gotovo da se ne obaziru, pa na ovome 
mjestu neću navoditi njihovo mišljenje koje se doimlje prilično nategnutim (Ivanov 
– Toporov 1974:254-257). Već sam napomenula da bi te i ostale aspekte uloge kra-
vaja trebalo razmatrati kroz jedan širi pristup. Zanimljivo je da je još i Skok, premda 
prihvaćajući uvriježeno lingvističko tumačenje, napomenuo da sufiks -aj služi doduše 
samo za izvođenje apstrakta od glagolskih osnova, a kasnije i Trubačev slično konstatira 
da se radi o tipičnoj izvedenici od glagola s očuvanom cjelovitom vezom s glagolima 
na -eti i -iti. Trubačev, u slučaju korvaja, imeničku izvedenicu na -aj ubraja u malo-
brojnu grupu izvedenica izgrađenih po neproduktivnim modelima (Skok 1972:184; 
Nikolaevič 1984:116). Upravo mi je činjenica da se imenička izvedenica na -aj tvori 
od glagolske osnove poslužila kao polazište za uočavanje novih mogućnosti tumačenja 
etimologije riječi kravaj.7 U tom smislu zanimljiv se čini glagol kraviti u osnovnom 
značenju rastopiti, topiti, koji također ima staru osnovu koro-. Taj se glagol može 
dovesti u vezu sa staroslavenskim okrijati u značenju osvijestiti se, popraviti se (od 
nesvijesti) i krevati – njegovati, grijati se, s bugarskim nakravjam u značenju ojačavam 
i kraven – debeo te s češkim krati – ozdravljati (ARj 5:488; Skok 1972:184; Bezlaj 
1982:84). Izvođenje imenice na -aj od glagolske osnove lingvistički je pravilno, a osim 
toga niti prenesena značenja glagola kraviti nisu u neskladu sa simboličnom ulogom 
kravaja u svadbenim običajima. Zato iznenađuje što su se lingvisti oslanjali u ovom 
slučaju na imeničku, lingvistički netipičnu, izvedenicu i poveli se za “direktnom aso-
cijacijom”, bez sagledavanja širih simboličnih konotacija kravaja. Skok spominje i pre-
tpostavku Vaillanta da je prvotno značenje ovoga glagola razdvojiti, izvaditi iz kalupa 
mliječni kruh koji se zove korovaj – kravaj, što bi zapravo bio obrnut put tvorbe riječi 

7 Zahvaljujem prof. Milovanu Gavazziju na sugestiji da se etimologija imenice kravaj pokuša sagledati 
na drukčiji način od dosadašnjih pristupa.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:32



Kravaj – baština iz daleke starine 261

od onoga koji nam se ovdje činio kako lingvistički, tako i etnološki vjerojatnijim, jer 
sugerira određena simbolična značenja koja potkrepljuju etnološke činjenice.

Tek naznačeni postupci i pjesme koji prate pripremu kravaja, bogatstvo orna-
mentike, običaji vezani uz kravaj te sam njegov naziv, u svadbenim običajima obiluju 
magijskim i simboličnim konotacijama koje sam u ovom prikazu bila u mogućnosti 
samo spomenuti. Bilo bi zanimljivo upustiti se u dublju analizu i tih aspekata uloge 
kravaja u svadbenim običajima, u običajima uopće te u prehrani, no takav sveobuhva-
tan pristup može biti predmetom samo jedne šire studije.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:38:32



262 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:32



Svatovska grana nije samo ukras 263

4.5. Svatovska grana nije samo ukras 

4.5.1. Uvod

Svatovska grana jedna je od onih pojava u svadbenim običajima koje su ograničene 
samo na određene regije jugoistočne Europe. Dok bi se za neke regije moglo reći 

da je grana upravo karakteristična pojava, drugdje se javlja tek sporadično i razasuto u 
okviru određenoga šireg prostora ili tek pojedinačno kao regionalno izolirana pojava. 
Dakle, svatovska se grana pojavljuje u svadbenim običajima ovoga etnički i kulturno 
šarolikoga prostora.

Učestalija je u istočnim dijelovima panonskog prostora (istočniji dijelovi Slavonije 
i Posavine, Srijem, Baranja i Bačka); u Pomoravlju i u istočnoj Srbiji; u Bugarskoj, u 
njezinim sjeverozapadnim dijelovima, u Rodopima i u Trakiji; u južnoj Dalmaciji s 
Konavlima. U Makedoniji je svatovska grana poznata na različitim stranama, ali nema 
potvrda o njezinoj široj zastupljenosti. Zanimljivo područje javljanja svatovske grane 
je širi prostor sjeverozapadne Hrvatske (Hrvatsko zagorje i, prema jednom podatku, 
nekadašnja gornja Vojna krajina – koprivnička, križevačka i ivanićka oblast). Postoje 
i izolirane pojedinačne potvrde. Zanimljiva je novija potvrda iz sela Kozarice u oko-
lici Novske jer se ono nalazi približno na sredini između područja u sjeverozapadnoj 
Hrvatskoj, u kojima ima sporadičnih potvrda za granu, te istočnijih dijelova Slavonije, 
u kojima se grana znatnije javlja u svadbenim običajima. Pojedinačno i izolirano se 
svatovska grana javlja i u Mrkonjić-Gradu u Bosni (za Bosnu postoji i jedan opći 
podatak koji je, međutim, teško prostorno odrediti jer s bosanskog područja nema 
kasnijih potvrda ove pojave). Varijanta svatovske grane javlja se i u okolici Ogulina u 
Lici. Svatovsku granu poznaju i Bunjevci u selima iz okolice Budimpešte. Zanimljivo 
je da među drugim regionalnim skupinama podunavskih Bunjevaca (u okolici grada 
Baje u južnoj Mađarskoj, u okolici Sombora i Subotice u Bačkoj) ta pojava nije pozna-
ta, tim više što u Bačkoj grana postoji u svadbenim običajima druge hrvatske etničke 
skupine, Šokaca. 

Uz brojne izvore u etnološkoj literaturi, arhivska je građa uvelike upotpunila pre-
gled ove pojave na prostoru jugoistočne Europe (osobito za područje istočne Slavonije, 
Posavine i Srijema te južne Dalmacije). U prikazu svatovske grane slijedit ću glavne 
pojedinosti vezane uz njezin oblik i funkciju u svadbenim običajima. Neke od njih 
povezuju različite narode na raznim stranama južnoslavenskog prostora.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:32



264 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

4.5.2. Ukrasi na svatovskoj grani

Svatovska se grana u mnogim pojedinostima razlikuje od područja do područja, ali 
se neki njezini elementi ponavljaju. Osnovni oblik grane, s najčešće trima ograncima 
ili više njih o čije su vrhove zataknute jabuke, nalazimo u Bugarskoj, Makedoniji, 
istočnoj Srbiji i Pomoravlju; u pojedinim dijelovima istočnog panonskog prostora: 
u Bačkoj, u selima Andrijevci i Trnjanski Kuti u slavonskoj Posavini te u Srba na 
području nekadašnje gornje Vojne krajine1. Ponegdje se u Srbiji te kod Bunjevaca u 
okolici Budimpešte osim jabuke na vrh ogranka zatiče i neko manje pecivo (Đorđević 
1958:449; Mihailović 1971:92; Berkity 1839:326). U okolici Knjaževca, u istočnoj 
Srbiji, na krakove grane se stavljaju golubovi od tijesta (Reljić 1965:70), a u Selcima 
kod Đakova u istočnoj Slavoniji beba i beban od tijesta (Petrović EZ FFZ NR 145). 
U Beravcima, u istočnoj Slavoniji, osim jabuka se na srednji ogranak grane stavlja 
krpena lutka (Bonifačić Rožin IEF rkp. 282), koja se kao ukras stavlja na vrh grane 
i u Vođincima, ali se jabuka, kao ukras na grani, ne spominje (Đermanović EZ FFZ 
SR 97). Inače je u slavonskim potvrdama jabuka uvijek sastavni dio ukrasa na grani 
premda ne u ovakvom karakterističnom obliku.

Osim naznačenih osnovnih ukrasa koji se zatiču o ogranke svatovske grane, i niz 
drugih ukrasa na grani pokazuje pojedine zajedničke elemente. Najčešća vrsta ukra-
sa svatovske grane su raznobojne vrpce, cvijeće, kolači, suho voće, orasi i kukuruzne 
kokice. Tako su, primjerice, papirnate vrpce kao ukras potvrđene u svim regijama. 
Najveće šarenilo ukrasa je na grani istočnog panonskog prostora. Poneki od tih ukrasa 
imaju svoje analogije u drugim udaljenim krajevima: cvijeće u nekim krajevima Srbije, 
u Bugarskoj i u Hrvatskom zagorju, kolači u Bosni i u Konavlima u južnoj Dalmaciji, 
te kukuruzne kokice u Bugarskoj.2 U selima Kešinici i Nuštar u istočnoj Slavoniji i 
u Župi kod Dubrovnika grana je među ostalim ukrašena i pojedinim tekstilnim pre-
dmetima (Petrović EZ FFZ NR 133; Domaćinović EZ FFZ SR 114; Jović ONŽO 
HAZU sign. SZ 161). U Bačkom Bregu grana je okićena bršljanom i šimširom sli-
čno kao u Bugarskoj (Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112; Etnografija... 1985:347; 
Georgieva 1975:60; Kepov 1936:82). Sama svatovska grana, njezini sastavni dijelovi 
i različite vrste ukrasa nesumnjivo imaju višestruko simbolično značenje. Mnogi su 
autori iznosili svoja različita mišljenja i tumačenja simboličnog značenja svatovske 
grane. Svrha ovoga priloga isključivo je analitičko-komparativna.

1 Etnografija na B’lgaria 1985:182; Vakarelski 1969:291; ibid. 1935:354; Kepov 1936:82; Pavlović 1928: 
228; Nedeljković 1938:7; Filipović 1939:441; Leibman 1972:136; Nikolić 1910:203; Mihailović 1971: 
92; Antonijević 1971:449; Trojanović 1911:69; Bošković-Matić 1962:146, 166; Pantelić 1981:211; 
Kesejić EZ FFZ SR 31; Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112; Markovac 1935:254; Toldi 1978; Piprek 
1914:183.

2 Rajković 1982:141; Reljić 1965:141; Mihailović 1971:91; Etnografija... 1985:181, 347; Rajković 1973: 
189; K. 1870:34; Balarin 1898:185; Georgieva 1975:60.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:33



Svatovska grana nije samo ukras 265

4.5.3. Mjesta zaticanja svatovske grane

Svatovska grana je najčešće utaknuta u kolač, što se pronalazi na različitima stranama 
južnoslavenskog prostora: u južnoj Dalmaciji u Gornjim Majkovima i u Konavlima, 
u Maleševu i Skopskoj kotlini u Makedoniji, u većini slučajeva iz Bugarske, u svim 
potvrdama za područje Pomoravlja i istočne Srbije, u Baranji i u selima Otok u isto-
čnoj Slavoniji, Vidovice u Bosanskoj Posavini i Kozarice u zapadnoj Slavoniji, u okoli-
ci Donje Stubice u sjeverozapadnoj Hrvatskoj, te u Čakovcu i Šušnjevu Selu u okolici 
Ogulina u Lici.3 

U kolač se uz granu, kad ona postoji, a inače i bez nje, ponegdje zabodu prutovi, 
stabljike, grančice. Tako se u Svetozarevu, u sjevernom dijelu Pomoravlja, pored drvca 
na sredini kolača zabode još nekoliko prutova (o čije se vrhove zatiču golubovi od tije-
sta), a u Lužnici i Nišavi, u istočnoj Srbiji, kolač je ukrašen s nekoliko drvaca i neko-
liko grančica šimšira (Trojanović 1911:69; Nikolić 1910:203). U mjestu Ledenik, u 
području Velika Trnova u Bugarskoj, u svatovski kolač zvan kravaj uz ostale se ukrase 
zatiču četiri stabljike poriluka od kojih se oblikuje lepezast ukras, a među poriluk 
se zataknu grančice šimšira, bosiljka i muškata (Georgieva 1975:60). U Grudama 
i Čilipima u Konavlima u sredini kolača se zatiče okićena grančica masline, dok se 
prema općem podatku za Konavle u sredinu kolača zatiče deblja voštenjača, a oko nje 
grančice masline i lovorike (Balarin 1898:285; Bošković EZ FFZ SR 40; Bogdan- 
-Bijelić 1929:118; Vukmanović 1980:228). U Donjoj Stubici u Hrvatskom zagorju u 
pogaču se utaknu četiri šiljata drvca koja se ukrašavaju, a u Šušnjevu Selu i Čakovcu 
u Lici u kolač se zatakne kitica (nije precizirano od čega se sastoji), koja će tijekom 
svadbe biti na zastavi, a oko nje se zatiču male kitice koje će kitičarke kasnije prišiti 
svakom svatu na šešir. Kitice se oviju vrpcom, a među njih se stavi lješnjaka, kukuru-
za, žita i dr. (Rajković 1973:189; Božićević 1910:238). Navedene varijante svatovske 
grane donekle se razlikuju od uobičajenog oblika grane s ograncima i prostorno su 
ograničene, ali su zanimljive upravo zbog toga što ih nalazimo u različitim dijelovima 
južnoslavenskog prostora.

Ukrašena svatovska grana ponegdje se javlja u nekim drugačijim oblicima i s dru-
gačijom namjenom. U Mrkonjić-Gradu u Bosni ukrašena svatovska grana zataknuta 
je u jabuku (Klarić 1897:701). U selu Zlot u sjeveroistočnoj Srbiji u jabuci se nala-
ze tri grane koje kum s mladencima gađa nožem prije ulaska u mladoženjinu kuću 
(Đorić et al. 1977:132). Ponegdje u sjeverozapadnoj Hrvatskoj te u nekim mjestima 
istočnog panonskog prostora u jabuku se zatiče grančica, najčešće grančica ružmarina. 
Uglavnom se takva grančica pojavljuje u istim mjestima u kojima je potvrđena i sva-
tovska grana, ali se ponekad javlja i samostalno, ali na prostorima na kojima se i ona 

3 Bonifačić Rožin IEF rkp. 433; Balarin 1898:285; Bošković EZ FFZ SR 40; Bogdan-Bijelić 1929:118-119; 
Pavlović 1928:228; Nedeljković 1938:7; Filipović 1939:441; Etnografija... 1985:182; Vakarelski 1969: 
291; Kepov 1936:82; Georgieva 1975:60; Đorđević 1958:449; Trojanović 1911:69; Nikolić 1910:203; 
Antonijević 1971:449; Pantelić 1981:211; Bošković-Matić 1962:146; Mihailović 1971:91; Reljić 1965: 
70; Rajković 1982:141; Brdarić 1988:11; Lovretić 1897:453; Janjić EZ FFZ SR 163; Petrović EZ FFZ 
NR 145; Rajković 1973:189; Božićević 1910:238.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:33



266 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

ponegdje potvrđuje.4 Zanimljiva je kombinacija kolača, jabuke i grančice u svadbe-
nim običajima krapinskoga kraja u Hrvatskom zagorju. Svekrva dočekuje nevjestu s 
kolačem na kojemu je jabuka u koju je zabodena grančica bušpanja (Kozina 1988:52). 
U vezi s navedenim primjerima zanimljiv je običaj u nekim mjestima Dubrovačkog 
primorja. Nevjestini rođaci nose kumu i kumi te ostalima koji su bili u svadbi prve 
Nove godine iza njene udaje posebnu okićenu naranču. U naranču se zabodu ogranci 
masline s nanizanim smokvama tako da se prutići poviju prema dolje i povežu dvama 
koncima (Bonifačić Rožin IEF rkp. 433).

Još je jedna specifična pojava u vezi sa svatovskom granom potvrđena u trima uda-
ljenim regijama. U Budinšćini u Hrvatskom zagorju grana se za vrijeme pira pribija 
u glavna vrata kuće, u Slavoniji i Srijemu, prema općem podatku, grana se zatiče za 
gredu iznad trpeze, a u Aleksinačkom Pomoravlju, u selima zapadno od Morave, sta-
blo s trideset i više grančica se pričvršćuje na tavanicu (Brolich 1940:147; Stojanović 
1881:238; Antonijević 1975:146).

Za srednje Rodope u Bugarskoj karakteristična je prijelazna varijanta između 
svadbene zastave i svadbenog drvca (Etnografija... 1985:178). Nerijetko su ukrasi na 
barjacima u različitim regijama analogni ukrasima na svatovskoj grani u regijama u 
kojima se ona javlja u svadbenim običajima. U vezi s ovim pojedinostima zanimljiv je 
specifični oblik svatovske grane u Lici, gdje kiticu zabodenu u kolač barjaktar mora 
otkupiti da bi njome ukrasio svoj barjak (Božićević 1910:238-239). Možda je u vezi 
s ovom pojavom, ali svakako nije bez značenja, podatak iz Boke kotorske: U Risnu 
barjak se vije samo kod mladine kuće. U ovoj se varoši pripovijeda da su nekad svatovi 
mjesto barjaka nosili maslinovu granu, o čemu ima traga u narodnijem pjesmama. Danas 
to biva samo ako je mladoženja u žalosti, i na granu se priveže jedna marama (Stefanović- 
-Karadžić 1953:118).

Još bi se našlo sličnih primjera koji bi se mogli povezati sa svatovskom granom, 
no sve te pojave (uključujući i navedene primjere) zahtijevaju cjelovitu analizu da bi 
se mogle tipološki odrediti. Na ovom mjestu moguće je na njih tek ukazati jer su 
na specifičan način povezane sa svatovskom granom od slučaja do slučaja, a često se 
javljaju u istim regijama u kojima je grana sastavni dio svadbenih običaja ili u njima 
susjednim područjima.

4.5.4. Priprema svatovske grane

Postoje razlike u pripremi svatovske grane, te kolača u koji se grana zatiče tamo gdje 
je to uobičajeno, između istočnog panonskog područja s jedne strane te istočne Srbije, 
Bugarske i dijelova Makedonije s druge strane, premda ta granica nije sasvim oštra. Za 
druge regije ti se podaci ne navode, možda zbog toga što je u njima grana tek iznimno 
potvrđena, pa su, prema tome, i podaci oskudniji. U južnoj Dalmaciji u prvom redu, 
a ponekad i drugdje, ta je grana oskudnije ukrašena, pa se otuda možda pridaje manje 

4 Kotarski 1916:209; Kozina 1988:52; Brolich 1940:147; Markovac 1935:249; Toldi 1978; Petrović EZ 
FFZ NR 145; ibid. EZ FFZ NR 146; Ilić Oriovčanin 1846:69-70.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:33



Svatovska grana nije samo ukras 267

važnosti i samoj njenoj pripremi. Nedostatak podataka može značiti i površnost zapi-
sivača. To su, dakako, samo pretpostavke jer prave razloge zasad nije moguće utvrditi. 
Gotovo da je u svim izvorima opisan oblik svatovske grane, ali neke druge pojedinosti 
ne moraju uvijek biti naznačene, kao što su, primjerice, priprema, namjena i funkcija 
grane u svadbenim običajima.

U istočnom panonskom prostoru te u Bunjevaca u okolici Budimpešte grana se 
priprema u kući kumova. Iz kumove kuće nosi se na pir. Ponekad se ističe da sama 
kuma priprema granu,5 a ponegdje tu obavezu ima i starosvatica.6 Zanimljivo je da se 
i u Boboševu (Dupniško) u Bugarskoj grana priprema i nosi na pir iz kumove kuće 
(Kepov 1936:82), što je obrnuto od u Bugarskoj uobičajene pojave da je svatovska 
grana upravo namijenjena kumu. U području Lužnice i Nišave u istočnoj Srbiji kolač 
s granom priprema domaćin, no mogu ga pripremiti kum i stari svat, što je zasad izo-
liran primjer na tom prostoru (Nikolić 1910:203).

U istočnoj Srbiji, u Bugarskoj i u Maleševu u Makedoniji svatovsku granu pripre-
maju djevojke. Priprema grane usko je vezana uz ritual miješanja i pečenja svadbe-
nog kolača.7  Ta je pojava, dakle, karakteristična za jugoistočne dijelove jugoistočne 
Europe. U okolici Knjaževca u istočnoj Srbiji naglašava se da kolače mora mijesiti i 
peći nevina djevojka, dok se ponegdje pazi da te poslove obavljaju djevojke koje imaju 
žive roditelje (Reljić 1965:70; Pantelić 1981:211; Mihailović 1971:91; Antonijević 
1975:145; Nedeljković 1938:7). Djevojke pripremaju granu i u selu Sv. Đurađ kod 
Donjeg Miholjca u Slavoniji, u području nekadašnje gornje Vojne krajine i u okolici 
Ogulina u Lici, što su značajne analogije u odnosu na spomenuta udaljena jugoisto-
čna područja u kojima je to karakteristična pojava (Petrović EZ FFZ NR 146; Piprek 
1914:183; Božićević 1910:238).

Zanimljive su i pojedine specifične pojave koje na različitim stranama imaju neke 
srodne elemente. Tako u Gagrovcu i istočnoj Srbiji te u Čilipima u Konavlima granu 
uređuje nevjestina majka (u Čilipima u alternativi s nekom drugom ženom iz njezine 
kuće), dok u Donjoj Stubici u Hrvatskom zagorju kolač i granu pripremaju žene iz 
nevjestina roda ili njezina krsna kuma (Mihailović 1971:91; Bošković 1948; Rajković 
1973:189-190). Specifičan je podatak s područja Novske u zapadnoj Slavoniji gdje su 
za izradu grane odgovorni djeveri (Petrović EZ FFZ NR 146). Premda na prvi pogled 
postoji jasna granica između određenih pojava vezanih uz pripremu i namjenu svatov-
ske grane, poneka pojedinost narušava tu predodžbu i pokazuje analogije na etnički 
različitim i zemljopisno međusobno udaljenim prostorima.

5 Petrović EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145; Đermanović EZ FFZ SR 97; Deisinger NMB EA 
4023; Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112; Sarosacs 1968:119; Berkity 1839:326.

6 Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112; Kesejić EZ FFZ SR 31; Petrović EZ FFZ NR 146; Filakovac 1906: 
125; Nedić ONŽO HAZU sign. SZ 52; Deisinger NMB EA 4023.

7 Rajković 1982:141; Bošković-Matić 1962:146; Đorđević 1958:449; Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:
291; Etnografija... 1985:181.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:33



268 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

4.5.5. Uloga svatovske grane u svadbenim obièajima

Svatovska grana ima višestruku ulogu tijekom pira. Regionalne razlike tiču se osobe 
kojoj se ona donosi ili pred koju se stavlja na stol, dakle, kojoj je namijenjena. U isto-
čnom panonskom prostoru svatovska grana je u pravilu kumov i kumin dar nevjesti, 
ponekad mladencima. Manje takvih potvrda ima i u nekim udaljenijim regijama: u 
Bunjevaca u okolici Budimpešte, u Makedoniji u selu Trpejica na Ohridu, te u selu 
Boboševo (Dupniško) u Bugarskoj (Berkity 1893:326; Deisinger NMB EA 3031; 
ibid. NMB EA 4023; Leibman 1972:136; Kepov 1936:82). Ponegdje i stari svat 
donosi svatovsku granu.8 U Bugarskoj je obrnuta pojava – svatovska grana je nami-
jenjena kumu (Etnografija... 1981:178, 181; Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:291; 
Georgieva 1975:60). U Župi kraj Dubrovnika nevjesta daruje kumu okićenu granu 
masline (Jović ONŽO HAZU sign. SZ 161). Ponegdje u Bugarskoj grana nije nami-
jenjena samo kumu. U sjeverozapadnoj Bugarskoj svatovsko drvce može dobiti i stari 
svat, a sasvim rijetko i djever. Ponekad se ovdje priprema drvce i za mladoženju, ali ga 
u tom slučaju priprema kum (Etnografija... 1985:181). U selu Peštani mladoženjina 
majka daje mladoženji grančicu s trima ograncima ukrašenima jabukama po dolasku 
svatova (Leibman 1972:136). Još jedino u području sjeverne Hrvatske, u srpskog 
življa, mladoženja dobiva granu, a daruju mu je djevojke (Piprek 1914:183).

Svatovskoj grani je za vrijeme pira mjesto na svadbenoj trpezi. U pojedinim uda-
ljenim regijama grana stoji na stolu pred kumom, tako u Sikirevcima i u Budrovcima 
u istočnoj Slavoniji, u Svetozarevu u Pomoravlju, u Maleševu u Makedoniji i u selu 
Boboševo (Dupniško) u Bugarskoj (Markovac 1935:254; Petrović EZ FFZ NR 133; 
Trojanović 1911:69; Pavlović 1928:228; Kepov 1936:89). Češće se ističe da je grana 
na stolu ispred kuma i starog svata: u Bunjevaca u okolici Budimpešte te po Srbiji i 
Bugarskoj.9 U Šokaca u Bačkom Bregu grana je u prozoru iza leđa kuma i staroga svata 
(Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112). U Gornjoj Resavi je grana na stolu ispred staroga 
svata (Bošković-Matić 1962:146), a u Konavlima pred nevjestom (Balarin 1898:285) 
ili između nevjeste i mladoženje (Bošković EZ FFZ SR 40).

Specifičan je običaj u Skopskoj kotlini gdje granu čuva maskirana osoba, a mla-
doženja joj ukrade jabuke s grane i bježi s njima nevjesti, koja se ranije odvojila od 
svatova u zasebnu prostoriju (Filipović 1939:441). Još je jedna zanimljiva analogija 
pojedinih elemenata običaja u Makedoniji i u Hrvatskom zagorju. U selu Peštani na 
Ohridu mladoženjina majka po dolasku svatova (a u selu Trpejca kuma) daje mla-
doženji ružinu grančicu s trima ograncima ukrašenima jabukama. On njome udara 
nevjestu tri puta po leđima i nakon toga granu baca na krov. To se radi da bi nevjesta 
rađala djecu, kao što ruža rađa cvjetove (Leibman 1972:136). U okolici Krapine mla-
doženjina majka također dočekuje svatove s kolačem na kojemu je jabuka sa zataknu-
tom grančicom, no ovdje ga daje nevjesti (Kozina 1988:52).

8 Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112; Kesejić EZ FFZ SR 31; Brdarić 1988:11; Petrović EZ FFZ NR 146; 
Domaćinović EZ FFZ SR 144; Filakovac 1906:125; Nedić ONŽO HAZU sign. SZ 52.

9 Berkity 1839:326; Pantelić 1981:211; Antonijević 1975:150; Đorđević 1958:449; Mihailović 1971:
92; Vakarelski 1969:291; Etnografija... 1985:182.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:34



Svatovska grana nije samo ukras 269

Zanimljive prostorne analogije pokazuje svatovska grana kao ukrasni dio kumova 
priloga u hrani u Bunjevaca u okolici Budimpešte, u selu Otok u istočnoj Slavoniji i u 
selu Trpejca na Ohridu u Makedoniji (Berkity 1839:326; Lovretić 1897:453; Leibman 
1972:136). Nadalje, u Baranji, uz kuma, prilog u hrani ukrašen zabodenom granom u 
kolač nose i stari svat i barjaktar (Brdarić 1988:11). U selu Banići u južnoj Dalmaciji 
jedna djevojčica nosi košaru s nevjestinim darovima (među kojima je kolač) ukrašenu 
maslinovom granom; darovi su namijenjeni svatovima, dok u Župi kod Dubrovnika 
nevjesta nosi u košari prilog u hrani ukrašen maslinovom granom u kumov dom 
(Storelli 1935:185; Jović ONŽO HAZU sign. SZ 161). U istočnom panonskom pro-
storu svatovska se grana nosi u pravilu zajedno s prilogom u hrani, ali ne kao ukrasni 
dio tog priloga, već kao dva odvojena dara. U selu Topolo u južnoj Dalmaciji okićena 
se maslinova grana stavlja na škrinju s opremom koju nevjesta donosi u svoj novi dom 
(Lamza EZ FFZ SR 15).

Osim naznačenih regionalno specifičnih običaja, uz svatovsku granu vezuju se i 
običaji koji nisu ujednačeni na svim područjima, ali određeni zajednički elementi 
ponovno povezuju pojedine međusobno udaljene krajeve jugoistočne Europe. Jedan 
od karakterističnih običaja u istočnom panonskom području je prodaja svatovske grane 
uz licitaciju koja prati prodaju pojedinih njenih ukrasa. Uz to, svatovska grana se pro-
daje nadmetanjem i u Donjoj Stubici u sjeverozapadnoj Hrvatskoj, u Mrkonjić-Gradu 
(i u Bosni prema općem podatku), u Bunjevaca u okolici Budimpešte i ponegdje u 
Bugarskoj.10 Pojedinosti toga običaja razlikuju se od mjesta do mjesta, ali je u cjelini 
riječ o istom običaju. Prodaju vodi kum ili neki drugi svatovski časnik, u Mrkonjić- 
-Gradu obično kum otkupljuje granu (Klarić 1897:701), a u Beravcima u Slavoniji je 
otkupljuje za nevjestu (Bonifačić-Rožin IEF rkp. 282). Novac dobiven takvom “proda-
jom” grane najčešće pripadne nevjesti.11 U nekim dijelovima istočne Panonije svatovska 
grana se izlomi ili sasiječe, a za njezine se dijelove otimaju svatovi ili djeca,12 ili se sva-
tovi natječu tko će prvi dograbiti i razlomiti granu (Ilić ONŽO HAZU sign. NZ 112). 
Uništavanje svatovske grane poznato je i Bugarima te u selu Sićevu na području Nišave 
u jugoistočnoj Srbiji, gdje djevojke izlome prvo granu, a onda i kolač u koji je grana bila 
zataknuta, otimaju se za njih, dok ih u ostalim selima dijele među sobom (Vakarelski 
1969:291; Mihailović 1971:93). U Donjoj Stubici pri licitaciji šume počnu se za nju 
otimati svatovi koji najprije izvade ukrasne prutove iz pogače (Rajković 1973:190). U 
nekim dijelovima istočne Srbije i u Maleševu u Makedoniji kolač sa svatovskom granom 
se lomi. U Gornjoj Resavi u sjeveroistočnoj Srbiji svatovi se otimaju za komad kolača, 
a u nekim krajevima istočne Srbije i u Maleševu kolač se dijeli svatovima (Bošković- 

10 Rajković 1973:189; Klarić 1897:701; K. 1870:434; Berkity 1839:326; Deisinger NMB EA 3031; ibid. 
NMB EA 4023; Vakarelski 1969:291.

11 Markovac 1953:255; Đermanović EZ FFZ SR 97; Lovretić 1897:454; Filakovac 1906:125; Mihaljev 
1976:39; Berkity 1839:327; rjeđe mladencima (Marković 1986:42; Petrović EZ FFZ NR 133) ili onome 
tko je otkupi (Deisinger NMB EA 4023; Petrović EZ FFZ NR 133; Klarić 1897:701; K. 1870:434).

12 Španiček EZ FFZ NR 72; Petrović EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145; Đermanović EZ FFZ SR 
97; Filakovac 1906:125; Janjić EZ FFZ SR 163.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:34



270 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

-Matić 1962:154, 166; Reljić 1965:70; Nikolić 1910:203; Đorđević 1958:449). 
Prema drugom izvoru u Maleševu djevojka razdijeli momcima kolač koji je mijesila 
da se uskoro ožene (Pavlović 1928:228). Kolač s granom lomi se najčešće nad glavama 
mladenaca, a sudionici svadbe ponegdje moraju okusiti komadić toga kolača (Rajković 
1982:142; Trojanović 1911:69; Đorđević 1985:449). U nekim mjestima Pomoravlja 
i istočne Srbije novcem se dariva kolač u koji je utaknuta grana (Rajković 1982:142; 
Bošković-Matić 1962:146, 166; Antonijević 1975:145). Ponegdje stari svat vodi kolo 
držeći u ruci kolač s granom (Rajković 1982:142; Trojanović 1911:69; Bošković-Matić 
1962:146, 166). Osim što u sebi sadrže izvjesna regionalna obilježja, neki od nabroja-
nih običaja u istočnoj Srbiji značajni su jer sličnih postupaka u pojedinim potvrdama 
ima i u nekim drugim krajevima. U Sikirevcima u Slavoniji svatovi na svatovsku granu 
bacaju novac (Marković 1986:42). U Konavlima se stari svat s granom u kolaču okreće 
i pjeva (Bogdan-Bijelić 1929:137; Vukmanović 1980:228), dok u trakijskih i maloa-
zijskih Bugara sudionici svatova koji žele povesti kolo uzimaju od kuma u ruke kolač s 
granom i zaplešu (Vakarelski 1935:354).

Za svatovsku granu postoji niz lokalnih naziva. Kao zanimljive analogije valja 
izdvojiti nazive trn po Bugarskoj i Bosanskoj Posavini (Etnografija... 1985:178; Nedić 
ONŽO HAZU sign. SZ 52; Janjić EZ FFZ SR 163) te nazive kumov(s)ka grana po 
istočnoj Slavoniji (Domaćinović EZ FFZ SR 144; Đermanović EZ FFZ SR 97; Mar-
ković 1986:42; Petrović EZ FFZ NR 133; ibid. EZ FFZ NR 145) i kumovo drvo 
ili drvce po Bugarskoj (Vakarelski 1935:354; ibid. 1969:291; Etnografija... 1985:1-
75). Zanimljive su potvrde naziva krava(l)j upravo za svatovsku granu u selu Otok u 
istočnoj Slavoniji, odnosno za svatovski kolač u koji je zabodeno nekoliko grančica 
različitog bilja u području Velika Trnova u Bugarskoj (Lovretić 1897:453; Georgieva 
1975:60). Inače je kravaj naziv za svatovski kolač ili prilog u hrani sličnog prostornog 
razmještaja kao i svatovska grana (Černelić 1989:21-31).

4.5.6. Završna rijeè

U analitičkom prikazu oblika, namjene i pojedinih običaja vezanih uz svatovsku 
granu uočen je niz zajedničkih elemenata koji povezuju različite krajeve južnoslaven-
skog prostora i pored svih regionalnih obilježja grane. Za neke od tih krajeva već su 
i ranije utvrđeni stanoviti analogni kulturni elementi, s jedne strane područje istočne 
Slavonije, Like, istočne Srbije, Bugarske i dijelova Makedonije (Gavazzi 1978:47), a s 
druge strane Slavonija i južna Dalmacija (Stojanović 1967:105-155; Belaj 1972:195-
197). N. Pantelić je zapazio da običaji u severoistočnoj Srbiji sadrže neke slične i podu-
darne elemente koji se nalaze i u drugim perifernim oblastima naše zemlje, na pr. duž 
jadranskog zaleđa i u Istri (Pantelić 1981:200).

U opsežnijoj studiji koja se bavi bunjevačkim svadbenim običajima utvrđen je niz 
zajedničkih elemenata u svadbenim običajima Bunjevaca i stanovništva sjeveroisto-
čne Srbije, Crne Gore, Boke kotorske, duž jadranskog područja sa širim dinarskim 
zaleđem, uključujući jugozapadnu Bosnu i dijelove Hercegovine, pa i sve do Istre 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:34



Svatovska grana nije samo ukras 271

(Černelić 1991). Analitički prikaz svatovske grane potkrepljuje neka ranija zapažanja 
i upućuje da zajedničke elemente treba tražiti i dalje, u širem panonskom području 
te u južnim i istočnim dijelovima jugoistočne Europe. Analiza njezina raširenja i 
naziva kravaj u svadbenim običajima pokazala je sličnu prostornu zastupljenost (ibid. 
1989:21-31). Osim toga, pojava svatovske grane, kao i uloga kolača u blagoslovu i 
prstenovanju,13 a i neke druge pojedinosti bunjevačkih svadbenih običaja, upućuju 
na činjenicu da ogranak podunavskih Bunjevaca nema sasvim jedinstveno kulturno 
naslijeđe. To istovremeno znači da sve regionalne skupine Bunjevaca u Podunavlju ne 
moraju potjecati s istoga prostorno ograničenoga matičnog područja te da su se na 
sjever mogle doseljavati različitim putovima i u različito vrijeme. 

Sve te zanimljive pojedinosti ukazuju na potrebu daljnjeg istraživanja zajedničkih 
elemenata i razlika u svadbenim običajima južnoslavenskih naroda, pa i u nekim dru-
gim odabranim etnološkim pojavama, što bi moglo dati pouzdanije potvrde moguće 
kulturne srodnosti i povezanosti različitih i prostorno udaljenih skupina stanovniš-
tva.

Pokušaj osnovnog analitičkog prikaza podataka o svatovskoj grani pokazuje da 
je riječ o pojavi čije bi izvorište moralo biti zajedničko pojedinim južnoslavenskim 
skupinama. Ta spoznaja upućuje na daljnje traženje izvorišta ove pojave, tim više što 
je poznata i ostalim Slavenima te pojedinim europskim narodima. Proučavanju sva-
tovske grane u tim okvirima treba prethoditi temeljit analitički i komparativni postu-
pak da bi se utvrdilo moguće zajedničko slavensko, odnosno indoeuropsko ishodište 
osnovnih pojava te povijesne okolnosti koje su utjecale na razmještaj karakterističnih 
pojedinosti u prostoru. Takva analiza može biti predmetom samo jedne šire studije. 
Zasad se može govoriti samo o osnovnom zajedničkom porijeklu svatovske grane 
unutar južnoslavenskog etničkog i prostornog okvira (ali u tom okviru i o njenom ne 
sasvim jednostavnom raširenju i neravnomjernom pojavljivanju). Te spoznaje mogu 
biti polazište za traženje izvorišta ove pojave u širim slavenskim i indoeuropskim okvi-
rima. A o simboličnim, magijskim i drugim mogućim značenjima svatovske grane 
nekom drugom prilikom...

13 Ova je pojava razmatrana u poglavlju o ulozi kolača u obredu blagoslova i prstenovanja mladenaca.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:38:34



272 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:34



Kritièki osvrt na doprinos istraživanju bunjevaèke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanoviæa 273

5. KRITIÈKI OSVRT NA DOPRINOS ISTRAŽIVANJU BUNJEVAÈKE 
ETNOGENEZE SRPSKOG ETNOLOGA JOVANA ERDELJANOVIÆA

Jedna od tema koja je zaokupljala mnoge znanstvenike, koji su u svom radu razma-
trali pitanja bunjevačke tradicijske baštine, bilo je pitanje etnogeneze Bunjevaca. 

Pritom su posebnu pozornost usmjeravali prema njihovom etničkom nazivu, pa 
su mnogi autori pokušavali utvrditi podrijetlo samoga naziva. Ponekad su se u tim 
pokušajima brkali pojmovi pa se pitanje etnogeneze miješalo s pitanjem narodne 
pripadnosti Bunjevaca. Ponekad se to činilo iz neznanja, a ponekad namjerno da 
bi se zamutilo pitanje pripadnosti Bunjevaca hrvatskome narodu. Tim se pitanjima 
neću posebno baviti. Trebalo bi napisati posebnu studiju da se sva mišljenja priku-
pe, prikažu i da se konačno riješi pitanje podrijetla toga naziva. Noviji radovi koji 
se dotiču tog pitanja ne predlažu nova rješenja, već njihovi autori samo nižu razli-
čite prethodne interpretacije i mišljenja, te se priklanjaju nekom od njih, za koje 
smatraju da je najvjerojatnije. Bilo je pokušaja da se neka od njih i potkrijepe, ali 
konačan odgovor na to pitanje još se ne nazire (Sekulić 1991:16-29; Pavelić 1991: 
75-83).1 Mnogi od ranijih pokušaja objašnjenja podrijetla etnika Bunjevac nisu bili 
utemeljeni na činjenicama. U svakom slučaju nisu se zasnivali na dovoljno čvrstoj i 
uvjerljivoj osnovi, već se uglavnom promišljalo tko su, što su i odakle su Bunjevci.

Jedina studija koja se tim pitanjem obuhvatno bavila jest knjiga srpskog etnologa 
Jovana Erdeljanovića O poreklu Bunjevaca. Ovaj je autor pri proučavanju podrijetla 
Bunjevaca i srodnosti njihovih triju ogranaka obratio pozornost na više činitelja, a 
to su: povijesni podaci, jezične osobine, predaje o podrijetlu, prezimena bunjevačkih 
rodova i pojedini važniji bunjevački običaji. Na taj način tom se problematikom nije 
bavio niti jedan autor sve do naših dana. Već bi sama ta činjenica bila dovoljna da 
se njegovoj studiji posveti više pozornosti. Više je razloga zbog kojih to djelo treba 
posebno vrednovati. Mnogi kasniji autori koji su ocjenjivali Erdeljanovićevu knjigu s 
jedne su je strane samo hvalili, bez kritičkog osvrta na bilo koju od njegovih postavki, 
a s druge strane, drugi su pisci isticali samo njegove neprihvatljive zaključke i pritom 
zanemarivali ukupne rezultate njegovih istraživanja. Stoga je Erdeljanovićevo djelo 
potrebno u cjelini sagledati i ocijeniti. Od etnologa je jedino Mario Petrić pravilno 
procijenio dobre strane ovoga djela, istaknuo rezultate koji su prihvatljivi i korisni, ali 
i ukazao na one koji to nisu (Petrić 1966:87-88). Na to pitanje ponovno ću se vratiti 
u kasnijem kritičkom procjenjivanju ukupnog Erdeljanovićeva doprinosa proučavanju 

1 Kritički osvrt na neke od tih pokušaja vidi u: Andrić 1994:228-230.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:35



274 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

etnogeneze Bunjevaca. Kako i sam naslov knjige sugerira, Erdeljanović je pristupio 
istraživanju s ciljem proučavanja podrijetla Bunjevaca. Prije samog kritičkog prikaza 
knjige valja odmah upozoriti na njezinu kontroverznost, a ona poglavito proizlazi 
iz nesklada između ispravnog metodičkog pristupa problemu prošlosti bunjevačkih 
ogranaka i neadekvatno i tendenciozno postavljenog cilja istraživanja. Većina je rezul-
tata do kojih je pritom došao na osnovi raznovrsnih etnoloških i drugih podataka 
utemeljena i potkrijepljena. Što se njegovih povijesnih istraživanja tiče, mišljenja sam 
da bi o tome prosudbu ipak trebali dati sami povjesničari. Jedan od njegovih zaklju-
čaka neutemeljen je i neprihvatljiv jer niti etnološka analiza građe, koja mu prethodi 
i na kojoj se dobrim dijelom temelji, takav zaključak ne potkrepljuje. A Erdeljanović 
je u prvom redu bio etnolog. Prema tome, može se pretpostaviti da je taj zaključak 
bio unaprijed zadan i da su provedena etnološka istraživanja imala kao cilj njegovu 
potvrdu. Premda ona to nisu pokazala, Erdeljanović svoj zaključak o Bunjevcima kao 
Srbima katoličke vjere ipak iznosi kao da prethodno analizirani podaci doista daju 
osnovu za takav zaključak. O tome i drugim Erdeljanovićevim zaključcima još će 
kasnije biti riječi.

Pri procjeni ukupnog Erdeljanovićeva doprinosa proučavanju podrijetla Bunjevaca 
valja dobro razlučiti njegovu etnološku građu i klasifikaciju te građe od znanstvenoga 
dijela, odnosno od onoga dijela u kojemu iznosi zaključke koji bi trebali proizlaziti 
na osnovi prethodnog analitičkog postupka. Prvo ću se osvrnuti na etnološku građu. 
Jednim dijelom on koristi tada postojeću objavljenu građu, a dijelom i vlastite podatke 
ili podatke svojih povjerenika za pojedina područja. Poglavlje u kojemu Erdeljanović 
iznosi etnološku građu naslovljeno je: Glavniji običaji bunjevački, a razmatraju se 
božićni i svadbeni običaji, slava (krsno ime), žetveni običaji, običaj kraljica i divan. 
Budući da u svojim istraživanjima bunjevačke tradicijske baštine većinom polazim 
od svadbenih običaja, ocjena njegovoga načina klasifikacije podataka će u prvome 
redu polaziti od tih pojava, premda je njegov pristup i pri obradi ostalih tema isti. 
O Erdeljanovićevu djelu već je dijelom bilo riječi u mojim ranijim istraživanjima 
(Černelić 1991). Neke od tih procjena treba ponoviti i dopuniti.

Poput većine autora koji su pisali o svadbenim običajima podunavskih Bunjevaca, i 
Erdeljanović samo rekapitulira i sažima ranije objavljenu građu o njihovim svadbenim 
običajima, bez posebnog kritičkog osvrta. Erdeljanović uopćeno kaže da se opisi obi-
čaja bačkih i subotičkih Bunjevaca ne slažu potpuno te da osobito odstupa Száricsev 
opis, čemu je, prema njemu, uzrok veća starina opisanih običaja. Takva ocjena je 
površna i sasvim uopćena jer Erdeljanović ne uočava (ili tome ne pridaje važnost) da 
su raniji autori zapravo uopćavali građu za sve bačke Bunjevce na osnovi opisa subo-
tičkih svadbenih običaja. I sam se tom građom služi, uz rijetko iznošenje pojedinosti 
iz drugih mjesta (Sombor i Bajmok). Na taj način, ni njegova inače dosta oskudna 
građa uglavnom ne može poslužiti kao izvor novih podataka jer smo iste već našli i u 
radovima starijih pisaca. Erdeljanović je, kao stručnjak etnolog, trebao na te činjenice 
barem upozoriti, ako već sam nije smatrao da bi te podatke bilo potrebno provjeriti 
terenskim ispitivanjima te prikupiti građu i iz drugih bunjevačkih naselja u Bačkoj. 
Na taj način postupa poput ranijih autora, koji su prenosili i preuzimali podatke jedni 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:35



Kritièki osvrt na doprinos istraživanju bunjevaèke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanoviæa 275

od drugih. Za razliku od Erdeljanovića, oni su sve podatke iznosili kao da su ih sami 
prikupili jer nisu upućivali na iste ili različite podatke drugih autora koji su o istoj 
temi ranije pisali. Dakle, Erdeljanović kao etnolog po struci nije se trebao osloniti 
samo na uopćene podatke prethodnih autora i na podatke o samo subotičkim svadbe-
nim običajima, bez njihove prethodne kritičke ocjene. Osim toga, morao je terenskim 
ispitivanjem obuhvatiti barem dio drugih naselja bačkih Bunjevaca. Nešto oskudnih 
podataka koje iznosi za Sombor i Bajmok jedva je vrijedno spomena (ibid. 16-19).

Erdeljanovićeva građa koja se odnosi na primorsko-ličke Bunjevce važan je izvor 
podataka, ponajprije zbog toga što je objavljene građe za to područje u to vrijeme bilo 
veoma malo. Nažalost, ni kasnije situacija nije bila bolja. Tu građu on izlaže prema 
vlastitim terenskim ispitivanjima u južnom dijelu Like, u Gračacu i Štikadi, te prema 
podacima svojih suradnika iz područja između Gospića i Lovinca, Velebitskog podgo-
rja, sjevernijih dijelova Like, Otočkog kotara (općina Vrhovine), Ličkog Cerja i okoli-
ce Brinja. Pritom uzima u obzir podatke koji se tiču i Bunjevaca i pravoslavnog stano-
vništva navedenih dijelova Like i Primorja. Većina tih područja nije baš gusto naseljena 
Bunjevcima, dok su, pak, druga takva područja izostavljena. Erdeljanović, dakle, nije 
obuhvatio običaje šireg područja Like i Primorja u kojem obitavaju Bunjevci ovoga 
ogranka. U prikazu same građe uglavnom ne pravi razliku između srpskih i bunjeva-
čkih običaja. Osnovna mana njegova prikaza je ta što sve iznesene činjenice pripisuje 
primorsko-ličkim Bunjevcima. Pritom daje opći pregled svadbenih običaja koji se 
odnosi na područje koje je samo dijelom bunjevačko. Stoga Erdeljanović nepravilno, 
ili je možda bolje reći preuopćeno, koristi pojam primorsko-lički Bunjevci. Također, 
ne ističe činjenicu da uz Bunjevce i pravoslavno srpsko stanovništvo, čije običaje uspo-
ređuje s bunjevačkim, na tim područjima živi i drugo hrvatsko stanovništvo različi-
tog podrijetla. Zašto njihove običaje ne uspoređuje s bunjevačkim? U prikazu građe 
Erdeljanović je površan, zanemaruje etničke razlike razmatranih krajeva i svodi ih na 
zajednički nazivnik. Zanimljivo je da u svojim prethodnim razmatranjima prema tim 
pitanjima ima različit odnos. Tako, primjerice, kada razmatra govor svih bunjevačkih 
ogranaka, ističe da se strogo naučno uzevši ne može istina govoriti o nekom “bunjeva-
čkom” govoru kao jednostavnoj celini, ali se on ipak ima smatrati kao govorna grupa 
kojoj su mnoge osobine zajedničke i koja je ujedno deo šire jezične zajednice (Erdeljanović 
1930:257). Jesu li iste jezične osobine kod svih skupina o čijim običajima na ovom 
području donosi podatke? Erdeljanović također pravilno pristupa načinu sistemati-
ziranja i prikaza građe te naglašava: Pošto bi nas poređenje svekolikog života i običaja 
Bunjevaca i suviše daleko odvelo - a ono za pitanje o njihovom poreklu nije ni potrebno 
- ograničićemo se ovde samo na one običaje i pojave, koji su najbolje proučeni, a ujedno 
i vrlo karakteristični (ibid. 184). Navedeni citati pokazuju da Erdeljanović ima dobra 
polazišta, međutim, pri iznošenju građe i njezinoj analizi on ih se ne pridržava u 
potpunosti. On govori o svadbenim običajima primorsko-ličkih Bunjevaca, a pritom 
ih jasno ne razlikuje od običaja ostalog hrvatskog i srpskog stanovništva ovih krajeva. 
Sve prikazane običaje Erdeljanović bez ikakvih ograda ubraja u bunjevačke, premda 
su neki od njih općeg karaktera i raširenja, pa i na ovome užem području mogu biti 
zajednički Bunjevcima i ostalom stanovništvu. Erdeljanović potpuno zanemaruje svoja 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:35



276 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

upravo citirana polazišta i ne pravi razliku između specifičnih, posebnih i karakteristi-
čnih elemenata u svadbenim običajima Bunjevaca te općih i šire poznatih elemenata 
u svadbenim običajima uopće. Ova druga vrsta podataka ne može se smatrati relevan-
tnom za uspoređivanje i utvrđivanje zajedničkog podrijetla svih bunjevačkih ogranaka 
(Černelić 1991:19-20). 

Isto tako nije jasno zašto Erdeljanović u razmatranje pitanja podrijetla Bunjevaca 
nije uvrstio i područje Gorskog kotara, budući da ima povijesnih potvrda o njihovim 
višekratnim seobama u Lič (Pavičić 1966:314, 343-354, i dr.). U Gorskom kotaru 
ima također potvrda o postojanju bunjevačkih prezimena u prošlosti, a dijelom i u 
sadašnjosti (osobito u mjestima Lič, Mrkopalj, Delnice, Fužine, Ravna Gora i Čabar) 
(Burić 1983:67-367). Ta su saznanja o Gorskom kotaru objavljena u kasnijem razdo-
blju, no autori podatke crpe iz starijih izvora, koji su i Erdeljanoviću mogli biti dostu-
pni. I sam zapravo spominje te seobe, no u prikazu građe zanemaruje to područje.

Kada govori o dalmatinskim Bunjevcima, Erdeljanović očito podrazumijeva katoli-
čko stanovništvo sjeverne i srednje Dalmacije uopće, jer i njegova terenska ispitivanja 
obuhvaćaju neke lokalitete Bukovice, Ravnih kotara, Kninske, Vrličke i Imotske krajine 
u kojima Bunjevci žive uz pravoslavno stanovništvo koje je Erdeljanović također obu-
hvatio u svojim istraživanjima. U prikazu Fortisova i Lovrićeva djela uočava se da on 
izjednačava Bunjevce s katoličkim Morlacima čije običaje ti pisci opisuju, a odnose se 
na područja koja su, po Erdeljanoviću, bunjevačka. Fortisov opis odnosi se na sjevernu 
i srednju Dalmaciju, osobito na Kotare, okolicu Knina i Sinja, dok Lovrić sam ističe 
da se njegovi podaci vežu uz kraj počevši od izvora Cetine do Trilja. Iz ovih se podata-
ka može izvesti zaključak da Erdeljanović smatra da je cjelokupno područje sjeverne i 
srednje Dalmacije nastanjeno Bunjevcima, čije je ime po njemu sinonim za katoličko 
stanovništvo, a osim toga i za negdašnje stanovništvo tih krajeva, iz vremena Lovrića 
i Fortisa. Nema sumnje da su ta dva starija izvora za naša razmatranja osobito drago-
cjena jer u njima nalazimo brojne zajedničke elemente s ostalim bunjevačkim ogran-
cima (Fortis 1984; Lovrić 1948). Međutim, Erdeljanovićevo izjednačavanje katoličkih 
Morlaka s Bunjevcima (a to bi značilo da je riječ o stanovništvu jedinstvenog etničkog 
sastava i podrijetla i to u dužem vremenskom razdoblju) nije dovoljno argumentira-
no. Erdeljanović zanemaruje brojne seobe na tom prostoru, o kojima i sam donosi 
podatke. Takvo stajalište je u isto vrijeme u neskladu s nekim od njegovih konstatacija 
o sastavu dalmatinskog stanovništva: Pokazano doseljavanje, smenjivanje i delimično 
mešanje starog stanovništva s novim daju nam dovoljno objašnjenja za sve pojave u etnič-
kim prilikama i za sve razlike u etničkim osobinama današnjeg dalmatinskog stanovniš-
tva: kako u njegovu jeziku tako i u celokupnom životu i običajima (Erdeljanović 1930: 
53). Na osnovi bunjevačkih prezimena, pak, tvrdi da se najveći broj karakterističnih i 
rijetkih prezimena nalazi u poširoj oblasti s obe strane Dinare između Jadranskog Mora 
s jedne i reke Neretve i Vrbasa s druge strane, da bi na kraju svoje knjige kao jedan od 
zaključaka naveo: Da su preci svih Bunjevaca bili većim delom iseljenici iz zapadne Bosne 
i zapadne Hercegovine i iz susednih krajeva srednje Bosne i donje Hercegovine, koji su se 
kao ogranci od tamošnjeih rodova našeg naroda obe vere preseljavali u Dalmaciju počevši 
još od 13. veka, ali poglavito od vremena turskog osvajanja Dalmacije (1511-1533. godi-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:35



Kritièki osvrt na doprinos istraživanju bunjevaèke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanoviæa 277

ne) (ibid. 182, 393-394). U svojem prikazu građe Erdeljanović je uzeo u obzir samo 
područje sjeverne i srednje Dalmacije, bez dijelova Bosne i Hercegovine iz kojih su 
prema njegovom zaključku Bunjevci potekli. To je jedna od važnijih zamjerki, budući 
da mu je cilj utvrditi podrijetlo bunjevačkih skupina. Ne može se pritom zanemariti 
područje koje i sam autor drži njihovim mogućim ishodištem. U odnosu na etničko 
određenje Bunjevaca Erdeljanović nije dosljedan ni u svojim razmatranjima svadbenih 
običaja ni drugih etnoloških tema kada zajedničke elemente sveukupnog stanovništva 
dalmatinskog zaleđa proglašava bunjevačkim. Zašto to čini postaje jasnije tek kasnije 
kada u svojim završnim razmatranjima pokušava dokazati da je sav taj prostor uslijed 
raseljavanja Hrvata čakavaca novim doseljavanjima postao etničko srpski. To što su ti 
doseljenici većinom katolici objašnjava njihovim kasnijim pokatoličavanjem. No, taj 
aspekt njegova djela kasnije ćemo podrobnije kritički razmotriti. Pri tom etničkom 
zamućivanju toga područja u svojoj etnološkoj analizi ponovno (kao što je to bio slu-
čaj s primorsko-ličkim Bunjevcima) ne vodi računa o razlici između općih i specifičnih 
kulturnih elemenata, što je neophodno ako se uz pomoć etnološke znanosti želi ući 
u trag podrijetlu jedne etničke skupine. Osim toga, zanemario je društveno-gospo-
darske, kulturne i etničke promjene na području koje je u prošlosti u znatnoj mjeri 
bilo izloženo takvim procesima (Černelić 1991:20-21). Šire dalmatinsko-dinarsko 
područje upravo je onaj prostor u kojem se u takvim okolnostima oblikovala etnička 
skupina bunjevačkih Hrvata. Tim više, područje Bosne i Hercegovine, barem one 
njegove dijelove iz kojih je bilo preseljavanja u Dalmaciju i iz nje, o kojima uostalom 
i sam Erdeljanović donosi podatke, ne bi se smjelo izostaviti pri etnološkom istraži-
vanju ove vrste.

Ako se procjenjuje Erdeljanovićev ukupan doprinos, treba reći da je u osnovi njego-
vo proučavanje podrijetla i srodnosti triju bunjevačkih ogranaka pravilno postavljeno i 
dijelom pravilno provedeno. Već i naprijed izneseni podaci pokazuju da je povremeno 
dolazilo do razmimoilaženja između tih postavki i njihove provedbe. Pokušat ću nada-
lje utvrditi što je tome uzrok. Prije toga treba se osvrnuti na jedan raniji prilog Marija 
Petrića u kojem autor između ostalog daje kraću ocjenu ovoga djela. U svom prilogu 
Petrić dopunjava Erdeljanovićeve podatke o prezimenima s bosanske strane Dinare – 
iz Livanjskog i Duvanjskog polja, iz Rame, Kupresa i zapadnih dijelova Hercegovine, 
te time potkrepljuje njegovu tvrdnju da prvobitnu postojbinu većine bunjevačkih 
rodova treba tražiti u zapadnoj Bosni i zapadnoj Hercegovini. Erdeljanović je to 
pravilno pretpostavio koristeći se u prvom redu povijesnim podacima, ali ne i istra-
živanjem prezimena bunjevačkih rodova, koje bi tu pretpostavku moglo potkrijepiti. 
Petrić sažima rezultate Erdeljanovićevih istraživanja i ocjenjuje njegov doprinos ovom 
pitanju. Premda ću pritom ponoviti neke od naprijed spomenutih pojedinosti, najbo-
lje je citirati Petrićev osvrt u cjelini:

Etnička prošlost Bunjevaca, odnosno bunjevačkih grupa, bila je predmet ispitivanja 
velikog broja istraživača, čiji rezultati, kako o ishodištu i vremenu doseljavanja tako i o 
porijeklu samoga imena, nisu dali prihvatljive odgovore i rješenja ovoga dosta značajnog 
pitanja naše kulturne historije. Najobuhvatnije i metodski naispravnije prišao je ovom 
problemu Jovan Erdeljanović, koji je na temelju historijskih izvora, narodnog govora, 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:35



278 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

patronimike, narodne tradicije i običaja dao iscrpnu studiju poznatu pod naslovom: “O 
poreklu Bunjevaca”. Rezultati Erdeljanovićevih ispitivanja svode se uglavnom na slijedeće: 
da su sve tri grupe našeg naroda, koje se označavaju ili nazivaju Bunjevcima, odnosno 
Bunijevcima - dalmatinska, primorsko-lička i podunavska - u osnovi nesumnjivo zajedni-
čkog porijekla. Nadalje, da su primorsko-lički i podunavski Bunjevci porijeklom od dal-
matinskih Bunjevaca; da su preci primorsko-ličkih i podunavskih Bunjevaca u masi (kao 
srazmjerno velike narodne grupe iselili iz Dalmacije u vremenu oko 1622. godine; da su 
preci svih Bunjevaca najvećim dijelom iseljenici iz zapadne Bosne i zapadne Hercegovine, 
koji su se kao ogranci od tamošnjih rodova našeg naroda obiju vjera preseljavali u 
Dalmaciju počevši još od 13. vijeka, ali poglavito od vremena turskog osvojenja Dalmacije 
(1511-1533); da se svaka od ove tri grupe Bunjevaca kasnije, od 1622. godine do danas, 
miješala i sa drugim etničkim elementima našeg naroda i uslijed toga dobila i dosta novih 
osobina i običaja, i, konačno da je naziv Bunjevci (“bunjevci”) postao u Dalmaciji, a 
morao je postati u vijekovima između 13. i 17. Dali su ga tamošnji pravoslavni Srbi svo-
jim katoličkim sunarodnjacima iz podsmijeha zbog nerazumljivog jezika na kome se kod 
njih čitaju molitve i služba božja, a njih su, opet, ti njihovi katolički sunarodnjaci nazvali 
iz podsmijeha “rkaćima” (zbog njihove “grčke” vjere).

I dalje: Analizirajući kritički radove prethodnika, Erdeljanović je izvršio sistematsku 
klasifikaciju cjelokupne građe do koje su već bili došli drugi, a sam je prikupio obilje poda-
taka, naročito historijskih i etnoloških. Na taj način i rezultati do kojih je došao u svojoj 
studiji umnogome su prihvatljivi i bliži pravoj naučnoj istini. Dakako, neke pojedinosti 
u njegovome radu neće moći izdržati strožu kritiku i one će zahtijevati reviziju i dalja 
istraživanja u cilju potpunijeg objašnjenja ovog problema. To se na prvom mjestu odnosi 
na tumačenje nastanka imena Bunjevac - koje izvodi od glagola “bunjati”, u značenju 
- nerazumljivo govoriti - kojim su se poslužili pravoslavni, da označe porugljivim prizvu-
kom nerazumljivu službu božju katolika na latinskom jeziku i to u 13. - 17. vijeku u 
Dalmaciji. U pogledu vremena nastanka imena Bunjevac njegova bi pretpostavka odgova-
rala, ali glagol “bunjati” u tom obliku i značenju nije dosad uopće utvrđen nego suponiran. 
Isto tako, ne može se primiti ni Erdeljanovićeva tvrdnja, da je svatovsko zvanje – “staćel”, 
“staćeo”, “staćil” - neki bunjevački specifikum, jer je poznato da su to zvanje poznavali 
i gradišćanski Hrvati i prije 16. vijeka. Međutim, ove pojedinosti ni u kom slučaju ne 
umanjuju vrijednost njegovih zaključaka, na prvom mjestu onih o porijeklu i ishodištu 
bunjevačkim rodovima koje je, po našem mišljenju, s pravom lokalizirao u zapadnoj 
Bosni i zapadnoj Hercegovini. Brojna, jednaka prezimena kod sve tri bunjevačke grupe, 
historijskim podacima utvrđena kretanja stanovništva, svima zajedničke etnografske kara-
kteristike kao i govorne osobine, sve to, već samo po sebi, ukazuje na srodstvo i zajedničko 
porijeklo svih današnjih Bunjevaca (Petrić 1966:87-88).

S procjenom M. Petrića o Erdeljanovićevu djelu možemo se u osnovi složiti. No, 
mora se uočiti da njegova konstatacija da neke pojedinosti u Erdeljanovićevu radu neće 
moći izdržati strožu kritiku nije do kraja konkretizirana. U osvrtu na Erdeljanovićeve 
zaključke Petrić je izostavio jedan od zaključaka: 5. Da se u ovim istoriskim izvorima 
i kod svih pisaca iz prošlih vekova Bunjevci smatraju i nazivaju Srbima (odnosno ime-
nima kojima se nazivaju ili označavaju i pravoslavni Srbi) (Erdeljanović 1930:394). 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:35



Kritièki osvrt na doprinos istraživanju bunjevaèke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanoviæa 279

Osim toga, uočljivo je da i u ostalim zaključcima Erdeljanović govori, primjerice, o 
rodovima našeg naroda obiju vjera ili, pak, pravoslavnim Srbima sučeljava njihove kato-
ličke sunarodnjake. Njegova je, dakle, distinkcija samo vjerska, ne i etnička. Zašto je 
tako postupio dobro objašnjava njegov upravo citirani zaključak. Sasvim su razumljivi 
razlozi zbog kojih je Petrić u vremenu i sredini u kojoj je objavio svoj prilog izbjegao 
dati bilo kakav komentar ovakvome zaključku. To bi značilo otvoriti jedno pitanje koje 
je na mahove tijekom 20. stoljeća potezano i potencirano u prvom redu od srpskih 
historiografa, koje su oni “dokazivali” na sličan način kao i Erdeljanović, koji je svoje 
“dokaze” dodatno potkrijepio i etnološkim činjenicama. Izbjegla sam uostalom i sama 
to učiniti u svojoj knjizi, kad je klima za takve rasprave već počela bivati povoljnija 
(Černelić 1991). Budući da je riječ o vrlo složenoj povijesnoj problematici, njezino 
razmatranje zahtijevalo bi značajniju digresiju od osnovne teme kojom sam se u tom 
radu bavila. Cilj moje studije bio je, doduše, pokušaj približavanja odgovoru na pita-
nje o podrijetlu Bunjevaca (ne i njihove narodnosti, kako su to neki njezini ocjenjivači 
interpretirali) (Sekulić 1993). Pritom sam sasvim jasno imala na umu (i to u više 
navrata isticala) pitanje njihova nastanka i oblikovanja negdje na dalmatinsko-dinar-
skim prostorima, gdje se taj proces odvijao. Sredstva kojima sam do tih saznanja nasto-
jala doći bila su isključivo etnološka, a to znači klasifikacijom podataka o pojedinim 
pojavama iz tradicijske baštine doći do etnoloških pokazatelja tih procesa, koji mogu 
pridonijeti rješavanju pitanja njihova podrijetla. Jednostavnije je bilo izbjeći raspravu 
o svim aspektima Erdeljanovićeva djela. U ovome radu posvećujem im više pozorno-
sti, premda bi potpunu valorizaciju njegova djela tek trebalo učiniti.

Premda je sasvim jasna razlika u značenju između izraza podrijetlo i narodna pri-
padnost, ta su se dva pojma nerijetko, namjerno ili iz neznanja, brkala kada se raspra-
vljalo o Bunjevcima. Primjera ima još i danas – pojedini hrvatski znanstvenici nisu 
načisto oko značenja tih pojmova.2 Da bi se to izbjeglo, primjerenije je koristiti izraz 
etnogeneza. Značenje te riječi u znanstvenim krugovima moralo bi biti jasno, premda 
to nije u skladu s općim trendom da se i u znanstvenom izražavanju  koristi što manje 
stranih riječi.

 Da se sagledaju korijeni i uzroci ovoga problema u potpunosti, trebalo bi napisa-
ti posebnu studiju. Mišljenja sam da to nije posao etnologa ili, barem, ne isključivo 
etnologa. No, kada si jedan etnolog dozvoli da ga se uplete u jednu takvu pseudo-
znanstvenu mrežu, kao što je bio slučaj s Erdeljanovićem, treba na to barem upozoriti. 

2 Dobar primjer za to prikaz je moje knjige Nazivi i uloge odabranih svatova u Bunjevaca (Sekulić 1993). 
Teško je povjerovati da jedan znanstvenik poput autora prikaza, s toliko napisanih knjiga za sobom 
te priznanja koja je za taj rad dobio (nagrade, ordenje i status dopisnog člana HAZU-a), ne zna što 
je to “porijeklo”, a što narodna pripadnost. Ako se, pak, ne radi o neznanju, jedino je objašnjenje za 
takvo polazište pri ocjeni jedne knjige, koja se među ostalim bavi pitanjem etnogeneze Bunjevaca, da 
se radi o manipulaciji. Tim sredstvima su se tijekom ovoga stoljeća služili upravo srpski pisci, uglavnom 
povjesničari, i poneki etnolog, među njima i Erdeljanović, koji je svoje stručno znanje stavio u službu 
velikosrpske ideologije. Nije teško odgonetnuti što je pritom bio cilj srpskih znanstvenika. S kakvom 
svrhom i razlogom se danas manipulira brkanjem ovih dvaju pojmova u hrvatskoj znanosti, ostaje u 
najmanju ruku nejasno.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:35



280 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Dok Erdeljanović radi svoj posao etnologa, nema nekih većih zamjerki njegovu meto-
dološkom pristupu. Kada je riječ o provedbi, tu već nije uvijek dosljedan. Već smo 
raspravljali o manjkavostima kojih ima i u tom dijelu njegova rada. Kada Erdeljanović 
raspravlja o vjeroispovijesti Bunjevaca i njihovom miješanju s drugim etničkim ele-
mentima, mijenja se i njegov pristup. Dok je svoje ranije tvrdnje zasnivao na povije-
snim dokumentima i konkretnim podacima, u drugom dijelu njegove studije prevla-
dava drukčiji “stil”. Već se mogu nazrijeti promišljanja na “zadanu” temu. Erdeljanović 
nastoji nategnuti dokaze koji su potrebni za zaključak da su Bunjevci po narodnosti 
Srbi, a da im je vjera katolička. Navodim neke od primjera tih promišljanja: 

Što su i podunavski Bunjevci primili za sebe i za svoj jezik nazive “Raci” i “racki” to 
se jedino može objasniti na taj način, da su i njih Mađari i Nemci nazivali “Racima” a 
njihov jezik “rackim”. A to će reći, da su Bunjevci u svakom pogledu činili na Mađare i 
na Nemce isti utisak kao i pravoslavni Srbi, da se dakle u njihovim očima nisu od pra-
voslavnih Srba ničim drugim razlikovali osim svojom katoličkom verom. Pošto su i sami 
podunavski Bunjevci u svojoj narodnoj masi primili naziv “Raci” kao svoje opšte etničko 
označenje, to svedoči, da su i oni sami gledali na svoje etničko srodstvo prema pravoslavnim 
Srbima isto onako kao i Mađari i Nemci, tj. da su i sami smatrali sebe za “Race”, dakle za 
Srbe, katoličke vere (Erdeljanović 1930:346-347). O tome da su podunavski Bunjevci 
prihvatili naziv “Raci” kao svoju opću etničku oznaku, nema niti jednog dokaza.3 A o 
tome kakav je dokazni materijal utisak koji su Bunjevci ostavili na Nijemce i Mađare, 
zaista je izlišno raspravljati.

Drugi primjer: Kad su Bunjevci iz Dalmacije doselili u Podunavlje, moralo je tamo 
biti pravoslavnih Srba, također doseljenih iz Dalmacije - bilo iz ranijeg vremena bilo dose-
ljenih zajedno sa tim Bunjevcima - koji su znali za označenje “Bunjevci”, tako da su ga 
od njih saznali i ostali tadašnji stanovnici Bačke i susednog Podunavlja. Time se najbolje 
može objasniti, što se već 1622. godine, kao što smo videli, cela parohija tih Bunjevaca u 
Bačkoj označava njihovim opštim imenom “Bunjevci”. A usled toga je uskoro došlo i do 
toga, da su i sami ovi Bunjevci stali sebe zvati tim imenom (ibid. 384, napomena 2). 
Koja je svrha ovakvoga objašnjavanja, nije posve jasno; valjda da se obrazloži kako je 
moglo doći do toga da Bunjevci sebe nisu zvali Srbima. Objašnjenje je predugačko, 
proizvoljno i nesuvislo, a o argumentiranosti da se i ne govori.

Erdeljanović raspravlja i o nazivima Vlasi i Morlaci u poglavlju Kako se mislilo o 
narodnosti Bunjevaca (ibid. 316-354). Neka to bude treći primjer: Naziv Vlah, Vlasi je, 
kao što su već mnogi istaknuti naučnici pokazali, najpre kod svih Slovena označavao ljude 
romanske narodnosti (i danas još Česi, Poljaci i Slovenci nazivaju Talijane Vlasima). Ali 
kod južnih Slovena počinje dosta rano naziv Vlah dobivati i značenje: nomadski stočar, 
stočar uopšte i pastir. Uzrok je tome nesumnjivo, što su Vlasi južnoslovenskih zemalja i 

3 Postoji skupina Hrvata u Mađarskoj koje nazivaju Racima (Baćin i Dušnok u okolici Kalače), pa i 
Bunjevce u okolici Budimpešte nazivaju katkada i Racima, premda je njima samima, prema vlastitim 
ispitivanjima, bliži naziv Bunjevci. To su očito ostaci nekadašnjeg označavanja svih stranih, slavenskih 
elemenata u mađarskom okruženju, a Mađari nisu uočavali razliku između tih skupina ili im ona nije 
bila bitna. Sve su se ove i mnoge druge regionalne i lokalne skupine u okviru Austro-Ugarske Monar-
hije svrstavale kao “egyéb” (ostali). Vidi o tome više u: Lakatoš 1914:54-56.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:36



Kritièki osvrt na doprinos istraživanju bunjevaèke etnogeneze srpskog etnologa Jovana Erdeljanoviæa 281

Balkanskog Poluostrva uopšte živeli nomadskim stočarskim životom. Usled toga se naziv 
Vlah prenosio i na ljude slovenske narodnosti koji su se bavili poglavito o stočarstvu, a kako 
su oni bili samo Srbi, proširio se naziv Vlasi i na sve Srbe uopšte. Na prenošenje naziva 
Vlasi i na Srbe - osobito u hrvatskim primorskim krajevima i zatim i po ostaloj Hrvatskoj 
- bez sumnje je uticalo i to što su najpre u te krajeve bili u većem broju podolazili stočari 
Vlasi iz srpskih zemalja, koji su bili posrbljeni, te govorili srpski a uz to su bili svi ili veli-
ka većina od njih i pravoslavne vere. Kad su posle počeli u te iste hrvatske krajeve dolaziti 
u većim masama i Srbi (koji su također bili velikom većinom pravoslavne vere), njih su 
primorci i ostalo stanovništvo po Hrvatskoj i zbog jezika i zbog vere smatrali za iste takve 
Vlahe, kao i one koje su ranije poznavali, pa su i njih nazivali Vlasima) (...) ne može biti 
ni najmanje sumnje o tome da su u istorijskim izvorima tih vekova, kako mletačkim i 
austriskim tako i u onima naših primorskih krajeva i Hrvatske, nazivima “Vlah” i “Vlasi”  
navek označavani samo Srbi i pravoslavne i katoličke vere, pa štaviše i muhamedanske 
(ibid. 349-350).4 

 U svojoj raspravi o naseljavanju Dalmacije i o etničkom sastavu doseljenika s 
područja Bosne i Hercegovine, Erdeljanović bez argumentiranih pokazatelja tvrdi da 
su svi oni bili pravoslavni Srbi, koji su po dolasku u hrvatsku Dalmaciju bili poka-
toličeni, te da se od tog doseljenog stanovništva formirala etnička skupina Bunjevaca 
(ibid. 307-316, i drugdje). Ta su područja prethodno bila napuštana od domaćeg 
hrvatskog stanovništva i prema Erdeljanoviću proizlazi da je ukupno stanovništvo 
tim doseljavanjima postalo srpsko. Erdeljanović se pritom poziva na ranije izvore, ali 
ih čita i tumači kako to njemu odgovara, budući da su ti stari izvori razliku između 
stanovništva svodili samo na razliku u vjeri. Kako te svoje tvrdnje ne može potkrije-
piti dokazima, u ranijim razmatranjima koja se temelje na povijesnim dokumentima 
još ne tvrdi da su svi doseljenici Srbi. Čak štoviše, kako sam već spominjala, govori o 

4 Takvo izjednačavanje svih Vlaha sa Srbima bilo je rašireno u srpskoj historiografiji. Navodim podatke 
povjesničara Mirka Valentića o tendenciji srbizacije balkanskih Vlaha: U povijesnoj literaturi postoji i dio 
istraživača koji je veoma složeno vlaško pitanje rješavao najgrubljim falsifikatima, proglašavajući sve Vlahe 
Srbima. Učinili su to jednostavno čitajući vlaško ime u dokumentima srpskim. U dijelu te literature Aleksa 
Ivić zauzima svakako najistaknutije mjesto. U predgovoru svoje knjige “Migracije Srba u Hrvatsku tokom 
XVI, XVII i XVIII stoleća” ističe kako je zadatak njegove knjige prikazati izvornom arhivskom građom 
doseljavanje Srba u Hrvatsku i tako pridonijeti “svestranom” proučavanju tog važnog pitanja. Pretvorivši 
sve Vlahe u Srbe, dijeli on “seobe Srba” (!) u 6 navodno srpskih skupina. Područja doseljenja tih skupina su 
“turski deo Slavonije”, migracije u “tursku Liku i Krbavu” (...) prelaz jednog dela tih Srba iz Like u austrij-
ski deo Hrvatske... u Dalmaciju... u Žumberak... u Ugarsku, Hrvatsku i Slavoniju... Budući da arhivska 
građa, osim rijetkih izuzetaka, daje istraživaču samo vlaško ime, A. Ivić, prepričavajući arhivske spise, 
jednostavno ondje gdje piše Vlah čita Srbin. Našavši u arhivskoj građi veći broj spisa o Vlasima katolicima, 
tj. potomcima starohrvatskih Vlaha: Bunjevci, Morlaci i drugi, on će i te Vlahe proglasiti Srbima nazivajući 
ih “Srbi katoličke vere” (Valentić 1992:17-18).

 Erdeljanović se u svojem izjednačavanju pojma Vlah i Srbin upravo poziva na Ivićeve “pouzdane 
izvore”. Obojica su pripadala istim srpskim znanstvenim krugovima, čiji su istraživači prema mnogim 
pokazateljima imali zadaću da dođu do sasvim određenih zaključaka, a to je već otprije iznesena teza 
Vuka Stefanovića Karadžića o “Srbima triju zakona”. U taj njihov opći cilj uklapaju se i nastojanja da 
se Bunjevci prikažu Srbima katoličke vjere. Sada postaje jasnije zašto Erdeljanović izjednačava Bunjevce 
i Morlake u Dalmaciji.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   9 31.1.2007   15:38:36



282 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

miješanju starog stanovništva s novim, ističe da se time mogu objasniti sve razlike u 
etničkim osobinama, u jeziku i ukupnom životu i običajima stanovništva Dalmacije. 
Tu se još ne upliće u pokušaje dokazivanja da je to jedan narod različite vjeroispovi-
jesti. U svom zaključku na kraju knjige kaže da su iseljenici iz Bosne i Hercegovine 
bili ogranci tamošnjih rodova našeg naroda obiju vera. Za njega to znači jedan (srpski) 
narod. Ta tvrdnja nije u skladu s njegovim ranijim navodima kako su se ti doseljenici, 
svi pravoslavni, pokatoličili tek po dolasku u Dalmaciju. 

Našlo bi se još niz takvih kontradiktornih iskaza u njegovoj knjizi, što je odraz 
dvojnosti na koju sam već upozorila. Kao znanstvenik svjestan je da svoje tvrdnje 
mora dokumentirati, no kada tako dokumentiranu građu treba smjestiti u unaprijed 
utvrđen kalup, dolazi do proturječnih navoda i krive interpretacije korištenih izvora. 
Različito pisanje o istim pojavama u raznim poglavljima samo je potvrda o unaprijed 
zadanom cilju istraživanja, za koje nema argumenata pa se činjenice po potrebi izvrću. 
O svemu tome trebalo bi se i moglo bi se dokumentirano i argumentirano još dosta 
raspravljati te pratiti poglavlje po poglavlje Erdeljanovićeve knjige kako bi se pravil-
no i precizno utvrdio njegov postupak, premda smatram da već i naprijed navedene 
činjenice dovoljno razotkrivaju lice i naličje Erdeljanovićeva doprinosa istraživanju 
bunjevačke etnogeneze.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:36



Literatura i izvori 283

Literatura i izvori

Skraæenice za èešæe navoðena izdanja:

ZbNŽO = Zbornik za narodni život i običaje južnih Slavena HAZU
GlZM = Glasnik Zemaljskog muzeja u Sarajevu
GlEM = Glasnik Etnografskog muzeja u Beogradu
NU = Narodna umjetnost
SEZb = Srpski etnografski zbornik
VjEM = Vjesnik Etnografskog muzeja u Zagrebu

ALEKSIJEVIĆ, D. Vlastoje (1940): Ko su Bunjevci? Narodna odbrana 45.
ANDRIĆ, Jasna (1972): Zadruga, novija istraživanja, njihova svrha i rezultati. Etnološki 

pregled, 10:57-76, Cetinje.
ANDRIĆ, Jasna (1991): Buše i bušari. U: Đakovački vezovi. Jubilarna revija 1967-1991, 

Đakovo, 9-11. 
ANDRIĆ, Jasna (1994): Dr. Ante Sekulić o knjizi mr. Milane Černelić “Uloge i nazivi 

odabranih svatova u Bunjevaca”. Studia ethnologica Croatica, 6:233-237, Zagreb.
ANTONIJEVIĆ, Dragoslav (1971): Aleksinačko Pomoravlje. SEZb, 83, Beograd.
ANTONIJEVIĆ, Dragoslav (1982): Obredi i običaji balkanskih stočara. Srpska akademija 

nauke i umetnosti, Balkanološki institut, Posebno izdanje, knjiga 16, Beograd.
ANTUNOVICS, József (1858): A szabadkai dalmata népszokások, rövid történeti ismer-

tetéssel. Házank, 1(2-3):203-215, Budapest.
ARALICA, Višeslav (2000): Gospodarstvo primorskih Bunjevaca. Senjski zbornik, 27: 

227-234, Senj.
ARDALIĆ, Vladimir (1915): Godišnji običaji. (Bukovica u Dalmaciji). ZbNŽO, 20(1): 

35-52, Zagreb. 
BALARIN, Nike (1898): Ženidba (na Grudi). ZbNŽO, 3:276-302, Zagreb. 
BALASSA, Iván – ORTUTAY, Gyula (1979): Magyar néprajz. Corvina Press, Budapest. 
BÁLINT, Sándor (1933): Lakodalmi szokások Szeged-Alsóvárosban 1. Népünk és 

Nyelvünk, 5:94, Szeged. 
BAKÓ, Ferenc (1987): Palócföldi lakodalom. Budapest. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:36



284 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BARABÁS, Jenö (1972): Die Grossfamilie in Ungarn. Ethnologia Europea, V/1973(1):102-
104, Göttingen. 

BARABÁS, Jenö – KISBÁN, Eszter (1980): Ungarn. U: ur. Matthias Zender, Verlag Otto 
Schwartz & Co. Göttingen Forschungen zum Ethnologischen Atlas Europas und seiner 
Nachbarländer. Die Termine der Jahresfeuer in Europa 1, Göttingen, 98-104. 

BARTOLOVIĆ, Stjepan (1944): Stari svatovski običaji u Baču. Klasje naših ravni, 6 
(1-2):21-37, Zagreb. 

BELAJ, Marijana (2004): Sveci Juraj i Antun Padovanski u životu Krivopućana. Senjski 
zbornik, 31:143-158, Senj. 

BELAJ, Marijana (2005): Tko je kriv za nevrijeme u Krasnu? (etnološke crtice o pučkoj 
pobožnosti).  Senjski zbornik,  32: 377-392, Senj.

BELAJ, Vitomir (1972): Osebujan način računanja vremena u Slavonskoj Posavini. 
Narodno strvaralaštvo, 41-43:195-197, Beograd. 

BELAJ, Vitomir (1986): Auf dem Spuren einer “liburnischen” Alpwirtschaft. Schriftenreihe 
des Landschaftsmuseum Schloss Trautenfels am Steiermärkischen Landesmuzeum 
Joanneum, 3:133-140, Trautenfels. 

BELAJ, Vitomir (2004 ): Tradicijsko planinsko stočarstvo na Velebitu i bunjevačka etno-
geneza. Studia ethnologica Croatica,16: 5-31.

BELLOSICS, Bálint (1909): Bács-Bodrog vármegye monografiája 1. Budapest. 
BELJANSKI, Milenko (1970): Somborski salaši. Sombor.
BERKITY, György (1834): Népismertetés. Tudománytár, 6:314-331, Buda.
BERTOŠA, Miroslav (1986): Mletačka Istra u XVI i XVII stoljeću 1. Pula.
BEZLAJ, France (1982): Etimološki slovar Slovenskega jezika 3. Ljubljana.
BIRT, Danijela – JURKOVIĆ, Jasmina – KELEMEN, Petra (2003): Život mladih, pri-

preme za brak i sklapanje braka na obroncima Senjskog bila. Senjski zbornik, 30: 
445-538, Senj. 

BIRT, Danijela (2004): Transport i opskrba vodom na području Krivog Puta. Senjski 
zbornik, 31: 159-188, Senj.

BLAŽEKA, Marija Ilona (1941): Godišnji običaji u Prelogu (Međimurje). Etnološka istra-
živanja i građa, 3:66-73, Zagreb. 

B’lgarski etimologičen rečnik (1979). Sofija. 
BOGDAN-BIJELIĆ, Pavlina (1929): Ženidba (Konavli u Dalmaciji). ZbNŽO, 27:110-

136, Zagreb. 
BOGDANOV, Vasa (1956): Bunjevci. U: Enciklopedija Jugoslavije sv. 2, Zagreb, 305-309.
BOGIŠIĆ, Valtazar (1874): Zbornik sadašnjih pravnih običaja u južnih Slovena. Zagreb.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1964-1965): Svadbena dramatika u Dubrovačkom pri-

morju. NU, 3:39-74, Zagreb. 
BOSIĆ, Mila (1989-1990): Ženidbeni običaji kod Srba u Sremu. Rad vojvođanskih muze-

ja, 32:253-281, Novi Sad. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:37



Literatura i izvori 285

BOSIĆ, Mila (1992): Ženidbeni običaji Šokaca Hrvata u Bačkoj. Novi Sad.
BOŠKOVIĆ-MATIĆ, Milica (1962): Narodni običaji u Gornjoj Resavi. I. Svadbeni obi-

čaji. GlEM, 25:135-170, Beograd.
BOTA, Đorđe (1954): Život i običaji narodni u Jarkovcu. Zbornik Matice srpske. Serija 

društvenih nauka, 9, Novi Sad. 
BOŽIĆ, Ivan – ČIRKOVIĆ, Sima – EKMEČIĆ, Milorad – DEDIJER, Vladimir 

(1972): Istorija Jugoslavije. Beograd.
BOŽIĆEVIĆ, Ivan (1910): Običaji u Šušnjevu Selu i Čakovcu. Ženidba. ZbNŽO, 15(-

2):235-243, Zagreb. 
BRATANIĆ, Branimir (1951): Uz problem doseljenja južnih Slavena. Nekoliko etnolo-

ško-leksičkih činjenica. Zbornik radova Filozofskog fakulteta, 1:221-250, Zagreb. 
BRATIĆ, Toma (1903): Svadbeni i pogrebni običaji na selu u Gornjoj Hercegovini. 

GlZM, 15:385-401, Sarajevo. 
BRDARIĆ, Stjepan (1988): Svatovski običaj u baranjskih Hrvata I. U: Đakovački vezovi, 

Đakovo, 9-11.
BROLICH, Slavka (1940): Svadbeni običaji u Budinšćini (Hrvatsko Zagorje); Etnografska 

istraživanja i građa, 2:143-154, Zagreb. 
BRÜKNER, Aleksander (1927): Słownik etymologiczny języka polskiego. Kraków; Reprint: 

Warszawa, 1970. 
Bugarski narodni običaji (1865). Arkiv za povjestnicu Jugoslavensku 8, Zagreb. 
BUKUROV, Branislav (1976): Odabrani radovi. Novi Sad.
BUKUROV, Branislav (1978): Bačka, Banat i Srijem. Novi Sad.
Bunjevačke novine. Organ zemljodilske i radikalne stranke, Subotica, 3/1926, 4/1927.
Bunjevačke novine. Organ nezavisnih Bunjevaca, Subotica, 3/1940, 4/1941. 
BURIĆ, Antun: Povijesna antroponimija Gorskog kotara u Hrvatskoj - 1438-1975. Rijeka, 

1983.
CAJNKO, Valentin (1896): Ženidbeni običaji: e) Pitomača u hrvatskoj Podravini. 

ZbNŽO, 1:178-184, Zagreb. 
CENKULOVSKI, Nikola (1978): Obredni hljebove ot grad Koinare. B’lgarski folklor, 

4/3, Sofija. 
COHEN, P. Anthony (1985): The Symbolic Construction of Community. London and 

New York.
COMISEĻ, Emilia (1968): Eléments archäiques dans les coutumes nuptiales du peu-

ple Roumain. Acta Ethnographica Academiae Scientiatum Hungaricae, 17:171-175, 
Budapest.

CRKVENČIĆ, Ivan (1993): Srpsko svojatanje dijela teritorija Republike Hrvatske u 
svjetlu nekih demografskih podataka (s osobitim osvrtom na istočnu Hrvatsku). U: 
Slavonija, Srijem, Baranja i Bačka, Zbornik, Matica hrvatska, Zagreb, 107-120. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:37



286 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

CVITANOVIĆ, Vladimir (1964): Nekadanji svadbeni običaji na otoku Ižu. ZbNŽO, 
42:53-61, Zagreb. 

ČAPO ŽMEGAČ, Jasna (2002): Srijemski Hrvati. Etnološka studija migracije, identifika-
cije i interakcije. Duriex, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1984): Egy zombori mézeskalacsos családról. Folklór és tradició, 
1:222-236, Budapest. 

ČERNELIĆ, Milana (1985): Socijalno-ekonomski aspekti kontinuitete i promjena u 
običajima pri sklapanju braka u jednom madžarskom selu u Bačkoj. Zbornik radova 
32. kongresa Saveza udruženja folklorista Jugoslavije, Novi Sad. 

ČERNELIĆ, Milana (1988): Običaj plesa s nevjestom u svadbenim običajima Bunjevaca. 
Folklór és tradíció, 5:114-130, Budapest. 

ČERNELIĆ, Milana (1989): Svatovska grana kod južnih Slavena. Zbornik radova kongre-
sa Saveza udruženja folklorista Jugoslavije, 36:118-120, Beograd. 

ČERNELIĆ, Milana (1989): Kravaj u svadbenim običajima južnih Slavena. Etnološka 
tribina, 12:21-31, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1990): O tragovima zadruge kod Bunjevaca u južnoj Mađarskoj. 
Migracijske teme, 6(3):311-323, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1991): Pristup pitanjima svatovske grane u južnih Slavena. 
Etnološka tribina, 14:103-114, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1991): Uloge i nazivi odabranih svatova u Bunjevaca. Etnološki 
zavod Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1991a): Role of the Starješina svatova among the Bunjevci. Studia 
ethnologica, 3:181-191, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1992): Zadružne obitelji roda Balažević-Marinkić u nekoliko gene-
racija (od sredine 19. stoljeća do 1946.). U: Obiteljske zadruge. Izvorna građa za 19. 
i 20. stoljeće 2, Zagreb, 105-121.

ČERNELIĆ, Milana (1993): Na tragovima izvorištu osebujnoga postupka pri blagoslo-
vu mladenaca u podunavskih Bunjevaca iz okolice Budimpešte. Studia ethnologica 
Croatica, 5:63-79, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1994): Ethnic Changes in Voivodina in 20th Century with Special 
Reference to the Position of the Croats Bunjevci. U: Ethnocultural Processes in 
Central Europe in 20th Century, Bratislava, 55-86. 

ČERNELIĆ, Milana (1994a): Nastojanja da se bačkim Bunjevcima ospori pripadnost 
hrvatskom narodu. Studia ethnologica Croatica, 6:85-103, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1994b): Tradicije paljenja godišnjih vatri kao indikator kulturnih 
razlika. Etnološka tribina, 17:25-42, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1995/1996): Comparable Occurances in Wedding Customs 
of the Bunjevci and the Romance Language Speaking Inhabitants of the Balkan 
Penninsula. Studia ethnologica Croatica,7:181-192, Zagreb.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:37



Literatura i izvori 287

ČERNELIĆ, Milana - PETROVIĆ, Tihana (1998): From the Heritage of the Bunjevci 
Croats in Bačka. U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski 
muzej, Zagreb, 9-10.

ČERNELIĆ, Milana (1998): O nekim važnijim običajima bačkih Hrvata Bunjevaca. 
U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 
35-40.

ČERNELIĆ, Milana (1998a): O životu na salašu. U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, 
katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 26-34.

ČERNELIĆ, Milana (1999): Tragovi bunjevačkih elemenata u svadbenim običajima Like 
i Primorja: svatovska čast kuma. Etnološka tribina, 22:37-46, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1999a): Zadruga Rukavina-Jauci iz Smiljanskog polja kod Gospića. 
Senjski zbornik, 26:297-312, Senj. 

ČERNELIĆ, Milana (2000): Dvije zadružne obitelji na području Krivoga puta. Senjski 
zbornik, 27:199-216, Senj.

ČERNELIĆ, Milana (2000a): Prvi rezultati istraživanja tradicijske kulture primorskih 
Bunjevaca. Senjski zbornik, 27:325-328, Senj.

ČERNELIĆ, Milana (2000/2001): Svatovska čast kuma u okolici Novske u prostornom 
kontekstu. Studia ethmologica Croatica, 12/13:135-143, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (2003): Istraživanje tradicijske baštine, identiteta i etnogeneze pri-
morskih Bunjevaca. Senjski zbornik, 30:407- 424, Senj. 

ČERNELIĆ, Milana (2004): The local community of the ethnic Bunjevci in Croatia: 
developing cultural identity. U: Times, Places, Passages. Selected Papers of 7th SIEF 
Conference, Akadémiai Kiadó, Budapest, 121-133.

ČERNELIĆ, Milana (2005): Pristupi istraživanju bunjevačkih identiteta. Studia ethmo-
logica Croatica, 17:25-49.

ČIPLIĆ, Bogdan (1930): O Ženidbi i udadbi u srednjem Potisju. GlEM, 5, Beograd. 
ČUBRILOVIĆ, Vasa (1958): Istorija političke misli u Srbiji XIX veka. Beograd. 
ČURČIĆ, Slobodan (1973): Promene broja i nacionalne strukture stanovništva u Sremu 

tokom XX veka. Zbornik radova Prirodno-matematičkog fakulteta, 3:319-330, Novi 
Sad.

ĆUK, Juraj (1962): Svadbeni običaji u Krašiću nekada i danas. ZbNŽO, 40:95-106, 
Zagreb. 

ĆUPURDIJA, Branko (1981): Društveni život na salašima u okolici Subotice. Zbornik 
radova Etnografskog instituta SANU, 13:1-41, Beograd. 

ĆUPURDIJA, Branko (1993): Stambena arhitektura subotičkih salaša, majura i poljopri-
vrednih kombinata. Novi Sad.

Danica. Nezavisni informativni list, Sombor, 1/1934.
DAMJANOVIĆ, Svetozar (1910): Zbirka riječi iz Baranje. Prema: Rečnik srpskohrvatskog 

književnog i narodnog jezika (1978). 10:390, SANU, Beograd.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:37



288 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

DEBELJAKOVIĆ, Dena (1907): Običaji srpskog naroda na Kosovu Polju. SEZb, 7:171-
332, Beograd.

DELIĆ, Stevan (1907): Seoska svadba u Gacku. GlZM, 18(115-154, 253-302), 
Sarajevo. 

DIMITRIJEVIĆ, Sofija (1969-1970): Etnološka istraživanja u okolini Sombora. Rad 
vojvođanskih muzeja, 18-19:83-100, Novi Sad. 

DIVERSIS DE QUARTIGIANIS, Filip (1973): Opis položaja zgrada, državnog uređe-
nja i pohvalnih običaja slavnog grada Dubrovnika. Dubrovnik, god. II (XVI), 3/73: 
11-74, Dubrovnik, (s latinskog preveo Ivan Božić).

DOBRIČANIN, Sekula (1984): Donja Morača. Crnogorska akademija nauka i umjetno-
sti, Posebna izdanja 19, Odjeljenje društvenih nauka 4, Titograd. 

DOKUŠEC, Stjepan (1935): Svadbeni običaji. Lupoglav, Dugoselo. VjEM u Zagrebu, 
1:219-240, Beograd.

DÖMÖTÖR, Tekla (1972): Hungarian Folk Customs. Corvina Press, Budapest. 
DRGANC, Dora (1935): Svadbeni običaji jugoslovenskog naroda. Mekušje (kod 

Karlovca). VjEM, 1:214-219, Beograd.
DROBNJAKOVIĆ, Borivoje (1927): Svadbeni običaji kod pravoslavnih Srba u okolici 

manastira Tavne u Bosni. GlEM, 12:78-90, Beograd. 
DUČIĆ, Stevan (1931): Život i običaji plemena Kuča. SEZb, 68, Beograd. 
ĐANIĆ, Melita (1993): Uskršnji običaji u župi Staro Petrovo Selo. Etnološka tribina, 16, 

Zagreb, 113-118. 
ĐORĐEVIĆ, Mara Malagurska (1927): Bunjevački običaji u slikama. Subotica. 
ĐORĐEVIĆ, Dragutin (1958): Život i običaji narodni u leskovačkoj Moravi. SEZb, 70, 

Beograd.
ĐORĐEVIĆ, Tihomir (1984): Naš narodni život I. Beograd.
ĐORIĆ, Gordana – LEPOVIĆ, Slobodanka – MIŠIĆ, Nemanja – RACIĆ, Dušan 

– TOMAŠEVIĆ, Milena (1977): Običaji i verovanja. U: Etnološka građa o životu i 
običajima stočara na Dubašničkoj površi u severoistočnoj Srbiji. Beograd, 123-161.

ĐUKIĆ, Slavoljub (1970): Privatne podvale. Politika 67/1970(20302).
ĐURIĆ, Tomislav (1992): Godina dana Cerničkih narodnih običaja. Hrvatsko društvo 

folklorista, Zagreb. 
ELČINOVA, Magdalena: Svadbenita obrednost v Mihailgradsko. Regionalni proučavanja 

na b’garskija folklor, 1:108-124, Sofija. 
ELEZOVIĆ, Gliša (1932): Rečnik kosovsko-metohijskog dijalekta. Srpski dijalektološki 

zbornik, 4, Beograd. 
ERDELJANOVIĆ, Jovan (1930): O poreklu Bunjevaca. Beograd.
ERDELJANOVIĆ, Jovan (1930): O poreklu Bunjevaca. Književni sever, 6:185-203, 

Subotica. 
ERDELJANOVIĆ, Jovan (1931): Napomene i odgovori povodom pitanja o poreklu 

Bunjevaca. Književni sever, 7:28-35, Subotica. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:38



Literatura i izvori 289

ERIĆ, Milivoje (1958): Agrarna reforma u Jugoslaviji 1918-1941. Sarajevo. 
ERZSÉBET, Györgyi – MAÁCZ, Lászlo (1980): Menyasszonytánc. U: Magyar Néprajzi 

Lexicon 3, Budapest, 566-567. 
Ethnologischer Atlas und seiner Nachbarländer (EA). Die Termine der Jahresfeuer in Europa. 

(1980) Erläuterung zur Verbreitung, Forschungen zum Ethnologischen Atlas 
Europa und seiner Nachbarländer 1, ur. Matthias Zender, Verlag Otto Schwartz & 
Co. Göttingen, Göttingen.

Etničnost, nacija, identitet (1998). Institut za migracije i narodnosti, Naklada Jesenski i 
Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb. 

Etnografija na B’lgarija 3 (1985). Duhovna kultura. Izdatelstvo na B’lgarskata akademija 
na naukite, Sofija. 

EVETOVICS, János: Sokaczok, u: Bács-Bodrog vármegye egyetemes monografiája 1. 
Budapest, 1909, 384-394.

FASMER, Maks (1986): Etimologičeskij slovar russkogo jazika 2. Moskva.
FILAKOVAC, Ivan (1906): Ženidba. Narodni običaji u Retkovcima (Slavonia). ZbNŽO, 

11:108-128, Zagreb.
FILIPOVIĆ, S. Milenko (1939): Običaji i verovanja u Skopskoj kotlini. SEZb, 54:276-

566, Beograd. 
FILIPOVIĆ, Milenko (1953): Različita etnološka građa iz Rame. Bilten Instituta za pro-

učavanje folklora, 2:343-359, Sarajevo. 
FILIPOVIĆ, Milenko – TOMIĆ, Persida (1955): Gornja Pčinja. SEZb, 68.
FILIPOVIĆ, Milenko (1962): Etnički pluralizam u Vojvodini. Etnološki pregled, 4(7-10), 

Beograd. 
FILIPOVIĆ, Milenko (1963): Pogledi na svet. Lepenica. Naučno društvo SR BiH, pose-

bno izdanje, knjiga 3, Sarajevo. 
FORTIS, Alberto (1984): Put po Dalmaciji. Zagreb.
FRANIĆ, Ivo: Hrvatsko primorje 1. Meja i Praputnjak, Zagreb, 1937.
FRIŠČIĆ, Marija – KLOPOTAN, Snježana – LASIĆ, Ines – MIJAKOVIĆ, Magdalena 

– ŠKRBIĆ, Nevena (1999): Život mladih, pripreme za brak i sklapanje braka u 
Gackoj dolini. Grad Otočac, 5:169-251, Gacko pučko učilište Otočac, Otočac.

FRIŠČIĆ, Marija (1999): Seoski sastanci mladih (prela). Etnološka tribina, 22:53-69, 
Zagreb. 

FRIŠČIĆ, Marija (2000): Teme iz materijalne i duhovne kulture primorskih Bunjevaca. 
Senjski zbornik, 27:235-240, Senj.

FURČIĆ, Ivo (1980): Narodno stvaralaštvo Šibenskog područja 1. Šibensko otočje, Šibenik.
FURČIĆ, Ivo (1984): Narodno stvaralaštvo Šibenskog područja 2. Mjesta uz obalu, 

Šibenik.
GAĆEŠA, Nikola (1968): Agrarna reforma i kolonizacija u Bačkoj 1918-1941. Novi 

Sad. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:38



290 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

GAĆEŠA, Nikola (1972): Agrarna reforma i kolonizacija u Banatu 1919-1948. Novi Sad.
GAĆEŠA, Nikola (1975): Agrarna reforma i kolonizacija u Sremu 1919-1941. Novi Sad.
GAĆEŠA, Nikola (1984): Agrarna reforma i kolonizacija u Jugoslaviji 1945-1948. Novi 

Sad.
GAVAZZI; Milovan (1935): Stara hrvatska baština u narodnom blagu gradišćanskih 

Hrvata. Kalendar „Napredak“ za g. 1936, Sarajevo, 1-13 (offprint).
GAVAZZI, Milovan (1972): Nekoliko etnoloških problema zadarskog područja. Vrulje, 

2:4-8, Zadar. 
GAVAZZI, Milovan (1978): Pletenje svadbenog vijenca. U: Vrela i sudbine narodnih tra-

dicija, Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 44-53. 
GAVAZZI, Milovan (1978): Sudbina obiteljskih zadruga jugoistočne Evrope. U: Vrela i 

sudbine narodnih tradicija, Sveučilišna naklada Liber, Zagreb, 80-93. 
GAVAZZI, Milovan (1988): Godina dana hrvatskih narodnih običaja. Kulturno-prosvje-

tni sabor Hrvatske, Zagreb. 
GEORGIEVA, Velička (1975): Za obrednite hljabove v’v Velikot’rnovsko. B’lgarska etno-

grafija, 1/2:58-63, Sofija.
Glas naroda. Nedeljni list Jugoslovenske Nacionalne stranke u Subotici, Subotica, 1/1933, 

2/1934, 3/1935.
GRBIĆ, Jadranka (1992): Narodni običaji i vjerovanja u Iloku i u okolnim naseljima. 

NU, 29:275-295, Zagreb.
GRBIĆ, Jadranka (1994): Identitet, jezik i razvoj. Institut za etnologiju i folkloristiku, 

Zagreb.
GRBIĆ, Savatije (1909): Srpski narodni običaji iz sreza Boljevačkog. SEZb, 14:1-382, 

Beograd. 
GRĐIĆ-BJELOKOSIĆ, Luka (1891): Nešto iz narodnog pravosuđa i života u porodici 

i zadruzi. Bosanska vila, list za zabavu, pouku i književnost, 6/1891:312-313, 330, 
Sarajevo.

GYÖRGYI, Erzsébet – MAÁCZ, László (1980): Mernyasszonytánc. Magyar Néprajzi 
Lexicon, 3:566-567, Budapest.

HADZICS, Antal (1909): Szerbek. Bacs-Bodrog vármegye egyetemes monografiája 1. 
Budapest.

HADŽIVASILJEV, Jovan (1930): Skopje i njegova okolica. Beograd.
HAHN, Johann Georg (1853): Albanesische Studien. Wien.
HAMILTON, Peter (1985): Editor’ s Foreword. U: The Symbolic Construction of 

Community, London and New York, 7-9.
HANGI, Antun (1906): Život i običaji Muslimana u Bosni i Hercegovini. Sarajevo.
HEĆIMOVIĆ-SESELJA, Mara (1960): Zadruga Ivčević-Hećimović, selo Ivčević Kosa 

– kotar Gospić. U: Seljačke obiteljske zadruge 1, Publikacije Etnološkog zavoda 
Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu 3, Zagreb, 5-17.

bunjevacke studije literatura- B2.indd   8 31.1.2007   15:52:22



Literatura i izvori 291

HEĆIMOVIĆ-SESELJA, Mara (1985): Tradicijski žovot i kultura ličkoga sela Ivćević 
Kosa. Zagreb.

HEGEDÜS, László (1942): Horgosi lakodalom. Kalangya 11:40, Zombor – Budapest. 
Historija naroda Jugoslavije II (1959). Školska knjiga, Zagreb. 
HOCOPÁN, Sándor (1983): Lakodalmi szokások a Battonyai Románoknál. Folkór és 

etnográfija, 9:301-310, Debrecen. 
Hrvatske novine. Subotica, 6/1925, 7/1926, 8/1927, 9/1928, 10/1929 (do br. 23).
IGIĆ, Ljubica (1986): Svatovski običaji u selu Doljanovci u Požeškoj kotlini. Vjesnik 

muzeja Požeške kotline, 4-5:79-93, Slavonska Požega.
Istina. Subotica, 1/1922, 2/1923.
IVANČAN, Ivan – LOVRENČEVIĆ, Zvonimir (1969): Narodni plesovi Hrvatske 3. 

Bilogora. Prosvjetni sabor Hrvatske, Zagreb. 
IVANIĆ, Ivan (1894): O Bunjevcima, poviesno-narodopisna rasprava. Subotica.
IVANIŠEVIĆ, Frano (1905): Poljica. Narodni život i običaji (Ženidba). ZbNŽO, 10:63-

-87, Zagreb. 
IVANOV, V. V. – TOPOROV, V. N. (1974): Issledovanija v oblasti slavjanskih drevnostel. 

Moskva. 
IVÁNYI, István (1891): A szabadkai bunyeváczok és szokásaik. Ethnographia, 2:185-200, 

Budapest. 
IVÁNYI, István (1892): Szabadka szabad király város története 1, 2. Szabadka.
IVIĆ, Aleksa (1929): Istorija Srba u Vojvodini od najstarijih vremena do osnivanja potisko-

pomoriške granice (1703). Knjige Matice Srpske 50, Novi Sad.
IVIĆ, Aleksa (1925): Bunjevci, Srbi i Hrvati. Književni sever, 1:264-265, Subotica.
IVIĆ, Aleksa (1927): Iz prošlosti Bunjevaca. Književni sever, 3:102-107, Subotica.
JANKOVIĆ, Ljubomir (1895): Svadba u srezu belopalanačkom, okrugu pirotskom. 

Delo, list za nauku, književnost i društveni život, 2:437-451, Beograd. 
JANKULOV, Borislav (1961): Pregled kolonizacije Vojvodine u 18. i 19. veku. Novi Sad. 
JANJIĆ, Stjepan (1967): Porodična zadruga u istočnoj Hercegovini. GlZM, 22:109-142, 

Sarajevo.
JAPUNČIĆ, Mile (1998): Taslak. Rječnik Sv. Roka. Vlastita naklada, Zagreb.
JOJKIĆ, Vladan (1931): Nacionalizacija Bačke i Banata. Etnopolitička studija, Novi Sad. 
JOVIĆEVIĆ, Andro (1910): Narodni život (Riječka nahija u Crnoj Gori). ZbNŽO, 

11:1-43, Zagreb. 
JOVOVIĆ, Luka (1896): Crnogorski prilozi: a) Iz Gluhog Dola u Crmničkoj nahiji, 

ZbNŽO, 1:63-88, Zagreb. 
JUNG, Károly (1978): Az emberélet fordulói. Gombosi népszokások. Novi Sad. 
JUNG, Károly (1985): Umivanje u zoru. Etnografija Južnih Slavena u Mađarskoj, 7:171-

-191, Budimpešta.

bunjevacke studije literatura- B2.indd   9 31.1.2007   15:52:22



292 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

JURKOVIĆ, Jasmina (2004): Tradicijska prehrana kao prilog poznavanju primorsko-
bunjevačkog identiteta. Senjski zbornik, 31: 189-212, Senj.

K. (1870): Ženitbeni običaji u Bosni. Vienac zabavi i pouci, Tečaj 2:400-302, 415-418, 
431-434, Zagreb.

KAJMAKOVIĆ, Radmila (1959): Ženidbeni običaji. Etnološko-folkloristička ispitivanja 
u Neumu. GlZM, n. s. 14:121-130, Sarajevo. 

KAJMAKOVIĆ; Radmila (1961): Ženidbeni običaji. Etnološko-folkloristička ispitivanja 
u Livanjskom polju. GlZM n.s. 15/16 - 1960-1961, Sarajevo, 1961, 203-219.

KAJMAKOVIĆ, Radmila (1970): Narodni običaji stanovništva Lištice. GlZM, n. s. 
24/25:299-328, Sarajevo. 

KAJMAKOVIĆ, Radmila (1987): Narodni običaji u Tešanjskom kraju. GlZM, n. s. 
41/42:211-222, Sarajevo.

KAPOSI, Edit – MAÁCZ, László (1958): Magyar népi táncok és táncos népszokások. 
Budapest. 

KARADŽIĆ, S. Vuk (1849): Srbi svi i svuda. U: Kovčežić za istoriju, jezik i običaje Srba 
sva tri zakona, Beč, 1-27.

KARADŽIĆ STEFANOVIĆ, Vuk (1867): Život i običaji naroda Srpskoga. Beč.
KARADŽIĆ STEFANOVIĆ, Vuk (1953): Crna Gora i Boka kotorska. Beograd.
KELEMEN, Petra (2004): Liječenje zmijskog ujeda – priča kao dio sjećanja zajednice. 

Senjski zbornik, 31: 213-238.
KELEMEN, Petra (2005): Propitivanje pojma selektivne tradicije na primjeru udruge 

Čuvarice ognjišta Krasno. Senjski zbornik, 32: 393 – 408.  
KEPOV, Iv. P. (1936): Narodopisni, životopisni i ezikovi materiali ot s. Boboševo – 

Dupniško. Sbornik za narodni umotvorenija i narodopis, 42:1-288, Sofija.
KIKIĆ, Geza (1970): O pseudoznanstvenom pristupu bunjevačkim Hrvatima i njiho-

vom preporodu. Rukovet, 16, sv. 3/4:226-243, Subotica.
KLARIĆ, Ivan (1897): Ženidbeni običaji kod rimokatolika u Varcar-Vakufu. GlZM, 

9:693-703, Sarajevo.
KLIKIĆ-KOLIĆ, Vesna (1987): Darovina i milošća za vrijeme ašikovanja i svatova u 

Davoru. Etnološka tribina, 10:37-49, Zagreb. 
KNEŽEVIĆ, Lazar (1881): O Bunjevcima. Letopis Matice srpske, 128:102-118, Novi 

Sad. 
KOČOVIĆ, Bogoljub (1990): Žrtve drugog svetskog rata u Jugoslaviji. Sarajevo.
KOMOROVSKY, Ján (1973): Tradičná svadba u Slovanov. Bratislava.
KORKES, Zsuzsanna (1983): Lakodalmi szokások a Kiskunságban. Folklór és Etnográfia, 

9 (Lakodalom), Debrecen. 
KOTARSKI, Josip (1917): Lobor. Narodni život i običaji. ZbNŽO, 21(2):179-224, 

Zagreb. 
KOVÁCS, János (1901): Szeged és Népe. Szeged.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   10 31.1.2007   15:38:38



Literatura i izvori 293

KOZINA, Josip (1988): Običaji krapinskog kraja. Krapina.
KRISTIĆ, Augustin (1956): Crkveno-narodni običaji Kreševa. Poseban otisak iz Dobrog 

pastira, god. VII. Sarajevo. 
KRPAN, Stjepan (1990): Narodne starine Gornjih Andrijevaca. Slavonski Brod.
KUJUNDŽIĆ, Ivan (1969): Bunjevačko-šokačka bibliografija. Rad JAZU, 355:667-769, 

Zagreb.
KULIŠIĆ, Marija – VUKOVIĆ, Ivana (2004): Majka Božja Snježna u pučkoj pobožnosti 

na području Krivoga Puta. Senjski zbornik, 31: 239-260, Senj. 
KULIŠIĆ, Špiro (1953): Etnološka ispitivanja u Boki kotorskoj. Spomenik, CIII:195-

214, Odeljenje društvenih nauka SANU, Beograd. 
KULIŠIĆ, Špiro (1959): Etnološka i folkloristička ispitivanja u Neumu. Uvod. GlZM, 

n. s. 14:77-83, Sarajevo. 
KULIŠIĆ, Špiro (1963): Tragovi arhaične rodovske organizacije i pitanje balkansko-slaven-

ske simbioze. Beograd.
Kultura, etničnost, identitet (1999). Institut za migracije i narodnosti, Naklada Jesenski i 

Turk, Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb. 
KUNTIĆ, M. Alba (1930): Bunjevac - Bunjevcima i o Bunjevcima. Subotica.
KUNTIĆ, M. Alba (1969): Počeci borbe za preporod bačkih Bunjevaca. Jedan uspeh akcije 

kneza Mihaila i Ilije Garašanina za nacionalno oslobođenje i ujedinjenje. Beograd. 
KURJAKOVIĆ, Mijo (1896): Ženidbeni običaji. A) Iz Vrbove (kotar Nova Gradiška) u 

Slavoniji. ZbNŽO, 1:152-159, Zagreb. 
KUS-NIKOLAJEV (1935): Neki narodni običaji u Gnjilanima, VjEM, 1:259-264, 

Beograd.
LAKATOŠ, Josip (1914): Narodna statistika, Zagreb.
LANG, Milan (1913): Samobor. Narodni život i običaji. ZbNŽO, 18:1-138, Zagreb.
LASIĆ, Ines (1999): Svatovske časti. Etnološka tribina 22:133-152, Zagreb.
LAUŠIĆ, Ante (1991): Iz povijesti folksdojčera i njihova egzodusa na tlu Jugoslavije. 

Migracijske teme, 7/2:183-192, Zagreb.
LAUŠIĆ, Ante (1993): Uzroci i posljedice agrarne reforme i kolonizacije 1945-1948. U: 

Slavonija, Srijem, Baranja i Bačka, Zbornik, Matica Hrvatska, Zagreb, 91-98.
LEBL, Arpad (1962): Socijalno-istorijski aspekti etničkog pluralizma u Vojvodini. 

Etnološki pregled, 4:22-31, Beograd.
LEBL, Arpad (1963): Politički lik Vase Stajića. Izabrani politički i ideološki spisi. Novi Sad.
LEIBMAN, Robert (1972): Wedding Customs in the Ohrid Village of Peštani. 

Makedonski folklor, 5 (9-10):125-140, Skopje.
LILEK, Em. (1898): Ženidba i udadba u Bosni i Hercegovini. GlZM, 10:5-92, Sarajevo. 
LONČAR, Sanja (2005): Propitivanje pristupa istraživanju neredovnih oblika pred-

bračnog i bračnog života na primjeru Krivoga Puta. Senjski zbornik, 32: 223-272, 
Senj.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   11 31.1.2007   15:38:39



294 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

LOVRETIĆ, Josip (1897): Otok. Narodni život i običaji. ZbNŽO, 2:91-459, Zagreb.
LOVRIĆ, Ivan (1948): Bilješke o putu po Dalmaciji opata Alberta Fortisa i Život Stanislava 

Sočivice. Zagreb.
LOŽAR, Rajko (1944): Narodopisje Slovencev 1. Ljubljana.
LUKIĆ, Luka (1924): Varoš. Narodni život i običaji. ZbNŽO, 25:105-349, Zagreb. 
MAGLICA, Nadja (1998): Predajno odijevanje bačkih Hrvata Bunjevaca. U: Iz baštine 

bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 12-17.
A Magyar Népzene Tára, III/B, Budapest, 1955.
MAJNARIĆ, Dunja (1981): Posavska svadba. Muzej Sisak, Sisak. 
MAMUZIĆ, Josip (1872): Odgovor na pitanja družbe jugosl. poviest. i starine. Arkiv za 

povjestnicu jugoslavensku, 11:265-268, Zagreb.
MANDIĆ, Mišo (1975): Svadbeni običaji čavoljskih Bunjevaca. Etnografija južnih 

Slavena u Mađarskoj, 1:113-148, Budimpešta.
MANDIĆ, Mišo (1984): Iz osamstoljetne kronike Čavolja. Poduzeće za izdavanje udžbe-

nika, Budimpešta. 
MANOJLOVIĆ, Kosta (1933): Svadbeni običaji u Peći. GlEM, 8:39-51, Beograd.
MARINOV, Jelena (1977): Svadbeni običaji u Lovri. Etnografija Južnih Slavena u 

Mađarskoj, 2, Budimpešta.
MARKOVAC, Marijan (1935): Stari svatovski običaji u Andrijevcima. VjEM, 1:241-

260, Beograd. 
MARKOVAC, Marijan (1940): Selo i seljaci u Slavonskoj Posavini. Zagreb. 
MARKOVIĆ, Josip (1986): Običajnik župe Sikirevci. Sikirevci.
MARKOVIĆ, Mirko (1977): Selo Tomašanci kraj Đakova. Prilog poznavanju naseljava-

nja i narodne starine. ZbNŽO, 47:5-125, Zagreb. 
MARTINOVIĆ, Aleksandar (1940): Istina o Bunjevcima i Šokcima. Izdanje Srpskog kul-

turnog kluba u Subotici 1/1, Subotica.
MARTINOVIĆ, Sava (1867): Kako se u Crnoj Gori žene i udavaju. Dragoljub, zabavan 

i poučan list. 12-14, 28-31, 44-46, 56-62, Zagreb.
MATICKA, Marijan (1990): Agrarna reforma i kolonizacija u Hrvatskoj. 1945-1948. 

Zagreb.
MATIŠEK, Ladislav (1979): O staroj bošnjačkoj svadbi u Ati. Etnografija južnih Slavena 

u Mađarskoj, 3:157-175, Budimpešta.
MEGAS, G. (1958): Greek Calendar Customs. Athens.
MEZNERIĆ, Jenö (1952): Bunyevácok (Tanulmány). Budapest. 
MEYER, Gustav (1891): Etymologisches Wörterbuch der albanesischen Sprache. 

Strassburg. 
MIĆOVIĆ, Ljubo (1952): Život i običaji Popovaca. SEZb, 64, Beograd.
MIHAILOVIĆ, Sunčica (1971): Svadbeni običaji u Nišavi. GlEM, 34:85-103, Beograd.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   12 31.1.2007   15:38:39



Literatura i izvori 295

MIHALJEV, Jelka (1976): Svatovski običaji baranjskih Hrvata u selima Draž, Gajić, 
Topolje, Podolje, Duboševica. U: Đakovački vezovi, Đakovo, 38-40.

MIKAC, Jakov (1933): Godišnji običaji (Brest u Istri). ZbNŽO, 29:215-223, Zagreb. 
MIKAC, Jakov (1957): Kastavština. ZbNŽO, 39, Zagreb. 
MIKAC, Jakov (1963): Istarski narodni običaji, nošnja, stočarstvo i istarska oruđa. 

Problemi sjevernog Jadrana, 1:295-403, Rijeka.
MILIĆ, Ivo (1927): O bačkim Bunjevcima. Književni sever, 3:95-102, Subotica.
MILIĆEVIĆ, Josip (1967-1968): Narodni običaji i vjerovanja u Sinjskoj krajini. NU, 

5-6:433-525, Zagreb. 
MILIĆEVIĆ, Josip (1975): Narodni život i običaji na otoku Braču. NU, 11-12:399-462, 

Zagreb. 
MILOSAVLJEVIĆ, S. (1913): Srpski narodni običaji iz sreza homoljskog (III. Brak). 

SEZb, 19:133-187, Beograd.
MILOSAVLJEVIĆ, V. (1959-1960): Prilog proučavanju običaja oko novorođenčeta. 

Glasnik muzeja Kosova i Metohije, 4-5:319, Priština. 
MILUTINOVIĆ, Vera (1962): Srbi i Nemci u Vojvodini. Etnološki pregled, 4:36-44, 

Beograd. 
MOROVIĆ, Hrvoje (1952): Ženidbeni običaji. Iz folklorne građe zadarske okolice saku-

pljene od dr-a Luke Jelića. Zadarska revija, 1/3:22-28, Zadar.
MORVAY, Judit (1965): The Joint Family in Hungary. U: Europa et Hungaria. Congressus 

Ethnographicus in Hungaria. Budapest, 16. – 20. X. 1963., Budapest, 231-242. 
MORVAY, Judit (1980): Nagycsalád. U: Magyar Néprajzi Lexicon. Akadémiai Kiadó, 

Budapest, 751. 
MUSIĆ, Hristif (1863): Običaji pri svadbama u Peroju. Srbsko-dalmatinski magazin, 

22:45-51, Zadar.
Narodna reč. Nezavistan list javnog mišljenja, Subotica, 1/1932, 2/1933, 3/1934, 4/1935, 

5/1936.
Narodna rič. Subotica, 1/1920.
Naše slovo. Subotica, 1/1934, 2/1935, 3/1936, 4/1937, 5/1938, 6/1939, 7/1940, 8/1941.
NEDELJKOVIĆ, Dušan (1938): Đurđevdansko jagnje i “kravaj” kao participacioni 

relikt primitivno kolektivnog mentaliteta. Vjesnik Etnografskog muzeja u Zagrebu, 
4:1-10, Beograd. 

Neven. Subotica, 33/1920, 34/1921, 35/1922, 36/1923, 37/1925, 38/1926, 39/1927, 
40/1928, 41/1929, 42/1930, 43/1931, 44/1932; bez oznake godišta: 1936-1939; 
od br. 15:51/1939, 52/1940.

Neven. Časopis za politička, kulturna, socijalna i privredna pitanja Vojvodine, Subotica, 1-
11/1935, 1-6/1936.

NIKOLAEVIČ TRUBAČEV, Oleg (1984): Etimologičeskij slovár slavjanskih jezykov 11. 
Praslavjanskij leksičeskij fond, Moskva. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   13 31.1.2007   15:38:39



296 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

NIKOLIĆ, Vladimir (1910): Iz Lužnice i Nišave, SEZb, 16, Beograd.
NIKOLIĆ-STOJANČEVIĆ, Vidosava (1958): Život i običaji narodni u leskovačkoj 

Moravi. SEZb, 70:435-486, Beograd.
NJIKOŠ, Julije (1970): Slavonijo, zemljo plemenita. Narodni običaji, pjesme, kola i posko-

čice. Matica Hrvatska, Osijek.
OŠTRIĆ, Olga (1954): Etnografska istraživanja u Dubrovačkoj župi. Anali Historijskog 

instituta JAZU u Dubrovniku, 3:443-471, Dubrovnik.
PALUNKO, Vice (1908): Ženidba (Običaji u Popovu u Hercegovini). ZbNŽO, 13:233-

266, Zagreb.
PANTELIĆ, Nikola (1970): Svadbeni običaji u Negotinskoj krajini. GlEM, 33:123-148, 

Beograd.
PANTELIĆ, Nikola (1971): Porodični odnosi i svadbeni običaji u Svinjici. Zbornik 

radova, n. s. 1:57-70, Etnografski institut Srpske akademije nauka i umetnosti 5, 
Beograd.

PANTELIĆ, Nikola (1974): Etnološka građa iz Budžaka. GlEM, 37:179-228, Beograd.
PANTELIĆ, Nikola (1975): Ženidbeni običaji u okolini Bora. GlEM, 38:123-146, 

Beograd.
PANTELIĆ, Nikola (1978): Ženidbeni običaji u opštini Zaječar. GlEM, 42:355-382, 

Beograd.
PANTELIĆ, Nikola (1981): Tradicionalni elementi u ženidbenim običajima u severo-

istočnoj i delu centralne Srbije. Godišnjak, 19:199-229, Centar za balkanološka 
ispitivanja 17, Sarajevo.

PAVELIĆ, Rikard (1991): Stope predaka. Bunjevci u Hrvatskom primorju, Gorskom kotaru 
i Lici. Tiskara Rijeka, Rijeka.

PAVIČIĆ, Stjepan (1953): Podrijetlo hrvatskih i srpskih naselja i govora u Slavoniji. 
HAZU, Zagreb. 

PAVIČIĆ, Stjepan (1962): Seobe i naselja u Lici. ZbNŽO, 41, Zagreb.
PAVLOVIĆ, Jeremija (1928): Maleševo i Maleševci. Beograd.
PEĆO, Ljubomir (1925): Običaji i verovanja u Bosni. SEZb, 32:359-386, Beograd. 
PEKIĆ, Petar (1930): Povjest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vremena do 1929. godine. 

Zagreb.
PENAVIN, Olga (1981): A nagycsaládszervezet Szlávoniában (Kórogyon). Újvidék:

Forum, 244. 
PERUNČIĆ, Branko (1958): Postanak i razvitak baština na području Subotice od 1686. 

godine. Beograd. 
PETRANOVIĆ, Branko (1969): Političke i pravne prilike za vreme obnove. Institut za 

savremenu istoriju, Beograd. 
PETRIĆ, Mario (1966): Prilog proučavanju porijekla Bunjevaca. GlZM, n. s. 20/21:309-

382, Sarajevo. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   14 31.1.2007   15:38:39



Literatura i izvori 297

PETROVIĆ, Ruža (1973): Demografski razvitak Vojvodine. Novi Sad.
PETROVIĆ, Ruža (1987): Migracije u Jugoslaviji i etnički aspekt. Beograd. 
PETROVIĆ, Tihana (1998): Uz tekstilne predmete na izložbi. U: Iz baštine bačkih 

Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 18-25.
PETROVIĆ, Ž. Petar (1931): Svadbeni običaji (Beogradsko Podunavlje). ZbNŽO, 28(-

2):92-110, Zagreb.
PIPREK, Johannus (1914): Slavische Brautwerbung und Hochzeitsgebräuche. Stuttgart. 
POKORNIK, Ante (1988): Moj sokak (opis narodnog života i običaja). U: Subotička 

Danica za 1989, Subotica. 
POPOV, Mile (1969-1970): Svadba u severnom Banatu. Radovi Vojvođanskih muzeja, 

18-19:29-72, Novi Sad.
POPOVICH, György (1893): Iványi és a Bunyeváczok ethnographiája. Ethnographia, 

4:60-66, Budapest.
POPOVIĆ, Dušan (1925): Vojvodina. Prilozi proučavanju naše zemlje i našega naroda. 

Opšti deo. Posebni deo 1. Bačka. Prilozi proučavanju etničkih odnosa od sredine XVI 
veka do 1921. godine. Beograd. 

POPOVIĆ, Dušan (1929): Bačka. Banat. U: St. Stanojević, Narodna enciklopedija srpsko-
hrvatska-slovenačka 1, Zagreb, 111-112, 127-128.

POPOVIĆ, Dušan (1929): Srem. U: St. Stanojević, Narodna enciklopedija srpsko-hrvat-
ska-slovenačka 4, Zagreb, 348-351. 

POPOVIĆ, Dušan (1930): Petar Pekić, Povjest Hrvata u Vojvodini od najstarijih vre-
mena do 1929. godine, Matica hrvatska, Zagreb, 1930. Glasnik istorijskog društva u 
Novom Sadu, 3:322-327, Sremski Karlovci.

POPOVIĆ, Dušan (1957): Srbi u Vojvodini 1. Od najstarijih vremena do Karlovačkog 
mira. Novi Sad. 

POPOVIĆ, Dušan (1959): Srbi u Vojvodini 2. Od Karlovačkog mira 1699. do Temišvarskog 
sabora 1790. godine, Novi Sad.

POPOVIĆ, Dušan (1963): Srbi u Vojvodini 3. Od Temišvarskog sabora 1790. do 
Blagoveštanskog sabora 1861. godine, Novi Sad.

POPOVIĆ, Milko (1941): Sintaksa i rečnik žumberačkog dijalekta. Zagreb. 
PRĆIĆ, Kata (1927): Svadbeni običaji kod subotičkih Bunjevaca pri kraju XIX vika. 

Književni sever, 3/3-4:167-173, Subotica. 
RADOVANI, Ivana (2005): Načini transporta u Krasnu. Senjski zbornik, 32: 409-424.  
RAJIĆ, Blaško (1919): Subotica. U: Danica ili bunjevačko-šokački kalendar za pristupnu 

godinu 1920, Subotica, 30-48.
RAJKOVIĆ, Marijeta (2003): Život žene u selima Senjskog bila. Senjski zbornik, 30: 

539-586, Senj.
RAJKOVIĆ, Marijeta (2004): Prilozi poznavanju migracija Krivopućana. Senjski zbornik, 

31: 261-286, Senj.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   15 31.1.2007   15:38:39



298 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

RAJKOVIĆ, Marijeta (2005): Sezonske migracije na području Krivoga Puta: tradicije u 
recentnoj povijesnoj perspektivi. Senjski zbornik, 32: 273-316, Senj.

RAJKOVIĆ, Petar (1982): Ženidbeni običaji Srba u Sjeničkom polju. GlEM, 46:125-
133.

RAJKOVIĆ, Petar (1982): Svadbeni običaji u Donjoj Lepenici. GlEM, 46:135-142.
RAJKOVIĆ, Zorica (1973): Narodni običaji okolice Donje Stubice. NU, 10(153-216), 

Zagreb.
RAJKOVIĆ, Zorica (1980): Običaji otoka Zlarina. NU, 17:221-255, Zagreb. 
RAJKOVIĆ, Zorica (1990): Običaji otoka Šolte između 2 svjetska rata. NU, 27:73-98, 

Zagreb. 
RELJIĆ, Ljubomir (1965): Svadbeni običaji u okolini Knjaževca. Razvitak, 5/1:64-75, 

Zaječar. 
REM, Vladimir (1993): Tko su Šokci? Slavonska naklada “Privlačica”, Vinkovci.
RÉSÖ ENSEL, Sándor (1867): Magyarországi népszokások. (Alföldi lakodalom szokások). 

Pesten. 
Rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika 5. Jugoslavenska akademija znanosti i umjetnosti, 

1898-1903, Zagreb
Rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika 17. Jugoslavenska akademija znanosti i umjetnosti, 

1959-1962, Zagreb.
RODD, Rennel (1968): The Customs and Lore of Modern Greece. Chicago, (pretisak iz 

1892. godine).
ROIDEVA, Ana (1978): Za s’vremennata svatbena obrednost (Po materiali ot Gabrovska 

okr’g). B’lgarska etnografija, 3-4:23-41, Sofija.
RUBIĆ, Tihana (2004): Trgovina i sajmovi, rezultati istraživanja na području općine 

Krivi put. Senjski zbornik, 31:287-324, Senj. 
RUBIĆ, Tihana (2005): Gospodarske veze Krasnara s Kuterevcima i Švičanima. Senjski 

zbornik, 32: 425-448, Senj.
SAROSÁCZ, György (1968): Baranyai délszláv népszokások 1. Karácsony és lakodalmi 

szokások a sokackonál és bosnyákoknál. A Janus Pannonius Múzeum évkönyve 1967, 
Pécs, 103-122.

SCHNEEWEIS, Edmund (1961): Serbocroatische Volkskunde. Berlin.
SEKULIĆ, Ante (1970): Ulomci iz nepoznate hrvatske kulturne povijesti. Kačić, 3:129-

137, Split, (pseudonim Tin Kulić).
SEKULIĆ, Ante (1980): Svadbeni običaji bačkih Bunjevaca. ZbNŽO, 48:141-168, 

Zagreb.
SEKULIĆ, Ante (1984): Bački Šokci i njihova naselja. Radovi Centra za znanstveni rad 

Vinkovci, 5:107-151, JAZU, Vinkovci.
SEKULIĆ, Ante (1986): Narodni običaji bačkih Bunjevaca. ZbNŽO, 50, Zagreb.  
SEKULIĆ, Ante (1989): Bački Bunjevci i Šokci. Zagreb.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   16 31.1.2007   15:38:39



Literatura i izvori 299

SEKULIĆ, Ante (1990): Listovi i časopisi bačkih Hrvata od Ivana Antunovića do 1941. 
Migracijske teme, 6/3:407-414, Zagreb.

SEKULIĆ, Ante (1991): Bački Hrvati. Zbornik z narodni život i običaje, 52, Zagreb.
SEKULIĆ, Ante (1993): Knjiga o Bunjevcima koja zbunjuje. Prikaz. Arhivski vjesnik, 

36:255-306, Zagreb.
SEKULIĆ, Ante (1994): Radićevci u životu bačkih Hrvata od 1918. do 1928. U: Hrvatski 

iseljenički zbornik 1994. Godišnjak Hrvatske matice iseljenika, Zagreb, 158-167.
SEKULIĆ, Ante (1998): Bački Hrvati u Zagrebu. U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, 

katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 10-11.
SEMIZ, S. (1903): Svadbeni običaji u Mostaru. GlZM, 15:586-597, Sarajevo. 
Sićanja (1998). U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski muzej, 

Zagreb.
SIMONOVIĆ, Radivoj (1924): Etnografski pregled Vojvodine. Novi Sad.
SKOK, Petar (1972): Etimologijski rječnik hrvatskog ili srpskog jezika 2. Zagreb.
Smotra. Nezavistan nacaionalno-politički list, Subotica, 1/1936.
SOLYMOS, Ede – S. GÖLNER Márta (1983): Lakodalomszervezés Baja környékén. 

Folklór és etnográfia 9:205-206 (Lakodalom), Debrecen. 
STANČIĆ, Nikša (1968-1969): Problem “Načertanija” Ilije Garašanina u našoj historio-

grafiji. Historijski zbornik, 21-22:179-196, Zagreb.
STANOJEVIĆ, Marinko (1925): Svadbeni običaji u Timoku. Letopis Timočke Eparhije, 

3:47-93, Zaječar.
STANTIĆ, Alojzije (2001): Kruv naš svagdanji. Hrvatski kulturni centar “Bunjevačko 

kolo”, Subotica. 
Stari pisci hrvatski 4, Zagreb, 1872.
Stari pisci hrvatski 5, Zagreb, 1873.
Stari pisci hrvatski 7, Zagreb, 1875.
Stari pisci hrvatski 16, Zagreb, 1888. 
Statistički bilten, br. 1295. popis stanovništva, domaćinstava i stanova u 1981. godini. 

Nacionalni sastav stanovništva po opštinama – Konačni rezultati. Savezni zavod za 
statistiku Beograd. 

Statistički bilten, br. 1934. Prvi rezultati Popisa stanovništva, domaćinstava, stanova i 
poljoprivrednih gazdinstava 1991. godine. Nacionalni sastav stanovništva po opšti-
nama, Savezni zavod za statistiku, Beograd, 1991.

STEINER, Györgyi (1953): Régi bezdáni lakodalom. Magyar Képesújság, 2(22):10, 
Zagreb.

STIPIĆ, Lazar (1930): Dr. Jovan Erdeljanović. O poreklu Bunjevaca (ocene i prikazi). 
Književni sever, 6:345-348, Subotica.

STOJANČEVIĆ, Vidosava (1974): Vranjsko Pomoravlje. SEZb, 86, Beograd.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   17 31.1.2007   15:38:39



300 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

STOJANOVIĆ, Andrija (1967): O nekim slavonskim svatovskim pjesmama. U: 
Županjski zbornik, Županja, 105-115.

STOJANOVIĆ, Mijat (1881): Slike iz života hrvatskog naroda po Slavoniji i Srijemu. 
Zagreb.

STORELLI, Lucija (1935): Svatovski običaji jugoslovenskog naroda. Banići (općina 
Slano - južna Dalmacija). VjEM, 1:183-194, Beograd.

Subotički glasnik. Subotica, 1/1925, 2/1926, 3/1927.
Subotičke novine. Subotica, 10/1929 (do br. 24), 11/1930, 12/1931, 13/1932, 14/1933, 

15/1934, 16/1935, 17/1936, 18/1937, 19/1938, 20/1939, 21/1940, 22/1941.
Subotičke visti. Svatovi. (1899) Neven, 16:174, Subotica.
SUŠIĆ, Zvonimir (1970): Valvazor o Istranima. Dometi, 3(5):92-95, Rijeka.
SZÁRICS, Jenö (1842): A Bunyeváczok. Regélö Pesti Divatlap, 81, 82:849-853, 869-872, 

886-888, Budapest.
ŠALIĆ, Tomo (1990): Vrbica u Đakovštini 1330-1990. Privlačica, Vinkovci.
ŠARIĆ ŽIC, Ivana (2004): Tradicijsko graditeljstvo senjskog zaleđa: osvrt konzervatora. 

Studia ethnologica Croatica, 16: 33-46. 
ŠERCER, Marija (1998): O dokumentima, fotografijama, vjerskim predmetima, posuđu 

i namještaju. U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski 
muzej, Zagreb, 49-50.

ŠIDAK, Jaroslav (1973): Studije iz hrvatske povijesti XIX stoljeća. Institut za hrvatsku 
povijest. Zagreb. 

ŠIROLA, Božidar (1938): Novalja na Pagu. Narodni život i običaji. ZbNŽO, 31(2):41-
134, Zagreb. 

ŠIŠIĆ, Ferdo (1962): Pregled povijesti hrvatskog naroda. Zagreb. 
ŠKARIĆ, Miloš (1924): Život i običaji Planinaca pod Fruškom Gorom. SEZb, 24, 

Beograd. 
ŠKARIĆ, Miloš (1939): Život i običaji Planinaca pod Fruškom gorom. SEZb, 54:1-275, 

Beograd. 
ŠKODA, Klara – DRŽIĆ, Marijana (1941): Godišnji običaji na otoku Čiovu i u Segetu. 

Etnološka istraživanja i građa, 3:74-80, Zagreb.
ŠKRBIĆ, Nevena (1999): Pavenka - djevojačka večer i pletenje svadbenog vijenca. 

Etnološka tribina, 22:107-131, Zagreb. 
ŠKRBIĆ Nevena (2000): Pojedini elementi duhovne kulture primorskih Bunjevaca. 

Senjski zbornik, 27:217-226, Senj. 
ŠKRBIĆ, Nevena (2001): Izvješće s istraživanja u selima pod Senjskim bilom i u zaleđu 

Sv. Jurja. Senjski zbornik, 28, Senj.
ŠKRBIĆ ALEMPIJEVIĆ, Nevena (2003): Prilozi poznavanju primorsko-bunjevačkog 

identiteta. Senjski zbornik, 30:425-444, Senj.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   18 31.1.2007   15:38:40



Literatura i izvori 301

ŠOKČIĆ, Joso (1935): Bunjevci pod Mađarima. Neven. Časopis za politička, kulturna, 
socijalna i privredna pitanja Vojvodine, 2, 3, 4, 6. Subotica. 

TANOVIĆ, Stevan (1927): Srpski narodni običaji u Đevđelijskoj Kazi. SEZb, 40, 
Beograd.

TÁRKÁNY SZÜCS, Ernö (1981): Magyar jogi népszokások. Budapest. 
TOLDI, Zvonimir (1994): Nek se spominja i pamti. Život i običaji seljačkog svita u 

Brockom Posavlju 2. Slavonski Brod.
TOLDI, Zvonimir (1987): Smotra folklora. Slavonski Brod, (katalog).
30. međunarodna smotra folklora 17. – 21.7.1996. (1996) ur. Erika Krpan, Zagreb.
TROJANOVIĆ, Simo (1911): Glavni srpski žrtveni običaji. SEZb, 17, Beograd. 
UJEVIĆ Ivan (1896): Vrhgorac u Dalmaciji. Narodna vjerovanja s bajanjem. ZbNŽO, 

1:246-247, Zagreb.
ULMER, Gašpar (1977): Porodične zadruge kod Bunjevaca i Srba u Subotici krajem 

XVIII veka. Zbornik za istoriju, 16:123-129, Matica srpska, Novi Sad. 
U. M. (1845): Običaj svatovski u Sremu. Serbskij Letopis za godinu 1845 19 (70):37-70, 

Budim. 
VAKARELSKI, Hristo (1931): Svadbenata pesen. Mestoto i službata i v svadberija obred. 

Izvestija na narodnija Ethnografski muzei v Sofija, 13:1-129, Sofija.
VAKARELSKI, Hristo (1935): Bit’ i jezik’ na trakiiskit’ i maloaziskit’ B’gari, Čast 1. 

Sofija.
VAKARELSKI, Hristo (1969): Bulgarische Volkskunde. Berlin.
VALENTIĆ, Mirko (1961): Koncepcija Garašaninova “Načertanija” (1844). Historijski 

pregled 2/7:128-137, Zagreb. 
VALENTIĆ, Mirko (1992): O etničkom korijenu hrvatskih i bosanskih Srba. Časopis za 

suvremenu povijest, 24(3):1-21, Zagreb.
VALENTIĆ, Mirko (1993): Garašanin i vizija Velike Srbije - prvi scenarij oblikovanja 

Velike Srbije. U: Slavonija, Srijem, Baranja i Bačka, Zbornik, Matica hrvatska, 
Zagreb, 51-57.

VALVAZOR, Johann Weichard (1689): Die Ehre des Hertzogthums Crain 2. Laybach-
Nürnberg, (Prema prijevodu: Mikac 1963).

VATROSLAV (1909): Svatovski kum. Crtica iz prošlosti. Neven, 10:74-75, Subotica.
VINCE PALLUA, Jelka (1992): Tragom vlaških elemenata kod Morlaka srednjedalma-

tinskog zaleđa. Ethnologica Dalmatica, 1:137-145, Split.
VINKEŠIĆ, Josip (1991): Svatovski običaji u Drenjskom Slatiniku. U: Đakovački vezovi, 

Jubilarna revija, 1967-1991, Đakovo, 21-23.
VLATKOVIĆ, Aleksandra (2003): Odijevanje i tekstilno rukotvorstvo primorskih 

Bunjevaca. Senjski zbornik, 30:587- 628.
VLATKOVIĆ, Aleksandra (2005): Godišnji običaji primorskih Bunjevaca Krivoga Puta. 

Senjski zbornik, 31:317-348, Senj. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   19 31.1.2007   15:38:40



302 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

VOJNIĆ HAJDUK, Lazo – KOPILOVIĆ, Andrija – STANTIĆ, Alojzije (2006): 
Dužijanca. Žetvena svečanost. Novinsko-izdavačka ustanova „Hrvatska riječ“, 
Subotica.

Vojvodina. Politički list Bunjevačko-šokačke stranke, Sombor, 1/1927.
VRČEVIĆ, Vuk (1883-1888): Tri glavne svečanosti, Boka, Crna Gora i Ercegovina.
VRČEVIĆ, Vuk (1891): Razni članci. Dubrovnik.
VUJOVIĆ, Vel. (1939): Ko su Bunjevci? Pančevačka nedelja, 7/1939(331).
VUKANOVIĆ, Tatomir (1972): Etnografija i folklor u književnom stvaralaštvu Borisava 

Stankovića. Vranjski zbornik, 8:291-348, Vranje.
VUKMANOVIĆ, Jovan (1958): Svadba u Perastu. Glasnik Etnografskog instituta Srpske 

akademije nauke i umetnosti, 7:141-609, Beograd.
VUKMANOVIĆ, Jovan (1959): Svadba u Škaljarima. Glasnik Etnografskog instituta 

Srpske akademije nauke i umetnosti, 8:1-13, Beograd.
VUKMANOVIĆ, Jovan (1960): Paštrovići. Antropogeografska ispitivanja. Cetinje.
VUKMANOVIĆ, Jovan (1976): Svadbeni običaji u Gornjem i Donjem Orahovcu. 

GlEM 39-40:271-286, Beograd.
VUKMANOVIĆ, Jovan (1980): Konavli. Antropogeografska etnološka ispitivanja. Posebno 

izdanje Srpske akademije nauka i umetnosti, Odelenje društvenih nauka 85, 
Beograd.

VUKOVIĆ, Ivana (2005): Prelo u Krasnu u tradicijskom i suvremenom kontekstu. 
Senjski zbornik, 32:449-468, Senj.

WACE, Alan - THOMPSON, Maurice (1972): The Nomads of the Balkans. London-
New York, (pretisak iz 1914. godine).

WEIGAND, Gustav (1894): Die Aromunen. Ethnologisch-historische Untersuchungen 2. 
Leipzig.

ZAIĆ-KUBATOVIĆ, Marija (1998): Udruga vojvođanskih i podunavskih Hrvata. U: Iz 
baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 11.

ZELIĆ, Naco (1998): Naše knjige, slike i poprsja. U: Iz baštine bačkih Hrvata Bunjevaca, 
katalog izložbe, Etnografski muzej, Zagreb, 51-55. 

ZELIĆ, Naco (2000): Protiv zaborava. Hrvatsko kulturno prosvjetno društvo “Matija 
Gubec” Tavankut 1946-1996. Hrvatska matica iseljenika – Zagreb, Udruga vojvo-
đanskih i podunavskih Bunjevaca – Zagreb. 

ZENDER, Matthias (1980): Bundesrepublik Deutschland. Zusammenfassung. U: 
ur. Matthias Zender, Verlag Otto Schwartz & Co. Göttingen, Forschungen zum 
Ethnologischen Atlas Europas und seiner Nachbarländer. Die Termine der Jahresfeuer 
in Europa 1. Göttingen, 98-104, 105-114.  

ŽERJAVIĆ, Vladimir (1989): Gubici stanovništva u Jugoslaviji. Zagreb. 
ŽULJIĆ, Stanko (1989): Narodnosna struktura Jugoslavije i tokovi promjena. Ekonomski 

institut, Zagreb.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   20 31.1.2007   15:38:40



Literatura i izvori 303

Arhivski izvori:

Skraæenice za oznaèavanje arhivske graðe pojedinih etnoloških institucija:     

IEF  = Institut za etnologiju i folklor, Zagreb
ONŽO HAZU = Odbor za narodni život i običaje Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti, 

Zagreb
EZ FFZ SR = Etnološki zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - stariji rukopisi
EZ FFZ  NR = Etnološki zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - noviji rukopisi
EZ FFZ Z = Etnološki zavod Filozofskog fakulteta u Zagrebu - zadruge
NMB  = Néprajzi Múzeum Budapest (Etnografski muzej u Budimpešti)
OEKA  = Odsjek za etnologiju i kulturnu antropologiju Filozofskog fakulteta u Zagrebu

ADŽAGA, Dubravka (1997): Svadbeni običaji (Nuštar kod Vinkovaca). OEKA 125.
AMEGATLHER, Millicent (1993): Svadbeni običaji (Krivac kod Delnica). OEKA 10.
BALEN, Maja (1996): Svadbeni običaji (Glogovica kod Slavonskog Broda). OEKA 53.
BARIŠIĆ, Sanja (1997): Svadbeni običaji u Lici (sela ispod Plješivice). OEKA 459.
BAŠIĆ, Mate (1981): Obiteljske zadruge Bašića u Krivodolu. EZ FFZ Z 122. 
BEKAVAC, Ana-Marija (1996): Svatovske časti, barjak i tijek svadbe (Pazarišta u Lici). 

OEKA 57.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1953): Hrvatske narodne pjesme, običaji, priče i drugo 

kotara Pule II i Lupoglava. IEF rkp. 140.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1953): Hrvatske narodne pjesme, običaji i priče iz kotara 

Delnice. IEF rkp. 141.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1952): Hrvatski narodni običaji kotara Pula I. IEF rkp. 

197.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1954): Folklorna građa iz okolice Zadra. IEF rkp. 260.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1955): Folklorna građa iz okolice Perušića i Otočca. IEF 

rkp. 276. 
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1955): Folklorna građa iz okolice Brinja i Josipdola. IEF 

rkp. 279.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1957): Folklorna građa iz Slavonije 1. IEF rkp. 282.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1957): Folklorna građa iz Donjeg Lapca i okolice. IEF 

rkp. 327.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola  (1962): Hrvatski narodni običaji iz okolice Dubrovnika. 

IEF rkp. 393. 
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1963): Folklorna građa iz Dubrovačkog Primorja. IEF 

rkp. 433.  

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   21 31.1.2007   15:38:40



304 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1964): Folklorna građa Neretljanske krajine. IEF rkp. 
729.

BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1964): Folklorna građa sa Pelješca. IEF rkp. 731.
BONIFAČIĆ ROŽIN, Nikola (1976): Folklorna građa Slavonske Požege i okolice. IEF 

rkp. 929.
BOŠKOVIĆ, Katica (1948): Svadba u Čilipima. EZ FFZ SR 40. 
CVAR, Nikola: Svadbeni običaji u selu Ninčićevo (Dunavska banovina). EZ FFZ SR 

86.
ČERNELIĆ, Milana (1986): Svatovske časti (Sombor i okolica, okolica Subotice). EZ 

FFZ NR 87.
ČERNELIĆ, Milana (1986): Svatovske časti (Krmpote i Krivi put u Hrvatskom primo-

rju). EZ FFZ NR 109.
ČERNELIĆ, Milana (1980): Zadruga Balažević-Marinkić, Tavankut. EZ FFZ Z 116. 
ČERNELIĆ, Milana (1980): Zadruga Dulića, Đurđin. EZ FFZ Z 118.  
ČERNELIĆ, Milana (1980): Zadruga Gabrića, Žednik. EZ FFZ Z 117.  
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruge u Trnovcu. EZ FFZ Z 133.
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruga Došen, Brušane. EZ FFZ Z 134.
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruga Rukavina-Jauci, Smiljansko polje. EZ FFZ Z 

135.
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruga Prpić-Grgajice, Kosova Buljima (opć. Krivi put). 

EZ FFZ Z 136.
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruga Tomljanović-Puljiz, Tomići-Podbilo, EZ FFZ Z 

137.
ČERNELIĆ, Milana (1981): Zadruga Matarići-Opštinari, Matarići. EZ FFZ Z 138. 
ČERNELIĆ, Milana (1982): Zadruge na salašima na Bezdanskom putu (Firanovi salaši, 

salaši Vujkovići, Jerkovići, Dorotići). EZ FFZ Z 143. 
ČERNI, Davor (1996): Svadbeni običaji (Mrkopalj u Gorskom kotaru). OEKA 139.
DEISINGER, Margit (1952): Vegyes néprájzi gyütés. NMB EA 3023. 
DEISINGER, Margit (1952): A delszláv nagycsalád néphit szokások. NMB EA 3028. 
DEISINGER, Margit (1952): Néphit és népszokások, népi játek, népzene (bunyevác). 

NMB EA 3029.
DEISINGER, Margit (1952): Néphit és népszokasok (bunyevác). NMB EA 3031.
DEISINGER, Margit (1953): Délszláv (bunyévác) szokás és népi hitvilág gyüjtés. NMB 

EA 4023.
DEMIR, Senka (1994): Svadbeni običaji Slavonske Posavine (posavska sela istočno od 

Slavonskog Broda). OEKA 28.
DOMAĆINOVIĆ, Vlasta: Svadba u Nuštru i Bošnjacima. EZ FFZ SR 114.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   22 31.1.2007   15:38:40



Literatura i izvori 305

ĐERMANOVIĆ, Zlata (1947): Stari svatovski običaji u Vođincima (1886). EZ FFZ SR 
97.

Etnološki atlas Jugoslavije. Pokusne karte (1963): Karta VI: Godišnje vatre. Dani paljenja; 
Karta VII: Godišnje vatre. Nazivi. Zagreb.

Etnološki atlas Jugoslavije. Pokusne upitnice* (1960): Pitanje br. IV. Godišnje vatre. 
Etnološko društvo Jugoslavije. Komisija za etnološki atlas. Centar za pripremu 
Atlasa, Filozofski fakultet, Etnološki zavod, Zagreb.

Etnološki atlas Jugoslavije. Upitnice** (1967): Svezak IV, tema br. 134. Godišnje vatre; 
tema br. 122. Svatovske časti. Etnološko društvo Jugoslavije. Komisija za etnološki 
atlas. Centar za pripremu Atlasa, Filozofski fakultet, Etnološki zavod, Zagreb.

ILIĆ, Josip (1960): Narodna nošnja i običaji kod Šokaca u Bačkom Bregu. ONŽO 
HAZU sign. NZ 112.

IVANČAN, Ivan (1955): Folklorna građa iz okolice Gospića. IEF rkp. 186.
JANJIĆ, Stjepan (1959/60): Svadbeni običaji u Vidovicama, kotar Brčki. EZ FFZ SR 163.
JOVIĆ, Andro (1902): Narodni ženidbeni običaji u Župi kod Dubrovnika. ONŽO 

HAZU sign. SZ 161. 
KARALIĆ, Lucija (1967): Život i običaji iz Gorjana. ONŽO HAZU sign. NZ 121d.
KEGALJ, Danijela (1996): Svadbeni običaji u Bošnjacima (Županja). OEKA 224.
KESEJIĆ, Antun (1948): Razna praznovjerja i vjerovanja. Kraljice. Božićni običaji (Bač, 

Bačka). EZ FFZ SR 92. 
KESEJIĆ, Antun (1948-1949): Etnografska građa iz Bača. ONŽO HAZU sign. NZ 7a.
KESEJIĆ, Antun (1950): Svatovski običaji iz Bođana. EZ FFZ SR 31.
KRAVIĆ, Milica: Svadbeni običaji u Kraljevcima. EZ FFZ SR 101.
KRAUESEL, Nada (1955): Folklorna građa iz okolice Metka. IEF rkp. 218.
KREČAK, Marko - PAUN, Anita (1996): Svadbeni običaji u Donjim Andrijevcima. 

OEKA 54.
LAMZA, Marija: Svadbeni običaji (Topolo kod Stona). EZ FFZ SR 15.
LASIĆ, Ines (1997): Svadbeni običaji Hrvata u Hrtkovcima i Golubincima (Srijem, 

Vojvodina). OEKA 120.
LUKIĆ, Luka: Opis sela Klakarje. ONŽO HAZU sign. SZ 128d.
MARAS, Josipa (1995): Svadbeni običaji u Lici (Čovini kod Smiljana). OEKA 155.
MARIJAN, Livio - SOKOLOVIĆ, Mirjana: Običaji životnog ciklusa (otoci zadarskog 

arhipelaga: Dugi otok, Iž, Sestrunj, Zverinac, Ist). 1986, EZ FFZ NR 90.
MARKOVIĆ, Ivančica (1995): Svadbeni običaji (Podvinje, Bukovlje, Vranovci, Tomica, 

Rastušje kod Slavonskog Broda). OEKA 27.

∗ Brojevi korištenih upitnica navedeni su u bilješkama i u tekstu u poglavlju 3.7 (PUEA)
∗∗ Brojevi korištenih upitnica navedeni su u bilješkama i u tekstu u poglavljima 3.7 i 4.1. (UEA)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   23 31.1.2007   15:38:41



306 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

MILIĆEVIĆ, Josip (1964): Etnološka i folkloristička građa poluotoka Pelješca. IEF rkp. 
769.

MOSER, Antun: Svadbeni običaji u Podgoraču (Slavonija). EZ FFZ SR 181.
NEDIĆ, D.: Građa iz Bosanske Posavine. ONŽO HAZU sign. SZ 52.
NOŽINIĆ, Dražen (1987): Običaji pri sklapanju braka (Stajnica i Križkamenica kod 

Otočca). EZ FFZ NR 95. 
OŠTRIĆ, Olga – STOJANOVIĆ, Andrija (1967): Uskrsni običaji u Novigradu na 

moru. Filmoteka Odsjeka za etnologiju br. 39., EZ FFZ. 
PALOŠIJA, Đurđica (1960): Cvitnjak (vatra) u predvečerje sv. Ive, 23. VI. 1960., na 

kraju sela. Guvna (kod Travnika). Fototeka Odsjeka za etnologiju br. 3030, 3031, 
EZ FFZ. 

PALOŠIJA, Đurđica (1960): Hrpa granja na kraju sela pripremljena za cvitnjak, 23. VI. 
1960., Guvna (kod Travnika), Fototeka Odsjeka za etnologiju br. 2178, 2179, EZ 
FFZ. 

PASCUTTINI, Vesna (1996): Svadbeni običaji Like (Trojvrh, zaselak Turkalj kod 
Josipdola i Ogulina). OEKA 458.

PERIĆ, Zdenka (1995): Svadbeni običaji u dva sela Đakovštine: Koritni i Đurđancima. 
OEKA 147.

PETROVIĆ, Tihana (1985): Običaji oko sklapanja braka (Vukojevci, Koška, Donja 
Motičina - Našice). EZ FFZ NR 47.

PETROVIĆ, Tihana (1987): Svadbeni običaji (Šaptinovci - Našice). EZ FFZ NR 92.
PETROVIĆ, Tihana (1989): Svatovska grana (Gorjani, Vuka, Đurđanci - Đakovština). 

EZ FFZ NR 133.
PETROVIĆ, Tihana (1989): Običaji oko sklapanja braka (Gorjani, Punitovci, Selci, 

Budrovci kod Đakova). EZ FFZ NR 145.
PETROVIĆ Tihana (1990): Svatovski običaji. Područje Donjeg Miholjca i Novske. EZ 

FFZ NR 146. 
PIŠONIĆ, Mijo (1900?): Svadbeni običaji u Slavonskom Kobašu prije 30 godina. EZ 

FFZ SR 179.
POLJAKOVIĆ, Mirela (1997): Svadbeni običaji (Vrbovsko u Gorskom kotaru). OEKA 

452.
PREMUŽ, Vedrana (1996): Svadbeni običaji (Garčin kod Slavonskog Broda). OEKA 43.
PTAŠINSKI, Josip (1890-1899): Narodni život  Hrvata i Slovenaca u Istri. Istarska ženid-

ba i pir. ONŽO HAZU sign. SZ 111.
RAGUŽ, Jakša (1994): Svadbeni običaji Dubrovačkog Primorja (Osojnik, Majkovi, 

Točionik). OEKA 80. 
RAPO, Vesna (1989): Običaji oko sklapanja braka (Lišane Ostrovičke kod Benkovca, 

Jasenice kod Obrovca). EZ FFZ NR 127.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   24 31.1.2007   15:38:41



Literatura i izvori 307

RUBIĆ, Stojan (1899): Etnografska građa iz Duvna. ONŽO HAZU sign. SZ 61.
SELIŠEK, Loreana (1996): Svadbeni običaji u selu Kosinjski Bakovac kod Perušića. 

OEKA 461.
SINOŽIĆ, Marina (1995): Običaji od prosidbe do svadbe (Oriovac i Slavonski Kobaš 

kod Slavonskog Broda). OEKA 146.
SOKOLIĆ, Nada (1956). Svadbeni običaji u Novom Vinodolskom. EZ FFZ SR 10.
SUNARA, Josip: Folklorna građa iz Cere. IEF rkp. 404.
STOJANAC, Dragica: Ženidbeni običaji u Srijemu (Bobota, St. Laze...). EZ FFZ SR 

161.
STOJANOVIĆ, Andrija (1961): Zadruge u Konavlima. EZ FFZ Z 19. 
STRUGAR, Helena (1998): Svadbeni običaji u selu Lovinac. OEKA 462.
ŠARIĆ, Ivana (1995): Svadbeni običaji (Drenovci i Strošinci, Srijem). OEKA 145.
ŠKRABALO, Marina (1993): Svadbeni običaji (Guče Selo kod Delnica). OEKA 12.
ŠPANIČEK, Žarko (1986): Običaji pri sklapanju braka (Draž i Gajić kod Belog 

Manastira). EZ FFZ NR 72.
ŠTIGLMAYER, Dinka (1996): Svadbeni običaji (Zagrada kod Požege). OEKA 174.
TAŠ, Ljelja (1953): Narodne pjesme i običaji iz okolice Dubrovnika. IEF 117.
VEDRIŠ, Trpimir (1998): Svadbeni običaji u Perušiću sredinom 20. st. OEKA 460.
VONDRAČEK-MESAR, Jagoda (1986): Običaji pri sklapanju braka (Moravice - Gorski 

kotar). EZ FFZ NR 86.
VONDRAČEK-MESAR, Jagoda (1987): Običaji pri sklapanju braka (Lič kod Fužina). 

EZ FFZ NR 116.
ZORIĆ, Damir (1982): Zadruga Zorića-Čunića u Grudama. EZ FFZ Z 141. 
VUCELIĆ, Marija (1963): Svadbeni običaji u Majkovima. EZ FFZ SR 244.
VUKOVIĆ, Marinko (1994): Svadbeni običaji (Stupnički Kuti, Bebrina kod Slavonskog 

Broda). OEKA 40. 

Neinventirana graða i terenski zapisi

Skraæenice za oznaèavanje neinventirane graðe:

Dipl. r. - KH FFP SJP = Diplomski rad - Katedra za hrvatski jezik i književnost Filozofskog 
fakulteta u Pečuhu Sveučilišta Janus Pannonius

BATINKOV, Marija (1977): Svadbeni običaji kaćmarskih Bunjevaca. Dipl. r. - KH FFP 
SJP. 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   25 31.1.2007   15:38:41



308 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

BUCIĆ, Ivan: Terenski zapisi iz Jasenica kod Obrovca (kopija rukopisa).
ČERNELIĆ, Milana (1979): Godišnje vatre kod Bunjevaca i Šokaca. Diplomski rad, 

Odsjek za etnologiju, Filozofski fakultet, Zagreb.  
ČERNELIĆ, Milana (1979a): Terenski zapisi iz okolice Vukovara u Srijemu (sela: Sotin, 

Tompojevci, Tovarnik, Lovas). 
ČERNELIĆ, Milana (1983): Terenski zapisi iz Mađarske (iz bunjevačkih sela Tukulja 

kod Budimpešte; Baja, Vancaga, Gornji Sentivan, Matević, Bikić, Aljmaš, Kaćmar, 
Gara u južnoj Mađarskoj). 

ČERNELIĆ, Milana (1984) Terenski zapisi iz Đurđina kod Subotice.
ČERNELIĆ, Milana (1984): Terenski zapisi iz Jasenica kod Obrovca i Pridrage kod 

Novigrada.
ČERNELIĆ, Milana (1988): Tradicije svatovskih časti, njihovi nazivi i uloge kod 

Bunjevaca s osobitim obzirom na pojavu i ulogu staćela (magistarski rad). Filozofski 
fakultet Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb. 

ČERNELIĆ, Milana (1992): Terenski zapisi iz Zaprešića (kazivanje prognanice Marije 
Boljkovac iz Ribnika, Lika).

ČERNELIĆ, Milana (1996): Terenski zapisi iz Pazarišta u Lici. Kazivači: Kata Čaćić, r. 
1931., Dane Čaćić, r. 1930. (Aleksinica); Marta Kolačević, r. 1024., Ora Kolačević, 
r. 1927. (Kalinovača); Anka Jurčić, r. 1915. (Popovača); Nada Rukavina, r. 1923., 
Ana Mandekić, r. 1934., Nena Ćaćić, r. 1945. (Velika Plana).

ČERNELIĆ, Milana (1997): Odabrane pojave iz svadbenih običaja bunjevačkih Hrvata 
kao izvor za proučavanje njihove etnogeneze (doktorska disertacija). Filozofski 
fakultet Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb.

ČERNELIĆ, Milana (1999): Terenski zapisi iz sela Panjići (Podbilo), kazivač: Marta 
Tomljanović, r. 1908. (Krivi put, Velika Kapela) i iz sela Žukalj, kazivač: Grgo 
Nekić, r. 1918. (Stolac pod Senjskim bilom, sjeverno velebitsko Podgorje)

IŠPANOVIĆ, Marija: Doprinos istoriji opštine Mátételke. Dipl. r. - KH FFP SJP. 
MARIJAN, Livio (1988): Terenski zapisi iz sela Ivoševci u Bukovici i Lišane Ostrovičke 

u Ravnim kotarima.
ŠIBALIN Zlata (1972): Bunjevački običaji u Gari. Dipl. r. - KH FFP SJP.
VIDAKOVIĆ, Antun (1973): Narodni običaji bunjevačkog sela Gornji Sentivan. Dipl. 

r. - KH FFP SJP.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   26 31.1.2007   15:38:41



Poglavlje 309

 Životopis

Milana Černelić rođena  je 11. kolovoza 1954. godine u Osijeku. Maturirala je u 
gimnaziji u Somboru 1973. godine. 1980. godine diplomirala je engleski jezik i 

književnost i etnologiju  na Filozofskom fakultetu. Iste godine izabrana je za stručnog 
suradnika u Odsjeku za etnologiju na Filozofskom fakultetu u Zagrebu. Obranila je 
magistarsku radnju s naslovom Tradicije svatovskih časti, njihovi nazivi i uloge, s oso-
bitim obzirom na pojavu i uloge staćela  na Filozofskom fakultetu 1988. godine. Od 
1989.  godine radi ka asistentica. Doktorsku disertaciju s naslovom Odabrane pojave 
iz svadbenih običaja bunjevačkih Hrvata kao izvor za proučavanje njihove etnogeneze 
obranila je 1997. godine na Filozofskom fakultetu u Zagrebu. Godine 1998. izabrana 
je u suradničko zvanje višeg asistenta, a 2001. godine u znanstveno-nastavno zvanje 
docenta. Od 2003. predstojnica je katedre za nacionalnu etnologiju Odjeka za etno-
logiju i kulturnu antropologiju. U srpnju 2006. izabrana je u znanstveno-nastavno 
zvanje izvanrednog profesora.

U razdoblju 1981-1997. godine sudjelovala je u znanstveno-istraživačkim projek-
tima Odsjeka za etnologiju: Seljačke obiteljske zadruge (Zadruge u Hrvata u 19. i 20. 
stoljeću) i Izradba filmske etnološke dokumentacije, voditelja prof. dr. sc. Milovana 
Gavazzija, Združivanja i njihovi etnološki pokazatelji, voditeljice mr. sc. Marije Išgum, 
Tematska etnološka istraživanja, voditelja mr. sc. Branka Đakovića i Uništena baština 
zapadne Slavonije, voditelja prof. dr. sc. Vitomira Belaja. Od 2002. do 2006. vodi-
teljica je  projekta Identitet i etnogeneza primorskih Bunjevaca. U okviru ovoga proje-
kta započela je međuprojektnu suradnju s međunarodnim znanstveno-istraživačkim 
projektom Triplex Confinium: hrvatska višegraničja u euromediteranskom kontekstu, 
voditelja prof. dr. Drage Roksandića s Odsjeka za povijest Filozofskoga fakulteta u 
Zagrebu.

Sudjelovala je na više međunarodnih znanstveno-stručnih  skupova u Hrvatskoj i 
u inozemstvu. Objavila je knjigu Uloge i nazivi odbranih svatova u Bunjevaca u izda-
nju Etnološkog zavoda Filozofskog fakulteta 1991. godine., preko trideset izvornih 
znanstvenih radova te dvadesetak stručnih radova, prikaza i recenzija. Bila je jedna 
od autorica izložbe Iz baštine bačkih Hrvata - Bunjevaca u Etnografskom muzeju u 
Zagrebu 1998 (uz Tihanu Petrović i Mariju Šercer).

 Uže područje znanstvenog interesa Milane Černelić u okviru nacionalne etnolo-
gije su pojave iz duhovnog i društvenog života (običaji, obitelj - zadruge, problemi 
etničkih grupa). Ta su istraživanja napose vezana uz istraživanje identiteta i etnogene-
ze hrvatske etničke grupe Bunjevci. Primjenom komparativne metode nastoji utvrditi 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:41



310 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

povijesne okolnosti u kojima su Bunjevci nastali, oblikovali se i razvili u prepoznatlji-
vu etničku grupu s izgrađenom sviješću o svom etničkom identitetu, kao i sudbinu 
njihove tradicijske baštine na svim područjima koja su  naselili i gdje im ima traga u 
prošlosti i u sadašnjosti.  Pored toga zanimaju je i etnokulturni procesi, koji su utjeca-
li da se sačuvaju pojedini elementi njihove tradicijske kulture, koji postupno postaju 
simboli njihovoga identiteta u uvjetima multietničkog okruženja u Bačkoj (često u 
vrlo nepovoljnim povijesnim i političkim prilikama, osobito tijekom 20. stoljeća) i na 
bunjevačkim područjima u Hrvatskoj (Lika, Primorje, Dalmacija).

Mentorski rad Milane Černelić sa studentima nerijetko je prelazio okvire nasta-
vne obveze. S pojedinim studentima nastavila je suradnju i nakon završene nastave, 
a od 2002. u okviru projekta Identitet i etnogeneza primorskih Bunjevaca. Rezultat te 
suradnje je objavljivanje njihovih stručnih i znanstvenih radova u časopisima Grad 
Otočac, Etnološka tribina i Senjski zbornik. Zajedno s asistenticom Marijetom Rajković 
trenutno surađuje i dalje s pojedinim, sad već bivšim, studentima (apsolventima i 
postdiplomantima) u pripremi znanstvene monografije Živjeti na Krivome Putu (1. i 
2. dio) i na Zborniku radova o tradicijskoj baštini i primjenjivosti iste u revitalizaciji 
područja Ravnih kotara.

Članica je Hrvatskog etnološkog društva, Društva Vojvođanskih i podunavskih Hrvata   
i  Matice hrvatske.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:41



Summary: The Bunjevci Studies 311

SUMMARY

The Bunjevci Studies 

The book consists of several short studies of the Croat ethnic group of Bunjevci, 
and various aspects of their traditional culture, ethnicity and the way of life. The 

Bunjevci are a group of the ethnic Croats, originating from Dalmatia, southwestern 
Bosnia and Hercegovina; in the 17th century they migrated to the regions of Primorje, 
Lika and Gorski kotar in the western Croatia, and the Danube area in the north 
(Hungary, Serbia and Montenegro).

The book is divided in three units. The first unit deals with a branch of the 
Bunjevci in Primorje, Lika and Gorski kotar, the second unit with the Bunjevci 
branch in the Danube area, and the third one with the ethnocultural processes con-
cerning the Bunjevci ethnic group in the context of  South East Europe.

The introductory chapter deals with the question: How to Approach the Study of 
Bunjevci group identities (which is also the chapter’s title). The holistic approach to 
the research of their cultural heritage, and the ethnocultural processes through which 
the Bunjevci have been formed as a distinct ethnic group, could contribute to the bet-
ter understanding of the way in which the identity of an ethnic group has been, and 
is being, formed, as well as in which the manifold identites of each particular branch 
have been constructed. The author points to the differences in the construction of 
two Bunjevci branches’ identities (the Primorje and the Danube area Bunjevci), based 
on the analysis of their perception of the way of dressing. In both cases the way of 
dressing stands as a symbol of the collective identity. Different attitudes, one positive 
and the other negative, towards the symbolic expression of their identities through 
traditional costume, is the result of different environmental influences,  as well as of 
the ethnic, cultural, social, historic and political factors in which their identities have 
been constructed. 

The first unit, dealing with the Bunjevci branch in the regions of Primorje, Lika 
and Gorski kotar, consists of five chapters. Chapter one, titled First Results of the 
Traditional Culture Research of the Primorje Bunjevci, introduces  the platform on 
which the traditional heritage of the Primorje Bunjevci research has been based, and 
the first field researches in the Primorje region. The aim of the future project has been 
established in accordance with the initial research results: the study of their traditional 
heritage, the construction of their ethno-regional identity and the comparative rese-
arch including the other  branches of the Bunjevci ethnic group.

Chapter two, Research of the Traditional Heritage, Identity and the ethnogene-
sis of the Bunjevci in the Primorje Region presents the aims of the scientific project 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:42



312 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

Identity and Ethnogenesis of the Bunjevci in the Primorje region. It is based on the pre-
sumption that the cultural heritage of Bunjevci has been developed in an ancient 
layer in the South East Adriatic-Dinaric border zone, which leads all the way to the 
border dividing Montenegro and Albania, described by the Byzantine sourches of the 
11th and 12th centuries as «Red Croatia». The holistic approach to the problem of the 
ethnogenesis and identity of the Bunjevci ethnic group could be achieved through the 
combination of the research of their traditional and contemporary culture.

The next two chapters give an insight into the life in extended families (the so cal-
led zadruga) in the territories of Primorje and Lika inhabited by the Bunjevci popu-
lation. The first one deals with The Rukavina-Jauci Extended Family from Smiljan 
Filed near Gospić (Lika), and the next one with  The two Extended Families in the 
Region of Krivi put (near Senj in Primorje): the family Prpić-Grgajice from Kosovo 
Buljima village and the family Tomljanović-Puljiz from Podbilo village. These two 
chapters contain data on each particular zadruga: on the family members, on the 
zadruga household, on property, on economy and work, management, organisation of  
their everyday life, regulation of its members’ duties and rights, and on the partition 
of the zadruga. The author follows the developmental phases of the Rukavina –Jauci 
family, whose members lived together up to 1985, which is an exceptional example of 
the continuity of the traditional family life-style. The autor points out some intere-
sting indicators of gradual partition of those three extended families through specific 
transitive forms from the extended to the nuclear family, also observed in other fami-
lies in Lika, among the Bunjevci in the Danube area and in some South East Dinaric 
regions.

The first unit’s last chapter, Traces of the Elements of Bunjevci Croats in the 
Wedding Customs of Lika, Primorje and Gorski kotar, deals with certain specific 
elements of Bunjevci in these regions, confirmed through recent reasearch held on the 
hillside of the Senj ridge. All the considered elements of the wedding customs make a 
common heritage for all the relocated Bunjevci branches, and can also be traced back 
to their possible originating area. The author puts these elements within the wider 
context of the South East Europe. Their arrangement in space and connections with 
the Roman or Romanized groups in the Balkans indicate rearrangement of indigenous 
and Slavic cultural elements in the South-Adriatic border area, as well as their later 
spreading towards west and north, where the final points of their appearance are the 
areas where the Bunjevci migrated to in the west (regions of Lika, Primorje and Gorski 
kotar, even Istria) and in the north (the Danube area).

The second unit of the book deals with the Bunjevci branch in the Danube area 
(the surroundings of Budapest and southern Hungary, and the Bunjevci in the coun-
ty of Bačka in the region of Vojvodina) in Serbia and Montenegro. It consists of ten 
chapters.

Chapter one, The Life on Salaš, describes the way of life of the Bunjevci from 
Bačka from the end of the 19th century up to the middle of the 20th century. The cen-
tral institution of rural life in Bačka was the salaš – the farm, comprised comprising 
the farmhouse and farm buildings erected right next to the fields under crop. The 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   2 31.1.2007   15:38:42



Summary: The Bunjevci Studies 313

description of the life on salaš is illustrated with photos relating to the covered period 
of time, and of certain characteristic objects used in a salaš household, selected for the 
exhibition depicting the heritage of the Bunjevci Croats in Bačka, mounted in the 
Ethnographic Museum in Zagreb in 1998.

Chapter two, Connections Between Living on the Salaš and in the Town, deals 
with the correlation of the rural and the urban life among the Bunjevci from Bačka. It 
points to the fact that many of Bunjevci joint families along with the salaš also owned 
a household in the town. In some families the master lived in the town with his wife, 
separated from their sons, but they still functioned as an economic and family whole. 
The reason why the members of the zadruga had a separate home in the town could 
lie in the fact that there was neither organized commerce nor aministrative and reli-
gious institutions near salaš.

Chapter three deals with the Continuity of some Customs of Bunjevci Croats 
in Bačka. Some elements of Christmas and Easter – two most important Christian 
festivals; and the wedding – the central event in the life of the community, 
are described, which are still practiced in a modified form in the contemporary society. 
An example of the continuity of some specific traditions is the art of straw  decoration. 
Bunjevci women apply this technique in decoration of greetings for Christmas and 
Easter, as well as for decoration of Easter eggs. The other example may be a specially 
decorated box in which the engagement gifts are carried. Both traditions are still pra-
cticed nowadays among the Bunjevci in Bačka.

In chapter four The Bride’s dance is described. This custom originally does not 
belong to the tradition of Bunjevci, because it is unknown among other branches, in the 
territory of their possible homeland and in the Croatian traditional heritage as well. The 
author comes to the conclusion that the bride’s dance was taken over from the Hungarian 
wedding customs and adapted to the Bunjevci tradition. The bride’s dance is a distinctive 
Hungarian tradition. On the formal level the custom is more or less the same in both 
ethnic groups. There are some related elements, such as bride’s kissing of the wedding 
guests and getting some money for doing that, which has been replaced with the bride’s 
dance in some Bunjevci villages in Hungary. Sometimes both customs coexist. Both have 
a common goal, to collect money for the bride, which the author considers to be the 
main reason why the Bunjevci adapted a foreign traditional element, which has also hap-
pened (bolje: occured) among other ethnic groups in the surroundings.

Chapter five desribes the Balažević-Marinkić Zadruga Families Tracing Several 
Generations from the Middle of the Nineteenth Century till 1946. It contains data 
on the members and individual families in the zadruga, on the zadruga household, on 
property, on economy and work, on the organization of the zadruga, i. e., the regu-
lation of its members’ duties and rights, on the daily and annual course of work and 
life, and, finally, on the partition of the zadruga. The Balažević- Marinkić zadruga was 
specifically organized, since it was divided whenever its members considered it to be 
overpopulated. When they grew in number, each brother founded his own household 
with the members of his family. The family members did not live under the same roof, 
but they still worked together till 1946, when they definitely parted.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   3 31.1.2007   15:38:42



314 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

The next chapter also deals with the life in zadruga. Its title is Following the 
Characteristic Occurances in Bunjevci zadruga. This chapter is based on the author’s 
field research among the Bunjevci in the vicinity of Baja in southern Hungary and 
in the vicinity of Sombor and Subotica in Bačka. It deals particularly with certain 
characteristics of the life in zadruga, such as the role of the master and the mistress of 
the zadruga, her duties and the distribution of female work, and specific transitional 
forms of family life from the zadruga to the nuclear family, characterised by the ten-
dency of a gradual partition of the zadruga. The variety of possibilities and differences 
point to various influences on the structure and organisation of Bunjevci zadrugas: 
Pannonic (Hungarian and Slavonic) as well as Dinaric (which covers the broader ter-
ritory of the Bunjevci homeland). The analysis has pointed to the existance of almost 
the same or similar elements in the Bunjevci zadruga and in the southeastern territo-
ries of the Dinaric cultural zone. A comparative study  of the zadruga  of the Bunjevci 
in the Danube area and in the Dinaric area might throw light on the zadruga in a 
broader context of South East Europe, as well as on the ethnogenesis of the Bunjevci 
ethnic group.

Chapter seven has a symbolic title Ritual Fires are Burning... The starting point 
of this chapter is disclosure of the different traditions of seasonal fires among two 
Croatian groups, the Bunjevci and the Šokci, in Bačka. The tradition of lighting fire 
on the Easter eve among Šokci is primarilly of religious character, characteristic of 
the eastern Pannonic-plain population. The lighting of bonfires on St. John’s Day is 
the tradition of Bunjevci. Some specific features, such as terms svitnjak and cvitnjak 
denoting St. John’s fires, are interesting because they are used widely in northern and 
central Dalmatian area, western Hercegovina and some southwestern and central 
regions of Bosnia, and sporadically in eastern Hercegovina and southern Dalmatia. 
These analogies point to the ethnic and cultural kinship of these areas’ population. 
The analysis of the lighting of annual bonfires tradition has led to the conclusion that 
the differences between two Croatian groups, Bunjevci and Šokci, are caused by their 
different cultural heritage.

The next two chapters deal with questions concerning the ethnicity of the 
Bunjevci. In the chapter Bunjevci from Bačka in the Context of the Ethnic Changes 
in the Last Century the author points out how the political factors have influenced 
the national structure of the multiethnical province of Vojvodina, today the part of the 
state of Serbia and Montenegro. Over history Vojvodina has been frequently shifting 
borders and changing rulers. In the 17th century, groups of Serbs and Croats settled 
there, while in the 18th and the 19th century the Austrian government encouraged 
Germans, Hungarians, Slovaks, Czechs and Ruthenians to settle in the region. In this 
way the province of Vojvodina has become multiethnical. The author deals primarily 
with ethnic aspects of colonisation of Vojvodina throughout the 20th century, after 
the First and the Second World Wars, with special reference to the position of the 
Bunjevci. As the consequence of the wars and the colonization, Serbs became a domi-
nant nationality in Vojvodina, which was the reason why Vojvodina was constituted 
as an autonomous province within the Republic of Serbia in the former Yugoslav sta-

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   4 31.1.2007   15:38:42



Summary: The Bunjevci Studies 315

te. In spite of the constant political pressure, both in the past and in the present, the 
Bunjevci in Bačka manage to preserve their ethnocultural identity and integrity.

The following chapter deals more specifically with the Attempts to Deny the 
Bunjevci of Bačka the Rights to Belong to the Croat Nation during the existence of 
the Kingdom of Serbs, Croats and Slovenes between the two World Wars. Under the 
cover of the common name for three people living in one state, three basic forms of 
manipulations with the ethnic name of Bunjevci came to light: 1. Neutralization of 
the Bunjevci by emphasizing their distinctiveness: they are neither the Serbs nor the 
Croats; one explanation being that they are the fourth tribe of the unique Yugoslav 
people, and the other one that they are the fourth nation of the Kingdom of Serbs, 
Croats and Slovenes. 2. the Bunjevci can be both the Serbs and the Croats, which is 
the matter of individual choice; it is irrelevant anyway, since both the Serbs and the 
Croats are in fact Yugoslavs. 3. Denial of the Croat ethnicity of the Bunjevci, thro-
ugh a manipulation with their religious belonging, expressed in the claim that the 
Bunjevci, as well as the Šokci are Serbs of Roman Catholic religion. Manipulations 
of the kind can be found in different forms in various published sources, especially 
in the period between 1920 and 1930, and again in 1939 and in 1940. The author 
demonstrates these attempts through quotations from the available and relevant sour-
ces. On the basis of the documents, the author reaches a conclusion that writings of 
the kind in the local newspapers reflected the attempts that had been initiated in cer-
tain Serbian scientific circles, whose intention was to prove that the Bunjevci and the 
Šokci were the Serbs converted to Roman Catholicism at one point in the past, or at 
least to persuade them to neglect their Croatian ethnicity. The leading Serbian scien-
tists offered many unconvincing and senseless statements as «proofs» of the Serbian 
origin of the Bunjevci, such as the language, the conversion to the Roman Catholics 
and the ethnic constitution of the expanse (nejasno mi je na što misliš), wherefrom 
the Bunjevci have most probably originated. The author also refers to the reactions 
to the attempts that appeared in other local newspapers, which were clear about the 
Croatian ethnic origin of the Bunjevci. The Croats in Vojvodina (the Bunjevci and 
the Šokci) are constantly the objects of manipulation of the Serbian state. In the 1991 
census their traditional ethnic names were used to denote nationality. The means of 
manipulations have become different today, but its essence remained the same: the 
manipulators count on devotion and loyalty of the Croat ethnic groups of Bunjevci 
and Šokci to their ethnic names.

The last chapter of this unit of the book considers The Local Community of the 
Ethnic Bunjevci in Croatia. It is about the Bunjevci who settled in Croatia from 
Bačka in different times in the 20th century. They appear to be a local community at 
the occasions of gathering for some common purpose, initiated and organised by The 
Society of Croats from Vojvodina and the Danube region, created in the late eighties of 
the last century. One of the central events of their common activities, initiated and 
organized by their Society, was the exhibition From the Heritage of the Bunjevci Croats 
in Bačka, held in 1998. The author selected a few traditional articles represented at the 
exhibition to present a positive attitude of some Bunjevci individuals to their cultural 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   5 31.1.2007   15:38:42



316 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

heritage. They keep them today in their new homes in a quite different environment. 
They have become the symbols of their identity. The exhibition served as a special 
occasion of revealing their cultural heritage, which could be well and holistically pre-
sented due to the high level of their cultural identity awareness.

The third unit of the book deals with the Bunjevci cultural heritage in a broader 
perspective, dealing with the Bunjevci in the context of ethnocultural processes in 
South East Europe. The indroductory chapter titled Role of the Starješina Svatova 
among the Bunjevci, establishes the boundaries of the regions within which the 
Bunjevci are proposed to be studied; the area is much wider than that covered by J. 
Erdeljanović, who was first to study the origin of the Bunjevci ethnic group. Three 
wedding officers may have the role of the starješina svatova (wedding party leader) 
among the Bunjevci: stari svat, kum and staćel. The analysis of the role shows great 
differences between the role the stari svat has in the Danube regions and in the other 
Bunjevci branches. The Danube Bunjevci do not have the stari svat in the role of sta-
rješina, but the kum and the staćel appear in the role with equal frequency. These two 
wedding officers are found in other regions in the same roles, notably in Gorski Kotar, 
Primorje and Lika, with higher frequeny of the kum in the role, which points to the 
similarities between the Bunjevci in Primorje and Lika and in the Danube regions. In 
certain regions of that area the stari svat appears in the same role more frequently. The 
author conludes that in two Bunjevci groups and in some parts of their potential area 
of origin, the kum and staćel are elected starješina svatova, which seems to indicate that 
the roots of these roles must be sought in the area from which they originated, where 
generally the stari svat has obtained the role of the wedding party leader. 

The following chapter, titled Comparable Occurances in Wedding Customs of the 
Bunjevci and the Romance Language Speaking Inhabitants of the Balkan Peninsula, 
introduces, as indicated by the title, the elements of the Bunjevci wedding customs 
which might be formed, according to certain inadicators, in contact with the Balkan 
Romance-speaking population.The survey starts with the staćel, a particular wedding 
officer, followed by another wedding officer, the kum. The following occurances are 
considered further on: specific procedures with the wedding cake; the bride kissing 
the guests during the wedding ceremony for a financial reward; separation of the bride 
from the wedding guests; the wedding guests throw coins into the pail (možda bolje: 
bucket) full of water before entering the house; the bride enters the bridegroom’s hou-
se stepping over the white cloth; a special manner of inviting the wedding guests: the 
bride’s parents invite relatives by offering them an apple, and so on. More thorough 
research of each particular element may bring more light to the origins of at least one 
part of the cultural heritage of all the Bunjevci branches, as well as to the processes of 
their ethnogenesis.

The Role of the Cake in the Blessing and the Engagement Rite among the Danube 
Bunjevci in the Surrounding of Budapest is the next chapter, in which the author, 
through analytic procedure, tries to point to the connection and the common cultural 
origin of these two rites. The blessing at wedding is given through a specific procedu-
re: by hitting the bride and the bridegroom’s backs with a ritual cake. Two variants of 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   6 31.1.2007   15:38:42



Summary: The Bunjevci Studies 317

the same basic procedure (the other variant consisting of the hitting or touching the 
newlyweds’ heads with the cake, or making a sign of the cross over their heads with 
it) have been established in the large stretch of the Adriatic zone (Istria, Dalmatia, 
particularly its southern areas: from the penninsula of Pelješac to Boka Kotorska – the 
Bay of Cataro), and in some isolated regions of Slavonia, Srijem and Bačka in the 
Pannonian plain. The cake also has an important and symbolic role in the engagement 
rite, with a similar distribution in space as the rite of blessing, additionally including 
the territory of southern and southeastern Serbia. Similar procedures with the cake 
also appear in the wedding ceremony in some regions of Macedonia, Bulgaria, the 
coast of Montenegro and among the Vlach groups in northern Greece. Some specific 
procedures with the ritual cake at the wedding ceremony in southern Dalmatia and 
in the coast of Montenegro were practiced in the engagement rite among the Danube 
Bunjevci in the 19th century. This element make only one of the many common traits 
that have been confirmed in the territories described as «Red Croatia» in the medieval 
Croatian history (according to the Byzantine sources). Ethnologial indicators point to 
the Croatian (Bunjevci) traces in the southern territories of South East Europe. 

In the chapter Kravaj –  Heritage from the ancient past the author deals with the 
ritual cake kravaj, which is an old Slavic tradition, known in the wedding customs 
among the South Slavs in different regions: in the eastern Pannonic area (esatern 
Slavonia, Baranja, Vojvodina) and in eastern Serbia, in parts of Macedonia and 
Bulgaria. Its meaning is somewhat different in Vojvodina among the Danube Bunjevci 
branch, as well as among other groups in the region. Here it denotes at the same time 
the ritual cake and the food which the wedding guests are obliged to carry to the 
wedding party. Occasionally the kravaj of the wedding officer kum should be specially 
attractive (both in quality and quantity). The analysis of the kravaj has proved that 
the role and procedures with it have the same meaning and function, despite its dif-
ferent regional variants. The author also considers the etymology of the term kravaj. 
Her conclusion is that the root of the word might be in the verb kraviti, the argument 
which she supports by the ethnologic evidence.

The next chapter bears the title Marriage twig is not only a Decoration. Similar 
to the kravaj, the marriage twig is also an old Slavic tradition, known in certain South 
Slavic areas: in the eastern part of the Pannonian plain, in eastern Serbia, in parts of 
Bulgaria and Macedonia and in southern Dalmatia with Konavli. Isolated, it appe-
ars in western Slavonia, in northern and nothwestern Croatia, in Lika, Bosnia and 
among the Bunjevci in the surroundings of Budapest in Hungary. It is unknown to 
other regional branches of the Bunjevci in the Danube region. That fact, including 
facts about specific procedures with the ritual cake in the blessing and engaging rite, 
analysed in one of the previous chapters, may mean that the cultural heritage of the 
Bunjevci group is not unique; they might have migrated to the North from the diffe-
rent regions of their possible homeland, and in several migration waves. An analysis 
of the marriage twig, of its forms and functions, in the context of South East Europe, 
points, on the one hand, to the common elements in various South Slavic areas, and, 
on the other, to certain regional characteristics. The analysis shows that the origin 

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   7 31.1.2007   15:38:42



318 M. Èerneliæ: Bunjevaèke studije

of the marriage branch is common to different South Slavic groups. That hypothe-
ses can be a starting point for a research into its origin in the wider Slavic and even 
Indoeuropean context.

The concluding chapter deals with Critical Review of the Work of Serbian 
Ethnologist Jovan Erdeljanović about the Origin of the Bunjevci. The author’s 
book On the Origin of the Bunjevci, published in 1930, has been thouroughly evalu-
ated. It was the first work to deal with the problems of the Bunjevci origin. It is an 
important contribution to the study of the traditional heritage of the Bunjevci ethnic 
group, because for a long time it was the only book dealing with the origin of the 
Bunjevci, taking all of their branches into consideration. The author gives a critical 
account of the book. One of Erdeljanović’s conclusions is not in accordance with his 
previous analysis of cultural heritage of the Bunjevci group. Erdeljanović concludes 
that Bunjevci are Serbs of the Roman Catholic religion, without arguments for such 
a statement in his previous analysis. Such tendencies were initiated in certain Serbian 
scientific circles, whose intention was to prove that the Bunjevci were Serbs who had 
been converted to Catholicism at one point in the past. The author illustrates the 
«evidences» which Erdeljanović offers to prove the Serbian origin of the Bunjevci and 
points to many contradictory statements in his book.

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   8 31.1.2007   15:38:43



Poglavlje 319

Popis autora fotografija:

Milana Černelić (sl. 6-8)
Baltazar (Bolto) Dulić (sl. 14, 18, 20a, 20b, 22-24)
Jasmina Jurković (sl. 11, 13)
Petra Kelemen (sl. 3)
Robert Leš (fotograf ) snimio1998. godine (sl. 15-17, 19, 21, 25-39, 41, 44-48, 51-
59, 61-67)
Svjetlana Lupret Obradović (sl. 5) (Arhiv Nacionalnog parka Sjeverni Velebit)
Darko Nekić (sl. 10)
Marijeta Rajković (sl. 2)
Augustin Perić (fotograf ) (sl. 1, 4, 9, 12)
Đurđica Palošija (sl. 49, 50)
Nepoznati autori (sl. 40, 42, 43, 60)

BUNJEVACKE STUDIJE.indb   1 31.1.2007   15:38:43


